# مُفْنَاكُ الْعِيبُ لابي لمعالى صلم للين علين اسح الفوج



المحسكان فيخرخ المنابئ

المرتى مع تعليفات الميغ لعاشم الإنتكومي والإندا الدالحذ في سيد محلي وآفاع للفط المستشفى الاستان حسن المثاآسان في المفتحياً صحدق مقد لمربي محت الباني المنظمة

# 







# لابى المعالى صدر الدين محمدبن اسحق القونوي

وشرحه

مصياح الانس

لمحمدين حمرة الفناري

مع تعلیقات: لمیرزا هاشم الاشکوری والایة الله الخمینی و سیدمحمد القمی و آقا محمد رضا قمشش والاستاذ حسن زاده آملی و فتح المفتاح

صححه و قدّم له: محمد خواجوی





خیابان انقلاب - چهارراه ابوریحان - شماره ۱۲۸۲ تلفن ۴۴۳ ، ۴۶ - صندوق پستی ۷۴۶-۱۳۱۴۵

مفتاح الغيب + مصباح الاتس صدر الدين قونوي

**حمزه فناري** 

تصحيح:محمد خواجوي

چاپ اوّل: ۱۴۱۶ = ۱۳۷۴

تعداد: ۱۰۰۰

حروفچینی:مهندسین مشاور مآب

ليتوگرافي:تصوير ۶۴۶۵۳۸۴

چاپ:ایران مصوّر ۲۶۰۷۶

صحافي: امين ۶۷۸۹۷۴

كليه حقوق محفوظ و متعلق به انتشارات مولئ است.

## فهرسالطالب

# مقدمة المصحح كتاب مفتاح غيب الجمع والوجود

[٣] مقدمة المؤلف [11] التمهيد الجملى فصل شريف يشتمل على علم عزيز خني لطيف [11] [۲٦] وصل [YY] فصل [22] خاقة القميد الكلي باب كشف سرّ الكلي و ايضاح الامر الاصلي [44] [4V] وصل [11] تتمة شريفة فصل يتضمن ضابطأ عزيزأ عام الفائدة للمبتدى والمنتهى [٧١] [٧٢] فصل فيالتوجه الحيي و احكامه و اسراره والتنبيه عليه على سبيل الاجمال

| و / مصباح الانس                                                                    |       |
|------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| فصل في سرّ الدعاء و احكامه و امهات لوازمه                                          | [vv]  |
| ضابط شریف بچوی علی عدة اسرار و فوائد                                               | [٨٣]  |
| تتمة لهذا السر الكلي                                                               | [٨٦]  |
| ضابط يتضمن ان كل علم لا محالة يستلزم عملا                                          | [^^]  |
| تتمة لمذا الفصل                                                                    | [44]  |
| فصل في سرّ الكلام و أحكامه ولواحقه و مايتعلق بذلك                                  | [17]  |
| خاتمة الكتاب في بيان خواص انسان الكامل                                             |       |
| تتمه كلية و خاتمة جامعة                                                            | [11]  |
| معرفة تقابل النسختين                                                               | [177] |
| المعرفة الثانية بتقابل النسختين                                                    | [174] |
| خاتمة تتضمن وصية و مناجاة بلسان من السنة الكال<br>مصباح الانس بين المعقول والمشهود | [181] |
|                                                                                    |       |
| مقدمة الشارح                                                                       | ٣     |
| الفاقحة فى مقدمات الشروع                                                           |       |
| الفصل الاول فانقسيم العلوم الشرعية الالحية الى الامسات الاصلية                     |       |
| والفروع الكلية                                                                     | 17 .  |
| لفصل الثاني في سبب اختلاف الامم و التنبيه على سرّ طريق الّامم                      | **    |
| لقصل الثالث فرتبيين منتهى الافكار و تعيين مايسلكه اهل الاستبصار                    | **    |
| لفصل الرابع فذكر الموضوع والمبادى لعلم التحقيق و مسائله المبرهن                    |       |
| عليها ببرهان نظرى اوكشني                                                           | 71    |
| تنبيه يقبع الموافقة بينالبيان النظرى والبيان العياني الذوق في العبارة              | ۵۳    |

الفصل الخامس في افاده الكل من ضبط كليات مهات العلم والعمل

۵٤

| التمهيد الجملي فيذكرما به صبح ارتباط العالم بالحق والحق بالعالم ــ مسع انه |       |
|----------------------------------------------------------------------------|-------|
| بذاته و وحدته الذاتية غني عن العالمين ــ                                   |       |
| السابقة: في امهات اصول صحة الارتباطين و فيه فصول: الفصل الاول              | ٧٦    |
| تحقيق شريف                                                                 | ۸۵    |
| القصل الثاني في انالشي لايثمرما يضاده و مايناقضه في كل نوع منالاتمار       | 78    |
| الفصل الثالث في انالشتي لايتمرما يشابهه كل المشابهة والالتكرر الوجود       |       |
| من كل وجه                                                                  | 44    |
| الفصل الرابع في ان كل ماهو سبب في ظهور وجود كثرة و كثير ــ اي عدد          |       |
| و معدود ــ قانه من حيث هو سبب فيه لا يتعين بظهور من ظهوراته                |       |
| ولايتميز لناظر فيمنظور جزئي من جزئياته                                     | 1.1   |
| الفصل الخامس في مكان كون الشئي الواحد مظهراً و ظاهراً باعتبارين            | 1.1   |
| الفصل السادس فيانه لايعام شي يغيره من الوجه المغاير المباين                | 113   |
| الغصل السابع في ان الشق لايؤثر فبالشق الابنسية بينه و بينه اذهى الق        |       |
| تقتضى لزوم الاثر                                                           | 14    |
| الفصل الثامن في انه لايؤثر مؤثر حتى يتأثر                                  | 170   |
| الفصل التاسع في إن الاثر لايكون لموجود ما من حيث وجوده فقط                 | ۳۴    |
| الفصل الماشر فقاعدة كشفية يسرى حكمها فيامهات المسائل العزيزة               | 1 8 1 |
| تثمير القاعدة و تحريرالعائدة منها                                          | 111   |
| الفصيل الاول للتمهيد الجملي فاتصحيح الإضافيات التي بين الذات               |       |
| والصفات مقدمة في ضبط مسائله                                                | 1.4   |
| المقام الاول فىالاشارة الى تصور وجود الحق و هليته                          | ۱۵۰   |
| البرهان الاول أنه لولاه، فاما أن يكون العدم أو المعدوم أو الموجودا والوجود |       |
| المقيد                                                                     | 141   |
| الدهان الغاذ.                                                              | A*    |

| ح/مصياح الانس                                                               |      |
|-----------------------------------------------------------------------------|------|
| البرهان الشائث                                                              | 141  |
| البرهان الرابع                                                              | 100  |
| البرهان الخامس                                                              | ۱۵۷  |
| تفريع التعريف السابق بالتوصيف اللائق القصل الاول _                          | 171  |
| الغصل الثانى                                                                | 171  |
| الفصل الثالث                                                                | ١٧٠  |
| الفصل الوابع                                                                | 14+  |
| الفصل الخامس                                                                | 171  |
| القصل السادس                                                                | 171  |
| الفصل السابع                                                                | 177  |
| الفصل الثامن                                                                | ۱۷۲  |
| المقام الثانى ان الحق واحد وحدة حقيقية لايتعقل في مقابله كثرة               |      |
| المقدمة الاولى مرفقت كامتر عدم على                                          | 174  |
| المقدمة الثانية                                                             | ۱۷۳  |
| المقدمة الثالثة                                                             | 177  |
| المقام الشالث في ان المدرك من الحق ـ الذي هو موضوع العلم والمطلوب           |      |
| احكامه فيه _ انما هو احكامه و نسب علمه و صفاته من حيث اقترانه               |      |
| بالماهبات لاكنه حقيقته                                                      | 1.4. |
| المقام الرابع في نسبة الوجود الى حقيقة كل موجود بالعينية والغيرية           | 1/4  |
| المقامُ الخامس في أن الحق لمالم يصدر عنه لوحدته الحقيقية الذاتية الا الواحد | 111  |
| المقام السادس في أن هذاالوجود العام نسبته الى العقبل الأول و جيع            |      |
| المخلوقات على السوية                                                        | 117  |
| المقام السابع في ان هذا الوجود العام يناسب الاول وحدةً فصح فانضاً عنه       |      |
| و يناسب الممكنات كثرة فترتبت عليه                                           | 133  |

| المقام الثامن في ان ينبوع مظاهر الوجود باعتبار اقترانه بها العماء       | ۲.,        |
|-------------------------------------------------------------------------|------------|
| المقام التاسع والعاشر في نسبة صفات الحق اليه على اعتباره في ذاته من     |            |
| حيث هو و على اعتباره من حيث تعلقه بالمظاهر و هما اعتبار الاطلاق         |            |
| والتقبيد او الوحدة والكثرة او الوجوب والامكان او الغني والتعلق او       |            |
| التنزيه والتشبيه                                                        | Y • A      |
| وصل في بيان أن مبدئية الحق و الاحكام التفصيلية التي يعرف و يقع فيها     |            |
| الكلام بايّ اعتبار ثبتت للحق من اعتباري حقيقته من حيث هو و              |            |
| مرتبته التي هي الالوهية التي هي النسبة الجامعة للنسب الالهية والعلمية   |            |
| التي هي حقائق الكائنات                                                  | YAY        |
| الفصل الثاني من التمهيد الجملي في تصحيح النسبة التي بينه سبحانه باعتبار |            |
|                                                                         | 707        |
|                                                                         | YAY        |
|                                                                         | 770        |
| المقام الثالث في تقسيم الاسماء الى الشلاثة الكلية التي هي اسماء الذات و |            |
|                                                                         | ۲۸.        |
|                                                                         | Y1Y        |
| خاتمة التمهيد الكلي الجملي في بيان متعلق طلبنا بالاجمال و باي اعتبار    |            |
|                                                                         | 710        |
| باب كشف السرّ الكلي و ايضاح الامر الاصلي في تعيين كليات جمهات           |            |
|                                                                         | 414        |
| الفصل الاول في كشف المرتبة الجامعة لجميع التعينات و اصول ترتيب          | 7 1 1      |
| e u Tus de                                                              | <b>717</b> |
|                                                                         | 711        |
|                                                                         | 112        |

# ى/مصباحالانس

| القصل الثانى في التمين الثاني                                         | *** |
|-----------------------------------------------------------------------|-----|
| تتمة في تقسيم المراتب الكلية المتميزة في هذه الرتبة الثانية           | *** |
| الاصل الثاني في سبب الارتباط بين الحقيقة و صورها                      | 440 |
| الاصل الثالث في نسبة ما بين الحقيقة الجامعة الاصلية والحقائق المندرجة |     |
| . الفرعية                                                             | *** |
| الاصل الرابع فيا يتوقف عليه و يتسبب عنه ظهور الحكم إلجمعي الذي        |     |
| هوالوجود العيني و هوالنسبة المساة بالاجتاع                            | 717 |
| الاصل الخامس في كشف الاسرار الالهية المتعينة من الاسماء الذاتية بحسب  |     |
| جيعات المراتب والحقائق الكونية والحضرات الكلية او الجزئية و هى        |     |
| النشآت المعنوية                                                       | 701 |
| الاصلالسادس فكشف سزالطلبالالهي الذيعو مايتمين بمالظهور العيني         | 767 |
| الاصل السابع في كشف سرّ المطلوب الاجالي                               | *71 |
| الاصل الثامن في مراتب النكاح مراحمة والمراحمة والمراحمة               | *** |
| 1 m 1 m 1 m 1 m 1 m 1 m 1 m 1 m 1 m 1 m                               | *** |
| الاصل العاشر في بيان أول كون تعين من العياء بوجه المرآتية من الطرفين  |     |
| المرتبة على الحضرتين                                                  | 741 |
| الوصل الاول ف كيفية تعينها                                            | 711 |
| الوصل الثاني في أرتباطها                                              | 1.1 |
| الوصل الثالث في ذكر وجوهمها                                           | 1.1 |
| الوصل الرابع في بيان اركان اللوح                                      | 1.4 |
|                                                                       | ٤٠٣ |
| الاصل الحادي عشر في التنبيه على مرجع ظهورات الوجودات المتفرعة         |     |
| عن الاثر الاول الذي هوالوجود العام و بقائها و فنائها حتى صار اول ما   |     |
| تعين في عالم التسطير قلماً ثم لوحاً ثم ما انبعث بعد انبعاثهما         | £·A |
|                                                                       |     |

| الاصل الثاني عشرفي ترتيب الموجودات بعد انبعاث القلم و اللوح كتمين      |              |
|------------------------------------------------------------------------|--------------|
| عالم المثال بعد عالم الملكوت من عالم الجبروت                           | ٤١٤          |
| الاصل الثالث عشر في تعين معقولية مرتبة الجسم الكل و صورة العرش         | £ <b>7</b> 1 |
| الاصل الرابع عشر في تعين صورة الكرسي بعد تعين صورة العرش               | 111          |
| الاصل الخامس عشر في ظهور صور العناصر الاربعة ثم السموات السبع          | ٤٧٤          |
| الاصل السادس عشر في ظهور المولدات بالا ستحالات الى أن ينتهي نزول       |              |
| الامر الالحي الى الانسان الكامل فينعطف به الى الاصل الشامل             | 443          |
| اشارة شريفة خفية ان سرّ المطارحة الملكونية من الملائكة نارة و من ابليس |              |
| اخری فضیها تنبیه علی کیال آدم الذی به کان بالخلافة احری                | 171          |
| الفصل الثاني من باب كشف السرّ الكل هو المسمى وصلاً و هو في تعين        |              |
| المظاهر الكلية للحقائق الإصلية و الأساء الآلية                         | 4.4          |
| القصل الثالث من فصول الباب و هو بيان بقية انواع المظاهر                | ۲۲۵          |
| الفصل الرابع من فصول ألياب خالمة التنمة السابقي                        | <b>4</b> 17  |
| الفصل الخامس من فصول البياب يتضمن ضابطاً عزيزاً عام الفائدة            |              |
| للمبتدى والمنتهى                                                       | ۵۵.          |
| الفصل السادس من قصول الباب في بيان التوجه الحيي                        | 200          |
| القصل السابع من قصول الباب في سرّ التوجه المسمى بالدعاء و أحكامه و     |              |
| اصول لوازمه                                                            | ۱۲۵          |
| القصل الثامن من قصول الباب ضابط يجتوى على عدة اسرار و اصول             | ۵۷۳          |
| الفصل التاسع من فصول الباب تتمة لهذا السرّ الكلي الذي هو لمية          |              |
| المظهرية و مبناها مع اقتضائنها الحجابية من و جه و الكاشفية من          |              |
| اخر                                                                    | ۵۷۷          |
| الفصل العاشر من فصول الباب ضابط في ان كل علم من العلوم المتحلقة        |              |
| بالمظاهر او الظواهر يستلزم عملاً                                       | 441          |

# يب/مصباح الانس

| الغصل الحادي عشر من فصول الباب تسمة في ضابط يبين بعض اسرار                 |     |
|----------------------------------------------------------------------------|-----|
| النهايات لاسها للمرتبة الانسانية الشاملة التي هي حقيقة الحقائق المعبر عنها |     |
| بحضرة احدية الجمع                                                          | ۵۸۵ |
| الفصل الثاني عشر من فصول الباب في اسرار الكلام الذي هو نسبة بين            |     |
| الظاهر والمظاهر                                                            | ۲۸۵ |
| خاتمة الكتاب الجامعة لمقاصد الباب                                          |     |
| في بيان خواص الانسان الكامل لانه مع آخريته الشهودية اول الاوائل            |     |
| في التوجه الالمي الشامل                                                    | 1.5 |
| السئوال الاول ما حقيقة الانسان؟                                            | ٦١٧ |
| السئوال الشاني مم وجد الانسان اي من اي حضرة من حضرات الوجود                |     |
| والتجلي الرباني تعين وجوده؟                                                | ٦٢٠ |
| السئوال الثالث فيم وجد الانسان اى في ان مرتبة من المراتب الكلية الالمية    |     |
| الشاملة لافرادها مرز تحت كاميز رعبي ري                                     | 777 |
| السئوال الرابع كيف وجد الانسان؟ يحتمل السئوال عن كيفية وجوده من            |     |
| حيث هو صادر عن الحق سبحانه؟                                                | 345 |
| السئوال الخامس من اوجد الانسان؟ أاوجده الوجود الحق الواجب او               |     |
| الحقيقة الجامعة او محبته و اقتضائه؟                                        | ٦ŧ٧ |
| السئوال السادس لِم وَجَد الانسان؟ و ايَ غرض او حكمة للحق في                |     |
| ذلك؟                                                                       | 711 |
| السئوال السامع ماغاية الانسان في اتيانه ولابد قسط في تبيانه؟               | ٦٥. |
| السثوال الثامن هل ذهاب الانسان الى عين ما صدر منه اوالى مثله؟              | ٦٥. |
| السثوال التاسع ما المراد من الانسان مطلقا من حيث الارادة الالحية           |     |
| الاصلية وباعتبار مطلق المرتبة الانسانية وما المرادمن خصوصيته محكم          |     |
| استعداده الخاص و في كل وقت؟ .                                              | 741 |

| السئوال العاشرهل استعين بالانسان عينه او مرتبته في بعض ما ذكر من      |            |
|-----------------------------------------------------------------------|------------|
| المرادات او كلها؟                                                     | 767        |
| السثوال الحادي عشراي شئي من العالم هو في الانسان معنى و فيا خرج       |            |
| عنه صورة و بالمكس؟                                                    | 765        |
| السئوال الثاني عشر في كم تنحصر اجناس العالم-؟                         | ٦٥٤        |
| السئوال الثالث عشر كيف يؤثر كل من اجناس العالم علواً و سفلاً في       |            |
| الاخروكيف اترتهي في الانسان حال كونه مؤثراً فيها كلمها ببالحال        |            |
| والرتبة وكيف يؤثر الانسان فيها بالذات والفعل الارادى والحال بعد تأثره |            |
| منها؟                                                                 | ۲۵۲        |
| السئوال الرابع عشر كيف يعرف تقابل النسختين بالذوقين؟                  | 701        |
| السئوال الخامس عشر ما اولية للراتب وجوداً أو مرتبةً معنوية؟           | 777        |
| السئوال السادس عشر كيف يكرف الغرق بين الحقائق المؤثرة والمتأثرة       |            |
| الانسانية من حيث الانور المرات ويور الموري وسيدى                      | ٦٨٢        |
| ضابطة اخرى<br>ضابطة اخرى                                              | ٦٨٢        |
| السئوال السابع عشر متى يكون عدم الشبهود موجباً لحرص الطائب            |            |
| ولزيادة التشوق والتهيؤ للطلب في المؤهل للكمال و متى يكون؟             | 745        |
| ختام الكلام                                                           | 711        |
| الفهارس:                                                              |            |
| فهرس الايات القرآنية                                                  | ٧٢٣        |
| فبهرس الاحاديث                                                        | ٧٣١        |
| فهرس الاشعار                                                          | <b>٧٣٦</b> |
| فهرس الامثال والحكم                                                   | ٧٣٨        |
| فبهرس الاعلام                                                         | ٧£١        |



# بسمالله الوحمن الرحيم

احده شكراً لانعامه واستعبده على وظائف حقوقه، احده على نعبه التوآم وآلاته العظام؛ الذي عظم حلمه فيفا وعدل في كل ماقضى وعلم مايضى ومامضى، مبتدع الخلائق بعلمه ومنشئهم بحكه؛ بلا افتداء ولا تعليم ولا احتداء لمثال صانع حكيم، واشهد ان عمداً عبده ورسوله، ابتعثه والناس يفسر بون في خمرة ويوجون في حيرة، قد قادتهم از تة الحين واستغلقت على افتدتهم اقفال الرين، دعا الى طاعته وقاهر اعداثه جهاداً على دينه، لايتنيه عن ذلك اجتاع على تكذيبه والتاس لاطفاه نوره في والصلوة والسلام على النتيجة الكاملة؛ الجامعة لحميع المراتب والمظاهر، الذي مقامه فوق الاولى، بل هو الاول والاخر كها قال: نحن الاولون الاخرون، وقوله: كنت نبياً و آدم بين الماء والعلن.

عمدسيد الكونين والشقليد هو الحبيب الذى ترجى شفاعته فاق النبيين فى خلق وفى خُلق

١ – النهج: خطبا: ١٨٧ و ١٨٨٠.

٣

غُرفاً من البحر او رشفاً من الدّيم ثم اصطفاه حبيباً بارىء النّسم فجوهر الحسن فيه غير منقسم رد من رسول الله ملتمس فهو الذي تم معناه وصورته منزه عن شريكي في محاسنه

واشهدان عليأ وليه وخليفته ووصيه الذي قد كمل الخاتمية المطلقة الكلية الالهية

عليه

الدنيا ولاجمع البرية مجمع شهب كنسن وجُنّ ليل ادرعُ والصبح ابيض مسفر لايدفع وهو الملاذ لناغداً والمفزعُ سيضر معتقداً له اوينفع نصم المراد الرحب والمستربع نارتشت على هواك وتلذع خُلقاً وطبعاً لاكمن يصطبح

والله لولاحيدر ماكانت من اجله خلق الزمان وضؤئت علم الغيوب اليه غير مدافع واليه في يوم المعاد حسابنا هذا اعتقادى قد كشفت غطائه يامن له في ارض قلبي منزل اهواك حتى في حشاشة مهجتى وتكاد نفسى ان تذوب ضباية

واشهدان القائم المهدى حجّته الذي بيده رزق الورى وبوجوده ثبتت الارض والساء وببقائه بق الدنيا - الطلعة الرشيدة والغزة الحميدة صاحب الوجه الاغر والنور الازهر، الامام الثاني عشر - وعلى الائمة المصومين وآل سيد المرسلين وعترته عليه وعليم سلام الله اجمين، وعلى الكاملين من امته ووارثى حاله ومقاماته بجملتم اللهم اكحل ابصارنا

بنظرة منا اليه وعجل فرجه وستهل مخرجه

فَمُنَّ علينايا ابانا برؤيةٍ ففاحت لنا منها روائع مسكة مباسمها مفترةً عن مسرة بريك ياقطب الوجود بلقية فقد اصبحوا في شقوةٍ ومذلّة فانت طبيب الحال في كل مرضة امام الهدى حتى متى انت غائب تراثت لنا رايات جبشك قادماً وبُشّرت الدنيا بذلك فاغتدت مللنا وطال الانتظار فجد لنا تدارك خال الوقت وارحم أهيله وعالج بلطف منك مزمن دائه وعدّل منزاجاً منه منال بحكة لذلك قال الله: انت خليفتي سمحُبّ لقا مجبوبه بعد غيبة وقوّم له بالعدل ظهر أقد انحنى فانت بهذا الامر قدماً مُسعيّنٌ فعجَل ظهوراً كى نراك فلذّة الـ

### حياة المؤلف ومولده ووفاته وتصنيفاته وتلاميذه:

مصنف هذا الكتاب القيم الذى لا يأتى الزمان بمثله، الشيخ الكامل والعارف الواصل، وارث علوم سيد المرسلين، سلطان المحققين والمكاشفين صدر الدين محمد بن اسحق بن يوسف بن على قونوى، وُلد فى سنة ٢٠٦ او ٢٠٦ وتوفى سنة ٢٧٣ بقونية، الملقب بالشيخ الكبير والمكنى بد «ابو المعالى» كان من اكابر المشايخ، جامعاً للعلوم الظاهرى والباطنى والعقلى والنقلى والخديث والفقه والشريعة والطريقة والحقيقة، معززاً عند الاولياء، لاسيا جلال الدين عمد بن عمد بلخى ثم الرومى مناسب كتاب المننوى؛ الذى وصى ان يصلى الشيخ عليه، ثم عند السلاطين والامراء

وهو الصاحب والخليفة والريب لقطب السالكين والمكاشفين؛ شيخ المشايخ العظام ابو عبدالله الشيخ عيى الدين ابن عربى - الملقب بالشيخ الاكبر - وكان من اعاظم تلامذته وترتى في حجره واخذ العلوم والمعارف منه حتى صار خليفة له وجلس في مقامه بعد وفاته لاشاعة علومه ومعارفه، وبعد ذا كان عارفاً بعلوم لا يصل احد الى حقيقته الا بعد تتبع عمقيقاته والتفكر في تدقيقاته - لاسيا مسألة الوحدة في الوجود - كيا قال الجامى في كتابه المسمى بد «نفحات الانس».

وحضر عنده جمع من العلماء وكثير من العرفاء الذين في سماء العرفان نجوم زاهرة وبدور باهرة، منهم الشيخ مؤيد الدين الجندى الشارح لفصوص الحكم، وله تصنيفات أخر ومولانا سعيد الدين فرغاني شارح قصيدة التائية الفارضية بالفارسية المسمى بد «مشارق الدرارى الزهر في كشف حقايق نظم الدرر» و «منتهى المدارك ومشتهى كل عارف وسائك» بالعربية وشمس الدين ايكى والشيخ فخر الدين العراق صاحب كتاب اللمعات، وعفيف الدين التلمساني، ومن تلامذه في الجديث قطب الدين الشيرازى الذي قرأ عليه جامع

#### يح/مصباح الانس

الاصول وكان يباهى بها على الفحول، وكان بينه وبين سلطان الحققين خواجه نصير الدين الطوسى استولة واجوبة ومراسلات كثيرة، وله مراسلات منع خواجه في بعض المسائل الحكية ودار الكلام بينها مراراً حتى اعترف الطوسى بفضله وغزارة علمه وكشفه

وله صحبة كثيرة مع سعد الدين الحمومى ومولانا جلال الدين الرومى والشيخ اوحدين الدين الرومى والشيخ اوحدين الدين الكرمانى - قدس الله اسرارهم - والشيخ مُبجّل عنده حتى وصى فى وصيته عند الوفاة ان يكفنوه فى ثياب الشيخ - محيى الدين رضى الله عنه - وفى ازار ابيض أيضا ويبسطوا فى اللحد سجادة هذا الشيخ - اعنى الشيخ اوحد الدين الكرمانى رحمة الله عليه \_.

له تصانيف غينة وتآليف عزيزة، منها:

١- تفسير الفاتحة المسمى بـ «اعجاز البيان فِي يَأْويل أمّ القرآن».

٧- مفتاح غيب الجمع والوجود، المشترب «مفتاح الغيب».

٣- النصوص في تحقيق الطور الخصوص

ع-النفحات الإلمية ١٠ مر المتر تكور رامون موى

ه- الفكوك في اسرار مستندات حكم الفصوص ٢.

٦- شرح الاربعين حديثا - الذي طبع في تركية -.

٧- التوجه الاتم الاعلى (الاولى) نحو الحق جل وعلا.

٨ - شرح الشجرة النعانية في الدولة العثانية.

٩- الرسالة المفصحة.

، ١- شرح اسماء الحسني.

١١~رسالة السير والسلوك.

١٢- كتاب علم العلم.

١٣- شعب الايمان.

16- الرسالة المرشدية في احكام صفات الالهية.

١٥- كشف الشر.

١٦-رسالة في مراتب الكشف

١٧- رسالة في بيان المبدأ والمعاد.

١٨- كتاب الالماع ببعض كليات اسرار الساع.

۱۹ - رساله ای در باب عرش - بالفارسیة -.

. ۲-المفاوضات

٢١- وصية الشيخ صدر الدين عند الوقاة

٢٢-رسالة خرقة التصوف!.

قال مؤيد الدين الجندى في مقدمة شرحه على الغصوص: ولقد كان سيدى وسندى وقدوق الى الله تعالى، الإمام العلام، علم العلمة الإعلام شيخ مشايخ الاسلام حجة الله في الإنام سلطان المحققين، كهف العارفين الواصلين، ذخر العالمين بالله في العالمين، امام الورثة المحمديين، مكل الافراد والسندر من الاولاد الافرين، ابو المعاني صدر الحق والديس، عبى الاسلام والمسلمين عمد بن اسحاق بن عمد بن يوسف القونوى رضى الله عنه وارضاه به منه، شرح لى خطبة الكتاب وقد اظهر وارد الغيب عليه آياته ونفح النفس الرحاني بنفحانه واستغرق ظاهرى وباطني روح نساته وفوح نفايس اسمائه وبعثاته، وتصرف بباطنه الكريم تصرفاً عجباً حالياً في باطني، واثر تأثيراً كمالياً في راجلي وقاطني، قافهمني الله من ذلك مضمون الكتاب كله في شرح الخطبة والهمني مصون مضمون اسراره عند هذه القربة

فلها تحقق الشيخ رضى الله عنه منى ذلك، وإن الامر الالمى وقع بموقعه من هنالك، ذكر لى إنه استشرح شيخنا المصنف رضى الله عنه هذا الكتاب فشرح له فى خطبته لباب ما فى الباب لاولى الالباب، وإنه رضى الله عنه تصرف فيه تصرفاً غريباً علم بذلك مضمون الكتاب، فسررت بهذه الاشارة وعلمت إن لى أوفر حظ من تلك البشارة، ثم إشار إلى بشرحه؛ وأمرنى

١ قال: لبستُ خرقة التصوف من يدى شيخنا وامامنا... عمد بن عمد بن العربي....

برعاية الطالب فى ذلك ونصحه، فكتبت عن امره بمحضر منه شرح الخطبة فى الحال على ماشرح بالمقال ورشح بالوقت والحال؛ امتثالاً لامره واجلالاً لقدره وفعالاً بنفسه المبارك وحكمه وتيمناً بلطفه المتبرك، مستمداً من علمه وسرّه، واودعت فى ذلك مجملات القواعد والضوابط الكلية وامهات الحكم والاسرار العلية الالية وتفصل المجمل فى سرّى.

ثم اشغلنى عن اتمام الشرح تفرعى لامره - لاعن امرى - ونحيتنى اوامر الحق التى لاراة لما من حيث ادرى ومن حيث لاادرى، ووكلتُ اليه امر ذلك الى ان يعين لذلك صفاء وقت وحال من خلاصة عمرى حتى توفى الشيخ رضى الله عنه فى بلاد الروم وانتقلت بعده الى دار السلام، وهجم الحق على فيها كل الهجوم ولزمتُ باب الانقطاع الى الله والخلوة - اى لزوم - وفتح الله لى ابواب رحمته في اطلب واروم؛ ووقفت على شرح بعضه بالحاح بعض الافاضل عن له حق الفواضل على بذلك، ثم سافرنا من دار السلام قبل الاتمام ولم يرد بعد ذلك الوارد على بالالمام للهام والحتام الى آن اوانه وحان من عند الله ابانه، واذن باتمامه على اكمل نظامه واثم بيانه.

قال احد الفضلاء التركية و محسن كامل بيلها و في قهيده على شرح الاربعين حديثاً: صدر الدين القونوى كان من ثلامذة ابن العربي - قدس الله سرهما - هو ناشر افكاره وشارحاً لارائه و آثاره، فهو بهذا الاعتبار في مكان عال مهم من تاريخنا الفكرى والتصرف، والابحاث المتعلقة بحياته محدودة وضئيلة جداً في المصادر، لكن الباحثان التركيان: عثان اركين الذي اجرى البحث عن كتب القونوى، ونهاد ككليك الذي اجرى تدقيقات حول افكاره الفلسني، استطاعا ان يخطا حول حياة القونوى؛ خطا مجيط بترجته حسب ما استفادا من المعلومات المنفرقة في شتى الكتب من حياته، ونحن لانزيد على ذلك كثيراً من الفوائد المنبشقة من البحوث، ولكننا نريد ايضاً ان نبين مقداراً من حياته بعبارات مختصرة.

هو عمد اسماً، وصدر الدين لقباً، وابو المعالى كنية ، ابن اسحق بن عمد بن يوسف بن على الشهير بالقونوى، وكان ابوه اسحق رجلاً معتبراً ذا مكانة، حتى تشير بعض المصادر الى انه كان يدعى بالسلطان بين السلاحقة الذين كانوا يقيمون باناطول، ولانقطع القول بانه كان من اشراف السلاحقة نسباً، ولكننا نستطيع ان نقول بكل صراحة: انه كان ذا ثروة كبيرة

وِشرف وقيمة واعتبار بينهم، وكذلك نشأ ابنه - صدر الدين - في اسرة غنية تبدو عليه آثار الرفاه ونضارة العيش الهاني.

ولد القونوى في محافظة ملاطية في آناطول سنة ٢٠٦ (٢٠٩-م) وتوفى ابوه على اغلب الاحتال سنة ٦٠٥ وهو كان آنذاك صغير السن ناعم البدن رطب الجسد، فظل يتيماً وامه ثيبة ثم تزوجت امه باستاذه ابن العربي على مايروى، وكانت مناسبته القوية باستاذه تؤيد هذه الرواية.

تربي القونوى مستفيداً من نعم اسرة ثرية، تربية عالية علمية و ادبية و عملية، و اغلب الظن انه اخذ تعليمه و تربيته من استاذه ابن العربي فقط، لائنا لم نقف بعد على انه استفاد بغيره، ولا نعرف التحاقه باستاذه ابن العربي، ولكن اقامة الشيخ ابن العربي مجلاطية كان في سنة

فكان عمر القونوى يتراوح بن الخادية او الثانية عشر حينا تعلمة عليه وذهب بعده معه الى دمشق، ولم يفارقه الى ال توقى الاستاذ- رضى الله عنه - فجال مع شيخه بين مدن هامة؛ كدمشق وحلب، واشتغل بالعلوم في هذه البلاد تعلماً وتعليماً، حتى انه شكّل حلقة تدريسية في دمشق مدة.

توفى ابن العربي سنة ٦٣٨ ( ، ١٢٤ - م) فظل القونوى بعده فى دمشق مدة ثم انتقل الى حلب سنة ، ٦٤ ( ١٢٤٢ - م) ومنها خرج مسافراً الى الحجاز لاداء فريضة الحج، ثم ذهب الى مصر وظل هناك مدة وبما التق فيها بمعاصره الفكرى ابن سبعين الذى كان يقول بوحدة الوجود.

وبعد فراغه من اداء الحج وعودته من مصر توطن في بلدة قونية الى ان توفى، وكان في هذه الفترة مشغولاً بتدريس علم الحديث والوعظ والارشاد، كما هو عادة السادات في اواخر اعهارهم، وكان يتردد كثيراً الى معاصره المفكّر الاسلامي الصوف - مولانا جلال الدين الرومي - وكانت الرابطة بين هذين الرجلين الكاملين قد بلغت الحد الاقصى من القرب والقوة، حتى كان كل واحد منها بعتقد في الاخر الصلاح النهائي في ذلك العصر، وهذا الذي جعل مولانا يوصى بان بصلى القونوى على جنازته بعد وفاته من بين جمهور علماء قونية.

#### کب/مصباح الانس

وكان اثناء اقامته بقونية استولى المغول على شرق العالم الاسلامي، فاحدث فيه فتنة وفساداً من سفك الدماء وهتك الاعراض واللعب بمشاعر الاسلام وهدم مشاهد الاولياء وتخلية الجوامع من العباد الى غير ذلك، كما اشار اليه القونوى في شرح الحديث الشانى والعشرون من الاربعين حديثا - رحه الله تعالى - وفي هذه الفترة رأى القونوى في المنام النبي - صلى الله عليه وسلم - مكفناً على نعش، وعبره بان هولاكو دخل بغداد - دار الخلافة الاسلامية ومركز العلوم وموطن العلماء والاولياء - فكان الامر هكذا حيث دخل هولاكو بغداد بجيوشه المدامة في تلك الليلة.

وكان وفاته - رضى الله عنه - سنة ٦٧٣ (١٢٧٤ - م) بعد وفاة مولانا - قدس سره -بقليل، وقد كان اوصى بان يدفن في الحارة الصاخية بجنب استاذه في دمشق، الآان ذلك لم يتيسر، فدفن امام الجامع المسمى باسمه في بلدة قونية الى هناتم كلام \_ كامل يبلهاز \_..

اقول: كااخبر عن تعبير منامه بدخول هولا كو ببغداد بجيوشه المدامة، كذا اخبر عن حوادث قارعة وفتن مظلمة في بلاد آناطول، حيث قال في اواخر وصيته عند الوفاة؛ بعدان وصي اصحابه ان لا يخوضوا بعدى في مشكلات المعارف الذوقية ... ولا يقبلوا كلاماً من ذوق احد؛ اللهم الأمن ادرك منهم الامام عمد المهدى فليبلغه سلامى وليأخذ عنه ما يخبره به من المعارف لاغير، ولا يشتغلوا بشئ من العلوم النظرية وغيرها، بل يقتصروا على الذكر وتلاوة المعارف لاغير، ولا يشتغلوا بشئ من العلوم النظرية وغيرها، بل يقتصروا على الذكر وتلاوة المعارف لاغير، ولا يشتغلوا بشئ من العلوم النظرية وغيرها، بل يقتصروا على الذكر وتلاوة المعارف لاغير، ولا يشتغلوا بشئ من العلوم النظرية وغيرها، بل يقتصروا على الذكر وتلاوة المعارف لاغير، ولا يشتغلوا بشئ من العلوم النظرية ومطالعة ماسبقت الاشارة من الصريح الجلى من الأذواق المذكورة.

ومن كان متجرداً فليقصد المهاجرة الى الشام، فانه سيحدث في هذا البلاد فتن مظلمة تغير سلامة الاكثرين منها «فستذكرون ما اقول لكم وافوض امرى الى الله إن الله بصير بالعباد (٤٤ - مؤمن)» وان الله حسب من اتتى وسلك سبيل هذاه

وفى قضية استيلاء المغول على شرق العالم الاسلامى، قال فى كتاب شرح الاربعين حديثاً فى كشف سرّ هذا الحديث وايضاح ومعانيه - بعدما نقل منامات عديدة من جلتها

عن ابن مسعود: ان النبي صبل الله عليه وسلم قال: من ر آنى فى المنام فقد ر آنى، فان الشبيطان الابت بشل بي،
 وفى رواية: من ر آنى فقد رأى الحق، فإن الشبيطان الايترآءى بي.

رؤيا الشيخ الاكبر والامام الاكمل عبى الدين محمد بن على بن محمد العربى رضى الله عنه الذى حكى له في هذا الباب-: واما انا فرأيت في الليلة التي أخذت بغداد، في صبيحتها، النبي عليه السلام مكفناً على نعشي، واقوام يشدّونه على النعش ورأسه مكشوف وضعره يكاد بمس الارض، فقلت لا ولئك: ما تصنعون؟ فقالوا: انه مات ونحن نريد حله ودفنه، فوقع في قلبي انه عليه السلام لم بحت، فقلت لهم: ما ارى وجهه وجه ميّت اصبروا حتى يتحقق الامر، فدنوت الى فه وانفه؛ فوجدته يتنفس نفساً ضعيفاً، فصحت عليهم ومنعتهم مما كانوا عازمين عليه، واستيقظت فزعاً كثيباً.

وعرفت بماكنت اعلم من هذه المسألة والتجارب المكررة؛ ان ذلك مثال حادث عظيم
حدث في الاسلام، ولما كان الخير قد وصل بان مغول قد قصدوا بغداد؛ وقع لى انه قد اخذت
بغداد، فضبطت التأريخ، فجاء غير واحد بمن حضر الوقعة من اهل الخيرة وذكر ان ذلك اليوم
اخذت بغداد، فخرجت الرؤيا على نحو ما وقع في في تعبيرها، ولو ذكرت ما سمعته من الثقات
وماجريته في هذه المسألة مراراً كثيراً في نفسي وفي غيرى لطال الكلام، وانا ذكرت هذا القدر

ومما اشعبه على جماعة من السالكين طريق الله بسبب ماذكرنا انهم رأوا النبي عليه السلام في زعمهم على مامر بيانه واخبرهم بامور، فلم يقع على نحو ما وقع الاخبار به، فلها سألتهم عن جلية الصورة المرثبة واخبرونى، وجدتها عالفة بحلية صورته الاصلية، فاخبرتهم بالسبب ونتبهتم ففرحوا وتنبهوا يعنى ذلك المرئى هو صورة الشرع بالنسبة الى اعتقاد الرائى او حاله او بالنسبة الى صفة او حكم من احكام الاسلام، او بالنسبة الى الموضع الذى رأى فيه ذلك الرائى تلك الصورة التى ظن انها صورة النبي، وقد جربنا ذلك كثيراً في انفسنا وفي غيرنا وصعنا من شيوخنا ايضاً مايؤيد ذلك مراراً شتى.

## حياة الشارح وتصنيفاته ومولده ووفاته

هو العالم المحقق والبحر المدقق مقتدى اصحاب التحقيق والتدقيق: شمس الدين محمد بن حزة الفنارى؛ الشهير بـ «ابن الفنارى» قاضى قضاة المسلمين بمدينة بيروت وقسطنطنية

#### كد/مصباح الانس

«استانبول» في عصره، وكان من أكابر علماء العثانية في القرن التاسع المجرى، بل من اوحد زمانه؛ وكان عارفاً باكثر العلوم الادبية والعقلية والنقلية والمعاني والقراآت والتفسير، وكثير المشاركة في الفنون المختلفة، حتى صنف في الاصول كتاباً أقام في عمله ثلاثين سنة، واقرأ شرح العضد نحو العشرين مرة، وفي العرفان والتصوف - لاسها العلمي منها - يعدّ من اساتذة هذا الفن، غير أنه يعاب بنحلة ابن عربي واقراء الفصوص - عند علماء الظاهر والفقهاء الحنفية ...

ولد في صغر سنة ٢٥١ واخذ العلوم عن علاء الدين الاسود - شارح المغنى - وجال الدين آقسرائي (آقصرائي) وجع من اكابر عصره؛ ورحل الى مصر وتتلقذ عند شيخ اكمل الدين وغيره؛ ثم رجع الى وطنه ولّى القضاء بها وارتفع قدره عند سلاطين آل عنان جداً، لاسيا سلطان بايزيد الملقب به «ايلدرم» (٢٩١ - ٥٠٥) و چلبي سلطان محدخان (٨١٦ - ٨١٥) و كان حسن السمت كبير الفضل كثير الافضال، وفي الاواخر افتخر من جانب السلطان بمنصب «شيخ الاسلامي» ونوف سنة ١٩٨٤ وقد مضى من عمره الشريف اربع وثانون سنة.

وله تآليف كثيرة منها:

١- مصباح الانس بين المعقول والمشهود في شرح مفتاح غيب الجمع والوجودا.

٧- عين الاعيان في تفسير القرآن، المسمى بـ «تفسير الفاتحة» الذي طبع في استانبول.

مرز تحت تا عية زرونوي سيدي

٣- فصول البدائع في اصول الشرائع - في اصول الفقه ٢- طبع باستانبول في مجلدين.

٤ – الفوائد الفنارية – طبع هذا الكتاب مع شرح احد بن عبد الله شوق باستانبول –.

ه-عويصات الافكار في اختيار واختبار واولى الابصار.

٦- اساس التصريف.

٧- اساس الفنون.

 أ – قال صاحب كتاب كشف الظنون: مفتاح الغيب في التصوف للشيخ صدر الدين عمدين اسحق القونوى المتوفى سنة ٦٧٣، وكان الولى شمس الدين عمد بن حزة الغنارى المتوفى سنة ٨٣٤ لما قرأه لولده، صنف شرحاً لطيفاً وضمنه من معارف الصوفية مالم يسمعه الإذان وسماه: مصباح الانس بين المعقول والمشهود في شرح مفتاح غيب الجمع والوجود.

٢ - هذا هو الكتاب الذي أقام في عمله ثلاثين سنة.

٨- اسئلة انموذج العلوم.

٩- مائة مسألة في مائة فن.

١٠- رسالة رجال الغيب.

١ ١ - رسالة في مناقب الشيخ بهاء الدين النقشبندي.

۱۲- شرح اصول البزدوي.

١٣- شرح تلخيص الجامع الكبير في المعاني.

١٤- شرح تلخيص المفتاح في المعاني.

١٥- شرح رسالة الاثيرية في المعاني والبيات

١٦- شرح مقطعات عشرين مخترعة وعشرين علماً - لولده -.

١٧- شرح المواقف في الكلام ١٠

١٨- حاشية على ضوءاللاسم

١٩- حاشية على شرح الشمسية للسيد الشريف

. ٢- شرح المصباح في النحوك وتراض رسادي

٢٦- حاشية على شرحى السيد والسعد للمفتاح.

٢٢- مقدمة للصلوة.

٧٣- شرح الرباعي لابن عربي - كنا حروفاً عاليات لم نقل ٢-.

# النسخ التي اعتمدنا عليها في التصحيح والتنقيح:

كاتم تصحيح كتاب النفحات الالهية وترجته؛ الذى كان من تصنيفات الشبخ الكامل والولى الواصل والمتأله الفاضل؛ شبخ المشايخ بالاستحقاق؛ ابو المعالى عمد بن اسحق المشتهر بالقونوى قدس الله سرّه ونضر الله وجهه وروّح الله روحه، استدعى الناشر الفاضل ايضاً عنى ان اصحح اهم كتبه المشتهر بـ «مفتاح الغيب» والمسمى بـ «مفتاح غيب الجمع

١ - اقرأ هذا الشرح - اى شرح العضد - نحو العشرين مرة.

٢ - هذا الشرح من منشورات مكتبة «مولى» طبع مع تصحيحه و ترجته لمصحح هذا الكتاب.

والوجود» مع شرحه المسمى بـ «مصباح الانس بين المعقول والمشهود فى شرح مفتاح غيب الجمع والوجود» الذى صنفه العالم المحقق والخبر المدقق محمد بن حزة الفنارى واترجم هذا الاخير باللغة الفارسية، وإنا اتر قد فى هذا الامر العظيم، أقدّمُ رجلاً وأأخَرُ أخرى، وبعد اللتيا والتي استخرت من الله العلام وتو كلت عليه واعتمدت على توفيقاته ونفحاته فى ايامنا - لان الامر عظيم والبضاعة مزجاة - بناء على هذا قبلت استدعائه وجاوبت ندائه واخذت فى التصحيح والترجة بعد جهد طويل ومقاساة عن كثيرة - خدا مى داند و آنكس كه رفته - لان بيانه معضل ومفاهيمه فوق ادراك العقول البشرية، وواضح على الذين لهم اطلاع على المتن العلمية ان تعاطى ترجنها ونقلها الى لغة أخرى - مع الحفاظ المحتوى الاصلى للمتن - لمن العمر الامور واشقها، وبحمد الله والمنة تمة بالخير والعافية فى ثلاثة اعوام، والشكر للله.

يرى الناس دُهناً في قوارير صافياً ولم يمدر ما يجرى على رأس سمسم النسخ التي اعتمدنا عليها في تصحيح هذا الكتاب وشرحه؛ نسخ عديدة نفيسة جداً؛ وهي السنة نسخ؛ التي كانت يدور مدار التصاحيح والتنقيح والتحقيق عليها؛

الاولى: النسخة المطبوعة بالطبعة الحجرية، الذي باشر طبعه الحاج شيخ احد الشيرازي - رحمه الله تعالى - في سنة ١٣٢٣ هجرية، بكتابة الفاضل الكاتب عمد رضا التويسركاني، وتصدى لتصحيحه ومقابلته مع النسخ الاخرى؛ فخر الحكاء المتألمين وزين السلاك الالميين وقائد المدرسين، الميرزا هاشم بن عمد بن حسن بن محمد بن على الكيلاني الاشكوري، الرشتي محتداً والطهراني مسكناً، مدرس العلوم العقلية والمعارف الالهية، وجعلت هذه النسخة نسخة الاساس - اى المفتاح والمصباح - وعلامة النسخة البدل «ن - ع».

والتانى: نسخة فتوغرافية فى مكتبة كلية الاداب بجامعة تهران، الحفوظة تحت رقم ٥، ١٤، بكتابة الفاضل المفضال، الحاج ميرسيد محمد القمى (فاطمى)، وكانت سنة تحريرها ١٣٢١ هجرية، وكتب - رحم الله عليه -: قد فرغ من تحريره على يداقل الطلاب محمد بن حسين بن عليرضا الحسينى القمى فى يوم الاحد الثالث عشر من شهر ذيقعدة الحرام من سنة ١٣٢١ وكتب فى خاقة كتاب المفتاح؛ قد وقع الفراغ من تدوين المتون على يد الاحقر محمد بن حسين بن عليرضا ابن محمد بن ميركمال الدين محمد الحسينى القمى فى الخامس من شهر

عرم الحرام سنة ١٣٢٢. وعلامة اختصار هذه النسخة - اى المفتاح والمصباح - «ط» وعلامة النسخة البدل «ن-ط».

والثالث نسخة فتوغرافية من مكتبة «سلطنتي آلمان» ارسل الى هذه النسخة صديق الفاضل الدكتور فيروز عديل، وهي تحت رقم ٢٢١٤، وسقط سنة تحرير هذه النسخة، علامة الاختصار «ل» وعلامة النسخة البدل «ن-ل»

الرابع: نسخة فتوغرافية نفيسة جداً لمكتبة مجلس الشورى الاسلامية (ملى سابق) لكتاب المفتاح من كتب السيد محمد الطباطبائي، المحفوظة تحت رقم ١١٥١٧ ـ فاقد سنة الكتابة علامة الاختصار «ج».

الخامس: نسخة فتوغرافية ايضاً لمكتبة مجلس الشورى الاسلامية (ملى سابق) لكتاب المفتاح، المحفوظة تحت رقم ١٣٦٩ - فاقليسينة الكتابة، علامة الاختصار «م».

السادس: نسخة فتوغر افية المتعلق بالسيد النجومي بكرمانشاه لكتاب المفتاح - دليل الخطوطات للسيد احمد الحسين - جاءص: ١٥٠ - علامة الاختصار «ك».

وعلق على كتاب معتاج النب وحساح الانس تعليقات انبقة وحواش شريفة كبرة الخدر الحكاء المتألمين واسوة العرفاء المحققين وزين السالكين، الاستاذ الاجل الميرزاها عم بن حسن بن عمد على الكيلاني الاشكوري الرشتي عتداً والطهراني مسكناً ومدرس العلوم المعقلية والمعارف الالحية في مدرسة السلطانية الناصرية الواقعة في الطهران (سيهسالار قدم) من تلامذة فخر الحكاء والعرفاء «الآقا عمدرضا قشهاى المتخلص بـ (صهبا)» الذي طبع في حواشي الكتاب بالطبع الحجرية والممحوة اكثرها مع رثانة وجهها و دنائة طبعها و في حواشي الكتاب بالطبع الحجرية والممحوة اكثرها مع رثانة وجهها و دنائة طبعها و بقول الاستاد مطهري .. قدس سره - قرائنها قد تؤخذ العبنان من الانسان و لما كانت هذه التعليقات فاقد النسخة لتصحيحها قد شعرت عن ساق الجد و عزمت على طبعها بمدو الحي و مساعدة صديق الفاضل - الناجي الاصفهاني - و قرأنا بحمدالله على ما كانت عليه بحمدالله مع مقاساة شديدة، و لذلك نرجو من القارئين الكرام و الفضلاء العظام ان يعفو ااذا عثر و اعلى حعامه فان السلامة عن الخطاء - لاسيما في نقل هذه التعليقات الشوهاء - من صفة رب الساء و علامة الاختصار «ش».

#### كع/مصباح الانس

وعلق عليه ايضاً الحاج ميرسيد عمد القمى «فاطمى» ، الذى كان من احد الفضلاء والفقهاء في القرن الرابع عشر الهجرى، وفي الفلسفيات والعرفانيات كان من تلامذة الميرزا هائم الكيلاني والميرزا حسن الكرمانشاهي والشيخ على النورى، وفي الرياضيات من تلامذة ميرزا ابراهيم حكمي زنجاني، و ايضاً كاتب احد النسخ التي كانت عليها مدار تصحيحنا المحفوظة في مكتبة كلية الاداب بجامعة تهران، وعلامة الاختصار «ق»

وعليه ايضاً تعليقات انبقة ثمينة قليلة لخاتم المرفاء والحكماء المتألمين الاقا محمد رضا قشهاي، وعلامته «آقا محمد رضا قشهاي»

وللاستاذ المدقق، حسن حسن زاده أملى دام نقائه ايضاً تعليقات قليلة جداً على هذا السفر العظيم وعلامة اختصاره «آ»

وعلى هذا الكتاب تعليقات بديعة البقة المسمى بـ «فصح المفتاح» لمعلق مجهول المحفوظة تحت رقم ٤٠٤٩ ـ ٩٤٠٥ في مكتبة «آستان قدس» وعلامة الاختصار «ف» ولتطابق المتن والترجة جعلنا لكل عنوان من عناوين خسة هذا الكتاب عدداً ثم ميزنا ذلك العدد باعتبار كل فقرة من فقراته او مقطع من مقطعاته بعدد اخرى، مثلاً والعنوان الخامس ومقطعه الثالث قررنا «٣/٥» وهكذا عملنا في هذا الكتاب والذي ترجنا من هذا النحرير او غيره من الاعلام.

و وضعنا متن كتاب المفتاح في هذا الشرح بخط اسود \_ غير خطوط المتن \_ ايمتاز المتن من الشرح، كما عمل في الطبع الحجرى، وطبعنا هذا الكتاب \_ اعنى مفتاح غيب الجمع والوجود المشتهريه «مفتاح الغيب» \_ مستقلاً و وضعنا في هذا المجلد \_ بعد المقدمة المصحح \_ قبيل كتاب المصباح، وجعلنا عدد صفحاته بين المعقفتين []

هذا الكتاب مرتب على اربعة قوائم: فاتحة وتمهيد جلى وباب وخاتمة:

الفاغة فمقدمات الشروع المفيدة للشوق الجملي والضبط الاصلي فبالمشروع وفيها

فصول في تقسيم العلوم الشرعية الاسلامية الى الامهات الاصلية والفروع الكلية، وفي سبب اختلاف الامم والتنبيه على طريق الامم ، وفي تبين منتهى الافكار وتعبين ما يسلكه اهل الاستبصار، وفي بيان الموضوع والمبادى والمسائل لعلم التحقيق، وفي ما افادة الكمل من ضبط كليات مهات العلم والعمل.

الذاتية غنى عن العالمين - مشتمل على سابقة التمهيد الجملى: في ذكر امهات اصول تلك الصحة الذاتية غنى عن العالمين - مشتمل على سابقة التمهيد الجملى: في ذكر امهات اصول تلك الصحة - اى صحة الارتباطين - وفيها فصلين: فصل الاول في تصحيح الاضافات التي بين الذات والصفات، وفصل الثاني في تصحيح النسبة التي بينه سبحانه باعتبار اقسام اسماء الصفات وبين تكوين اعيان المكونات وخاعة التمهيد الجملي في بيان متعلقات طلبنا بالاجال وبائ اعتبار لايتناهي مراتب الاستكال وفيها بيانات عديدة.

باب كشف التر الكلى في بيان ثنيي كليات جهات الارتباطات بينه سبحانه وبين المكونات وغيرها من العلوبات والسفليات، وفيها فصول عديدة.

خاعة الكتاب؛ الخامعة القاصد الباب في بيان خواص الانسان الكامل، لانه مع آخريته الشهودية اول الاوائل في التوجه الالهى الشامل؛ وفيها سبعة عشر مسائل وأجوبة و ف خاعة الخاعة مناجاة بلسان من السنة الكال.

### اطراء هذا الكتاب:

قال الشيخ قدس سره في كتابه المسمى باعجاز البيان في تأويل أمّ القرآن في اطراء هذا الكتاب اى مفتاح الغيب بعد ماذكر درجات الايمان والاحسان -: وهذا مقام الولاية وبعده خصوصيات الولاية التي لانهاية لما - اذلانهاية للاكملية - بل بين مرتبة كنت سمعه وبصره ومرتبة الكمال المختص بصاحب احدية الجمع المذكور غير مرة والمنبه عليه ايضاً منذ قريب مراتب، فاظنك بدرجات الاكملية التي هي وراء الكمال؟

فن جلة مابين مرتبة «كنت سمعه ويصره» وين مرتبة الكال مرتبة النبوة، ثم مرتبة الرسالة، ثم مرتبة الخلافة المقيدة بالنسبة الى أقة خاصة، ثم الرسالة العامة، ثم الخلافة العامة، ثم الكال فى الجمع، ثم الكال المتضمن للاستخلاف والتوكيل الاتم؛ من الخليفة الكامل لربه سبحانه فى كل ماكان الحق سبحانه قد استخلفه فيه، مع زيادة ما يختص بذات العبد واحواله فكل نبى ولى تولى تولى تولى برسالته السيف فكل نبى ولى ين ولاينعكس، وكل من قرن برسالته السيف فخليفة، وليس كل من يرسل هذا شأنه، وكل من عمت رسالته عمت خلافته، اذ منحها بعد الرسالة، وكل من تحقق بالكمال علا على جيع المقامات والاحوال والسلام ومابعد استخلاف الحق والاستهلاك فيه عينا والبقاء حكماً - مع الجمع بين صفتى التحف والتشكيك مرمى لرام.

ومن ارادان يتفهم شيئاً من احوال الكامل وسيرته وعلاماته فليطالع كتاب «مفتاح غيب الجمع وتفصيله» الذي ضمنته التنبيه على هذا وغيره وقد فرغت في هذا الكتاب جلاً من هذه الاسرار، فان اردت الاطلاع على مثل هذه الجواهر فامعن التأمل في هذا الكتاب وآلجق آخر الكلام باؤله؛ واجع التكت الميونة فيه وماقصد تفريقه من غامضات الاسرار؛ ترى العجب العجاب، ومايتوهمه المتأمل تكراراً فليس كذلك، وانا كل مايكنني التصريح به دفعة واحدة قد اعبد ذكره بتعريف آخر ولقب غير اللقب الاول؛ لاكشف بذلك قناعاً من حجبه غير ماكشف من قبل، اقتداة بربي وسنن الكتل من قبل، فاجع و تذكر واقنع واستبصر، والله الهادى والمبصر.

# نموذجاً من مقامات المؤلف واصول آرائه

لاشك عندنا وعند من يطالع هذا السفر الكريم بعين الاعتبار ان الشيخ قدس سره كان من اكابر اولياء الحققين واعاظم المحداء المكاشفين، غير الله هذا الرجل العظيم لم يذكر في هذا الكتاب كيفية مكاشفاته ووارداته، بل ذكر هنا نتيجتها وغرتها، وذكر في كتاب الفكوك بعض سيره وكشفه وفي كتاب النفحات جُلّها وقلها، ونحن نذكر نموذجاً منها من كتاب السفكسوك لسيسعلم عل هذا السولى السودود في مسوضع رحسى السوجود

قال قدس سره في فك الاسحاق: فصحة خيال الانسان ورؤياه له عدة موجبات بعضها مزاجية وبعضها خارجة عن المزاج، فالمختص منها بالمزاج: صحة الدماغ وماسبق ذكره، والخارج عن المزاج: بقاء حكم الاتصال بين خياله وبين عالم المثال عن علم ومناسبة محققة تقتضى اتحاده به من احدى جهتيه، وهذا كشف عال قل من يشاهده، رأيته ودخلت بنفسى في بعض مظاهرها من خيال المقيد الى عالم المثال من باب الاتصال المشار اليه، وانتهيت الى آخره وخرجت منه الى عالم الارواح ثم الى فيحاء مطالع الاضواء، والحمد لله على ما انعم.

وقال في فك اليوسني: قد ورد في الحديث: ان الامر الالمي يبتى في الجوّ بعد مفارقته سماء الدنيا ثلاث سنين حتى يصل الى الارض ويتصل بالحل المختص به، وهذا من المكاشفات الجربة والمتفق عبها. وقال في سرعة ظهور حكم الرؤيا وماعبرت به دليل على ضعف نفس الرائي: وهذا حال اهل البداية من السالكين، وقد جربنا ذلك كثيراً في اصحابنا واصحاب غيرنا من الشيوخ، وكذلك في انفسنا زمان البداية.

ورأيت من الشيخ الامام العارف المحقق سعد الملة والدين محمد المؤيد الحموية قدس الله نفسه الزكية ان كان برى الكوائن في عالم المثال المطلق ويعلم حالت أذ ألمر في صورة معلومة ذلك الشي المتعين في علم الحق از لا مثلت له وانه لابد من ظهور ذلك الشي في الحس بصورة ما رآه هناك - دون تغيير ولا تبديل - ورأيت غير واحد عن له هذه الرؤية غير ان اكثرهم لم بكن له علم بان الذي رآه عبارة عن عين ثابتة من جلة المعلومات المتعينة في علم الحق از لا وابداً على وتيرة واحدة مثلت له صورتها في عالم المثال المطلق وانه سيدخل هذا العالم الحسى بثلك الصورة

واما ماشاهدته وذقته وجربته من ذوق شيخنا رضى الله عنه وارضاه فاعظم واعلى من ان يتسلق الفهوم اليه او يستشرف العقول عليه، فانه كان يستجلى المعلومات الالمية في حضرة العلم ويخبر عن كيفية تبعية العلم للمعلوم وكون العلم لا اثر له في المعلوم، بل المعلوم يعتبن تعلق علم العالم به ويعطيه ذلك من ذاته .... شاهدت ذلك منه في غير واحد وفي غير قضية من الامور الالمية والكونية واطلعت بعد فضل الله وببركته على سرّ القدر وعتد الحكم الالمي على اشياء، وبشرني بالاصابة في الحكم بعد ذلك في ما احكم به بسبب هذا الاطلاع ونيل ما يتعلق الارادة بوقوعه بموجب هذا الحكم، والحمد لله بوقوعه بموجب هذا الحكم، والحمد لله المنعم المفضل.

وقال في فك الشعبي: أخبرت من جانب الحق ان المَّدَم الموضوع في جهم هو الباق في هذا العالم من صور الكل مما لم يصحبهم في النشأة الجنانية، وكنّى عن ذلك الباق بالقدم؛ لمناسبة شريفة لطيفة.

وقال في فك العزيرى: واما امثال هذه الأرواح الكلية المقدسة الكاملة؛ فانها لايشفا بها شأن عن شأن ولا يججبها عالم عن عالم؛ لانها ليست عبوسة في البرزخ، بل لها قكن الظهور في هذا العالم متى شائت؛ فلم يعرض عن هذا العالم بكل وجد وقد تحققنا ذلك وشاهدناه ورأينا جاعة قد شاهدوا ذلك و كان شيخنا رضى الله عنه يجتمع بالنبي صلى الله عليه وسلم ومن شاء من هذه صفته من المنتقلين الى دار الاخرة متى شاء من ليل او نهار. وجزبتُ ذلك غير مرتة

وقال في فلك المحمدي: واعلم اني لو شرعت في ايضاح هذه الاسرار لطال الكلام، ولكن ساذكر غوذجاً ترقى به بعد تأييد الله و توفيقه الى الاطلاع على مالم تعهده من ذوق احد من المتقدمين ولالعمري سطر في كتاب، والحمد الله المنعم

وله - قدس سره - في الامامة رأى خاص وضح هذا الامر في فك الهاروني، ونحن ننقل عين كلامه من هناك ليستبصر القارىء العزيز، قال: اعلم ان الامامة المذكورة في هذا الموضع ومثله فاغا تذكر باعتبار انها لقب من القاب الخلافة ولها التحكم والتقدم، وهي تنقسم من وجه الى امامة لا واسطة بينها وبين الحضرة الالوهية والى امامة ثابتة بالواسطة، والخالية عن الواسطة قد تكون مطلقة عامة الحكم في الوجود وقد تكون مقيدة، بخلاف الامامة الثابتة

بالواسطة، فانها لاتكون الا مقيدة، والتعبير عن الامامة الخالية عن الواسطة مثل قوله للخليل عليه السلام: الى جاعلك للناس اماما (١٢٤ - البقرة) والتى بالواسطة مثل استخلاف موسى عليه السلام هارون على قومه حين قال له: اخلفنى في قومى واصلح (١٤٢ - الاعراف) ومثل ماقيل في حق ابى بكر انه خليفة رسول الله صلى الله عليه وسلم وهذا بخلاف خلاف خلافة المهدى عليه السلام، فان رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يضف خلافته اليه، بل سماه خليفة الله وقال: اذا رأيتم الرايات السود تقبل من ارض خراسان فأتوها ولو جثوا، فان فيها خليفة الله المهدى، ثم قال (ص): علا الارض عدلاً وقسطاً كما ملئت جوراً وظلها، فاخبرهم بعموم خلافته وحكمه وانه خليفة الله بدون واسطة. فافهم،

وبعد هذا الاطراء من جانب الشيخ قدس مره ونموذجاً من مقامات المؤلف؛ لسان امثالى كليل عن تقرير مدحه وبنائ عاجز عن تحرير تعريفه، ولهذا نختم الكلام واحول القراء الكرام الى هذا النور الباهر والبحر الزاخر، ليأكلوا منه لحماً طرياً وتستخرجون حلية تلبسونها من عذب قرات بسفن النجاق، كما قال رسول الله صلى الله عليه وآله: مثل اهل بيتي كسفينة نوح من ركبها نجي ومن تخلف عنها غرق، ونصلي على سيدنا محمد وآله الغر الميامين.

وقد وقع الفراغ عن تسويد هذا التصدير في يوم الاحد وقد مضى اثنين من شهر شعبان المعظم سنة اربع عشر واربع مائة بعد الالف من الهجرة النبوية على صاحبها آلاف الثناء والتحية، وإذا أفقر الخلق إلى الله ألعلى، العبد المفتقر الولوى، محمد بن أحمد الخواجوى، عامله الله بلطفه الخق.

محمدخواجوی ۱۳۷۲/۱۰/۲۵



۱,۰٬

3,7

صورة فتو غرافية لنسخة من كتاب مصباح الانس المتعلق بمكتبة «سلطنتي آلمان» رقم ٣٢١٤ و فاقد سنة الكتمابة

كأمستارة استار برائلا يفيئ الوجوا لعطوالي لوجوا لين إلالهاءة عليهما المريمة والمالية الماري المرين مزئة مزره فالماين الموتدة العناءوك والمتاكم للموالي المائي الملهم عبي والان مالاي كالمراحة وفاكال مود ارداما اوجوها يترود كالاالكان مردف مقاة وهاين والا وكالمطالبي كالدين المتدافات تادان والماران المتراكبون اءً إن كالية همائ إمة دينا مرتبه مؤيرها يرا الماية المعلقة ية البوترية الموثوثين للجد المقامع واندة الان النامعوليليني بالعودة الخ مودة والماعة عرو مواذا الجرت محافا بها الازحاما لااختيا النوارة والإنجازة متعاضة وكانت إداره مطاح الملاذات والكويكالهما مواهدة أاحتاونا العرزون كالالعط بحراباته دموة بأويدا كم كالاوة ولين الملاءة ويتدئ خورتك لمحاوي من فيزة وأعلم مولية بالمين الاسلوم بالنياء ورزع الحبطة باذ منودة الخاجوتى تحاجما لبعيثه يميزة بميند بغرهدا وبهايئ الإنام ولام ولان توالي من الله من المالي الله المالية أجامها اذى يواطع م أوالحاج موافاة مؤلمون للنخب المفلحة بذا مراد واللوم كالذير بوائسة من بالف يروالف برحة منارة وأية مغرتفاوت موما أرفااين ويهناها وياوا لمعظام الأبادين

المتعفد موده بلمستاه معذالكري كساة صفالكان دمحالص وتراهن يران والخاج والمندالي ويالمعرمنا كمئرة العر تالح ويا منطراني والاندور تعكونها فعذب للتوعن والإدرات للاجتماع المحالا وكالمقط والقريم وياسه والمفايئ وم الماكي أمواه في المان الله والحطامها التصيليدة وابترتع بالاشبه كمهاعلى إنقام فعط وأصال وتعييج والجوزة والكاعات والمعاعدة والمطاعها موادكا والفائق والمواولافا مداولة كالمتا واجال على مورد الحاقدةان الاستان الكام بوسطوره الحديد والعا ولمقتاق الكوتروالين دغ وكالمصنق الاثران الكافيان جعيزاتطابهة كالجيميس كالصودان وتنبئ اليفوقرة فأطون عكرمن الامياه اللخ なれていているできるというというかんだっち والمعاقات والمراح والمقارات المراجية والمراجية والمراجية والمراجية خاميران مرفاة سارتين الكرترولا مرقاه بأبديس الكامل الميتا حذة الائران الكافئ مريزان لمالا مهاصدم يوه ونطرفه إيخام مركة منوتهم كميلاه مرفتا حلياه ضراف فالسعم فيا المرمطود وتناكيليا ويوارين والمراجع والم الاصلة المكارة والأكائز برمنا وول الحاركن يتاورينا مراكي شغاومني العشويلاوليزة اكزمواها لوائن زيرامها وإعلاك وتنولازة والجيئة الاصلة أكرفيب لنبيهم الكلال مده مراحكا م فلائدان برجرت بوامنان جميد نصر ! نوه وا منواميخ

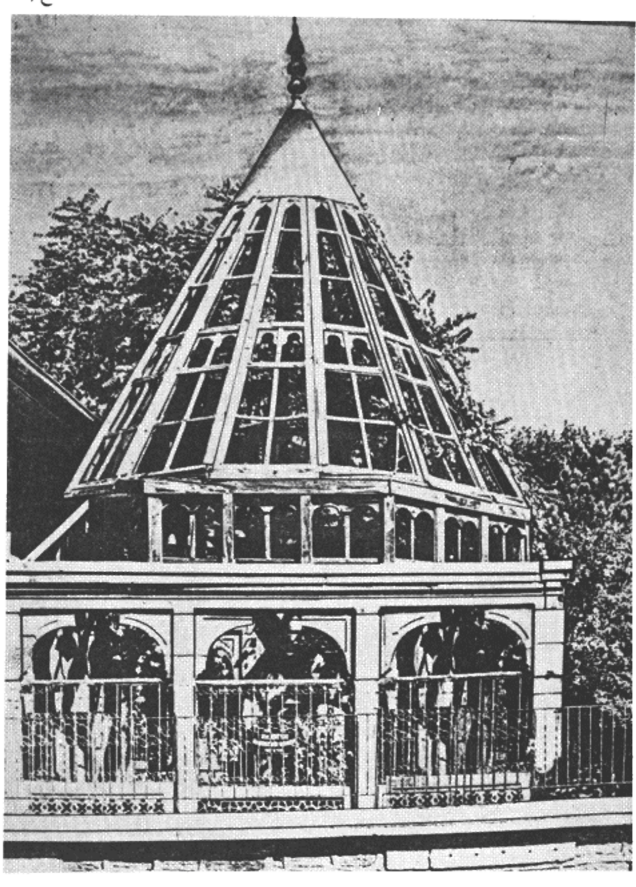
> صورة فتو غرافية لنسخة من كتاب مصباح الانس المتعلق بمكتبة «سلطنتي آلمان» رقم ٣٢١٤ و فاقد سنمة الكتمابة

المراجع ان مرفعال بوالمدود الماليان والمناقطية التوقيد سوري ويوري ويوري مساليس تاريس المناقط والوائد يوازي المناقس ويوانه موليد ويود والود تراضي الامون المدوس المواد المناقط المناطق المناطق مينة المناقط المناطق المناطقة وحدته فاخلتهم يتواج التخيف كالغلب والبره تتويك عزا والمكاحط بيندعن والكالما الادمنة بري بيد المنات الميصوفة لقام الجي اللحار كالزائدسب إيدالنالومية وللند المياكا أر وانتها الاملاقيين المعتدة فأخراها كلها التبديمة الدايدية الأيسة ولمدالنا وطوالد زمية مري بالبزمان والطيافات العملين كالكري والكولات مواداناي الإراب تؤاط أنسس ارجووه المفاع جاجة للعرة كإهزاف التاويثاه و بالمقوا ت المتجدّ صورة الكون وليواق حروه (1) اسياف فكالماجاء

> صورة فتو غرافية لنسخة من كتاب مفتاح الغيب المتعلق بالسيد النجومي بكرمانيشاه و فاقد سنة الكتابة

مؤيلاه في منه اد الأسل رحفاتي المذكورات المعدوق إلىعن الأ ولا وفعا الما المعدون واما ما لنا فلان الموح دات كلات على المورهاما الألهى المعرعنه مكن كلم مرد لكوسه والفول المذى هوالتكون عم المضوى الأساع كاس والأهماع لس امل ذا فلاعل لأساء المعتموعين الكون اسمعنول والكون عن كلرا لكون اسم فاعل فان فلت كلير عبنه فسكون المكون عبى الكون قلت كله عنه ا ذا نسياله كارا اما داعشا وامتما وهالنسي ونستها الاعقىقرالكوندا لفالكرمن، الفافاطة فلا كماسى منفى لائع في لورق الما ي ان الوح دلمروالا دوى عنى مخال الوجد دوى المي ماتكن دنى اواصا في وكل وجود الماعضة فالنات ومكون لعنع مالند والأمنا مات م اصل كالت اعى واحقاهل الوسومات وى المنعى ما تنفي الوطف كان اصل الانامة هوالنف يحادي الطبعة في مرولالله كا عودت اعروف العلبة والوج دبتراعن المفا بقالب مطروكذا كلا تالعلم والدالك اعنى كفاي المكتب عبضن فناطع النفسل وحافوا سقل دالوحوذ في بات الخاج التي في الحفاق المعبر البسطة اوكا وعسالي الم تاهى افرا في ملا لوجود عبر ما بين مرم الاستفار المعلوم با الما دالم يقول م فستق مستودع كمالك بقودت اعروف والكلّا

صورة فتو غرافية لنسخة من كتاب مصباح الانس المتعلق بمكتبة كلية الاداب بجامعة تهران المحفوظة تحت رقم ٤١٠٥ المكتوب سنة ١٣٢١ هجرية



هذا منظر مدفن الشيخ قدس سره في بلدة قونية، اعدّها لهذا الكتاب المهندس جواد الحامدي و فقه الله تعالى



# مفتاح غيب الجمع والوجود



# بسمالله الرحمن الرحيم

اللهم احمد ١٠ نفسك ٢٠ عمن امرته ان يتيخِذك وكيلاً، حمداً عائداً منك اليك؛ متحداً

 ١٠- بصيغة الامر للسلوال والاستدعاء لما كان الحميد على الحقيقة اظهار الصفات الكمالية والنعوت الجمالية ومرتبة الاظهار تخلق العبد وتحققه بها ولم يتجل في الحقيقة مراته باسمائه وصفاته لم يكن العبد متحققا وظاهراً بها فهو الحاماء على ذاته، فتي لم يتحقق العبد الوجود الحقاني ولم يتنوّر بالنور الالمي ولم يصدر منه الحمد حقيقة، واذا ظهر بالنورانية والحقانية وتحلى بحلية الكمال، فحقيقة الحمد حينئذ متحققة، فالحمد منه واليه، واول مراتب الكمال وظهور الوجود النورى هومقام قرب النوافل واوسطها مقام قرب الفرائض ومنتهاها مرتبة الكمال المختص بصاحب احدية الجمع، فقوله: حداً عائداً منك اليك، اشارة إلى القربين، وقولَه، متحداً بك، اشارة ال المرتبة الاخيره الجامعة لتمام المراتب والكمالات، فالحمد في ذلك المقام حديست غرق جميع المحامد ويستوعب المحاسن، بل منه ينفصل وينبعث حسع المحامد والكمالات كها قال رحه الله: ليكون مستوعباً فضله كل حد ومكملة تكيلا. فالشيخ رحمه الله استدعى من الله تعالى ان يجعل وجوده وجوداً جامعاً مظهراً كاملاً ومراةً تامةً لاحدية الجسع حتى يتحقق الحمد الجامع منه في تلك المرتبة، فالغرض من الكلام ظهور الحمد التيام الجامع منه تعالى في مرتبة التفصيل في مراة الإنسان الكامل كما إن المقصود من الخاتمية بيان حال الإنسان الكامل، فالمنآسب للفاتحة ان يختار في مقام الحمد فيها حداً يخصه ليكون الاخر هو الاول الحيط على العينية الاطلاقية ومن حيث تعيّنه الاول الحيط على جميع التعينات، كما اشرنا اليه في توضيح كلام الشارح الحقق غير مناسب للمقام، وتفصيل مراتب الكمال يظهر في الكتاب شرحاً ومتناً على ماسيأتي في مقامه، و ليس هنا موضع الشرح والبسط؛ وقوله: عمن احرته، كما في قوله تعالى: لااله الاحو فانخذه وكيلا (المزمل - ٩) والامر الواقع على الحقيقة الكلبة الجامعة واقع هلي كل واحد من فروعها وتوابعها واظلالها خصوصاً على ورثته الكاملين الكلين-ش.الحمد الله رب العالمين وبصلى الله على سيدنا محمد خاصة وعلى الصفوة من عباده كافة، وعلى سيدنا محمد و آله وصحب خاصة اللهم العد\_ج\_م\_ك ع٣٠- اي ذاتك، وأطلاق النفس على هذا المعنى غير غزير، أما في الكتاب الجامع: تعلم ما في نفسي ولا اعلم ما في نفسك (١١٦ – المائدة) واما الحديث: كما اثنيت على نفسك، وعلى هذا المعني يحمله -

### [2]/مصباح الانس

بك لامنقسماً ولامفصولاً، مستوعباً افضيلة كل حد ومكلة تكيلا. اللهم صل ٢على من وجدنا في قصدك ١٠ نحوك به ٢٠ اليك سبيلا؛ سيدنا محمد وآله كما صليت على من اتخذته لك خليلا ٣٠ وجازه ١٠ عنا افضل ما جازيت ٣عن امته رسولا، وارض عن سائر الصفوة من أمته رضاً تبوئهم به عندك ٥٠ مقعداً ٤ كرياً ومستقراً جليلا، وكنجنان ١٠ سائل هذا التحميد ولسانه عند كل قصد له ومقالة ٧٠ ليكون قلبه انور كل قلب ٥ وقيله اقوم قيلا.

وبعد: فأن العلوم منها امنهات اصلية وفروع تفصيلية ^^؛ وتشترك ° في ان لك منها ٦موضوعاً ومبادى ومسائل:

فالموضوع مايبحث فيه عن حقيقته وعن احوال المنسوبة اليه ١٠٠ والامور العارضة له لذاته؛ كالوجود في العلم الالمي - على رأى ١١٠ - وكالمقدار في كونه موضوع علم الهندسة ونحو ذلك

والمبادى اما تصورات واما تصديقات:

اما التصورات فهي الحدود وتورد ١٢٥ لموضوع العلم المبحوث فيه او ^الصناعة وفروعه ١٣٠ وتفاصيله واجزائه واعراضه ٩.

 واما التصديقات فهى المقدمات التى يبتنى اعليها ذلك العلم، وهى مع الحدود تسمى اوضاعا، فنها يقينية ٣ ومنها مسلمة ايمانا وعلى حسن الظن بالخبر، وتقدم ١٠ في ذلك العلم وتسمى اصولا موضوعة ونحو ذلك ٢٠ نما يدل على ماذكرنا.

ومنها مسلمة في الوقت الى ان يتبين في موضع آخر، وفي نفس السامع والمتعلم منها شك ٣٠ حتى يتضح له فيا بعد؛ اما ببرهان نظرى او فطرى الحي ٤ ويسمى مصادرات. ومتى كان موضوع علم اخص من موضوع علم آخر يقال له انه ٥ تحته، كالعلم الكوني بالنسبة الى العلم الرباني وكالعلم الطبي ٢ بالنسبة الى العلم الرباني وكالعلم الطبي ٢ بالنسبة الى العلم الطبيعي ونحو ذلك.

واما المسائل: فهى المطالب التي يبرهن عليها ويقصد اثباتها عند المخاطب، وهي ١٠٥٥ اصول حاصرة لما يجوى عليه ٥٠٤ ذلك العلم - كالاجناس ٢٠ بالنسبة الى ماتحتها - واما فروع تحت ٧ الاصول - كالانواع وانواع الانواع - فتى عُرفت الاصول والامهات واحكامها واتضحت؛ عرفت نسبة الفروع اليها ٧٠ وصورة تبعيتها لما واندارجها تحتها.

واذاتقررذلك ^المذكورفنقول: العام الألمى له الأحاطة بكل علم – احاطة متعلقة °^-وهو الحق بكل شئى وله، اى وللعام الإلمي موضوع ومباد ومسائل:

- الفروع على الاقسام والجزئيات ويجعل عطف تفاصيله على فروعه من قبيل العطف التفسيرى، وان حل الشارح على الاحكام والفرات، ولكن الاحكام داخلة فى قوله: واعراضه، فتدبر – ش به ۱ – اى المقدمات المسلمة – ش وتقدم مسلمة فى – ج به ۲ – كالاصول المقبولة والمسلمة وغير ذلك من التعبيرات – ش به ۲ – مبتداء مؤخر، وفى نفس السامع خير مقدم والمراد من الفطرى الالمى هو البرهان المركب من المقدمات الكشفية الالهامية ويمكن ان يكون العطف للمغايرة، فعلى هذا فالمراد بالفطرى على ماقيل ما حصل له باقتضاء حاله وصفاء استعداده بحسب تعمل وتوجه من جهتد، ومن الالهى ما حصل له بلا تعمل واستعداد غير مجعول بل بوجه خاص بينه وبين الحق و لا يعرفه الا الكل، ويمكن ان يكون المراد بالالهى ما حصل له من ابقاء (القاء) الوسائط من السلسلة الطويلة من النفوس الكلية والمقول المجردة، والمراد من الفطرى ما يحصل له بلا واسطة من الوجه الخاص. تدبر – ش به ۵ – الضمير راجع الى لفظ ما – ش به ۲ – اى كحصر الاجناس و كالانواع والاشخاص، و لما كان الجنس والنوع من احوال التصورات دون التصديقات فقال كالاجناس و كالانواع على سبيل المشابهة – ش به ۷ – اى معرفتك باستخراج الفروع من القوة الى الفعل بجمل الاصول، كبرى لصغرى سبيل المشابهة – ش به ۷ – اى معرفتك باستخراج الفروع من القوة الى الفعل بجمل الاصول، كبرى لصغرى سبهلة الحصول – ش به ۸ – بصيغة المفعول – ش

۱-هی-م-ك ۲-يبنی-ج ۳-تعينية-م-ك ٤-اوالهی-ج-م-ك-ن-ع ٥-يقال انه-م ۲-كعلم الطب-ن-ع-ج-م-ك ۷-فروع مندرجة تحت-ن-ع-م-ك ۸-هذا-ن-ع-ج-م-ك اندراجها واذا تقرر هذا-م وموضوع كل علم ومباديه ومسائله؛ فروع موضوع العلم الالمى وفروع ماديه وفروع مسائلة، فوضوعه ١ الخصيص به وجود الحق سبحانه؛ ومباديه امهات الحقائق اللازمة لوجود ٢ الحق وتسمى اساء الذات فنها ٢٠ ماتعين حكمه فى العالم وبه ٣٠ يعلم؛ اما من خلف حجاب الاثر – وهو حظ العارفين من الابرار – واما ان يدرك كشفا وشهوداً بدون واسطة ولاحجاب – وهو وصف المقربين والكل – والقسم الاخر من الاسماء الذاتية مالم يتعين له حكم فى العالم، وهو الذى استأثر الحق به فى غيبه كما اشار النبي صلى ٣ الله عليه ما ميتعين له حكم فى العالم، وهو الذى استأثر الحق به فى غيبه كما اشار النبي صلى ٣ الله عليه و آله بقوله فى دعائه: او استأثرت به فى علم غيبك الحديث ٤٠ وتلى هذه ٥٠ الاسماء – اعنى اسماء ٥٠ الذات – اسماء الصفات وبين اسماء الصفات واسماء الافعال والنسب والاضافات ٥٠ التى بين اسماء الذات واسماء الصفات وبين اسماء الصفات واسماء الافعال.

والمسائل ٨٠ هي ٤ عبارة عما يتضح بامهات الاسماء التي هي المبادي؛ من حقائق متعلقاتها ١٠ والمراتب والمواطن ١٠٠ ونسبة تفاصيل احكام كل قسم ١١٠ منها وعله ١٢٠ ومايتعين بها ١٣٠ وباثارها؛ من النعوت والاوصاف والاسماء الفرعية وغير ذلك، ومرجع كل ذلك الى امرين وهما: معرفة ارتباط العالم بالحق والحق بالعالم، ومايكن ١٤٠ معرفته من

\* البارفع عطفه على فروع موضوع - ش \* الله الفات - ش \* الفسيل راجع الفسير راجع الله العالم او الحكم - ش فعلم - ن - ع \* الله الله الله السلك بكل الله هو لك، سببت به نفسك او انزلته في كتابك او علمته احداً من عبادك او استأثرت به في علم غيبك - ش \* 0 - مفعول تلى - ش الزلته في كتابك او علمته احداً من عبادك او استأثرت به في علم غيبك - ش \* 0 - مفعول تلى - ش المحاب الكلام ان المبادي هي معرفة اسماء الذات والصفات والافعال و معرفة ارتباط كل منها و نسبتها الى الاخر، مثلا ان يعرف ... حكم اسماء الصفات و الافعال يتعين من اجتاع احكام اسماء الفسفات و كذا اجتاع احكام اسماء الفات وان ظهور حكم اسماء الافعال يتعين من اجتاع احكام اسماء المساقة المعلم معرفة نسب مابين الاسماء مثلا ان الخلق متوقف على القدرة و هي متوقفة على الا رادة المطابقة للملم المشروط بالحيوة، وسيجئي تفصيل اسماء الذات و الصفات و الافعال والنسب بينها في الكتاب فانتظر - ش \* 1 - اى مسائل هذا العلم - ش \* 1 - اى من الحقائق - ش \* 1 - اى عل كل هم - ش \* 1 - اى الامرين، فهو عطف على ارتباط العالم كما شرح الشارح - ش شم - الماح والشميران راجعان الى الحقائق - ش - لما - ط - تعين بها - ج شم - ذلك هوالامر الثاني من الامرين، فهو عطف على ارتباط العالم كما شرح الشارح - ش

۱ – وموضوعہ – ج ۲ – وجود – م – ك ۳ –اشار صلى ... – م - ك ٤ –هنا – ن – ع – ج – م – ك ٥ – عما يتبين به حقائق متعلقات هذه الاسماء والمراتب – ن - ع

المجموع ومايتعذر، على ماسنشير اليه فيا بعد ١٠

وهذه المبادى - اعنى مبادى العلم الالمى والمسائل ايضا - يأخذها من لا يعرفها مسلمة من العارف المتحقق بها الى ان يتبين ٢ له وجه الحق والصواب فيها فيا بعد؛ اما بدليل معقول ان تأتى ذلك ١٠ للعارف ٢٠ المخبر واقتضاه ٣٠ حكم حاله و وقته ومقامه الذى اقيم ٣ فيه - وإما آن يتحقق ١٠ السامع صحة ٥٠ ذلك و يلوح له ٦٠ وجه الحق فيه ٧٠ بامر بجده في نفسه من الحق لا يفتقر فيه الى سبب خارجى، كالاقيسة ونحوهما ٤٠.

ولكل علم ايضا معيار يعرف " به صحيح مايختص به "^من سقيمه وخطائه من صوابه، كالنحو في علم العبارة والعروض لمعرفة " اوزان الشعر وبجوره والمنطق في العلوم النظرية ٧ والموسيق لمعرفة ^ النغم، هذا الى غير ذلك نما لاحاجة الى انتمثيل به.

ولما كان شرف كل علم انما هو بحسب معلومه ٩ ومتعلقه، كان العلم الالهى اشرفها الشرف متعلقه وهو الحق - فكانت ٩٠ الحاجة الى معرفة موازينه وتحصيل ضوابط اصوله وقوانينه امس، وانه وان قيل فيه انه لا بدخل غت حكم ميزان؛ فذلك لكونه اوسع واعظم من ان ينضبط بقانون مقنن ١١ أو ينتحصر في ميزان معين، لا لانه لاميزان له، بل قد صع عند الكمل من ذوى التحقيق من اهل الله آن له بحسب كل مرتبة واسم من الاسماء الالهية ومقام وموطن وحال ووقت ونعم وشخص ميزاناً ١٠٠ يناسب المرتبة والاسم وماعددناه ١١ وبه

دام الدليل المعقول- شد ٢- بصيغة الفاعل، اى كانت المسألة مما يمكن فهمها وافهامها بطور العقل البشرى النظرى - شد ٣- اى اقتضى ذلك الدليل المعقول حكم حال العارف الخبر ذوقه وافهامه اى بيانه واظهاره او اقتضاه حكم الاخذ الغير العارف ذوقه و مقامه اى يكون له استعداد فهم تلك المسألة بالدليل المعقل النظرى حتى يتبين له العارف الخبر بالدليل - شد علم - شده ما اخذه من العارف - شده - اى للسامع - شده العدم العارف - شده - اى للسامع - شده - اى في ذلك المأخوذ - شده - اى في ذلك الماخوذ - شده - اى في ذلك العلم - ق - ن - ع - ج - م - كده العدم العلم المناه المناه العلم العلم - قد - ن - ع - ج - م - كده العدم العلم العلم العلم - قد وقت نعم - ما عدم - كده وضغص - قد وقت نعم - ما يعم - كده وضغص - قد وقت نعم - ما يعم - كده وضغص - قد وقت نعم - ما يعم - كده وضغص - قد وقت نعم - ما يعم - كده وضغص - قد وقت نعم - ما يعم - كده وضغص - قد وقت نعم - ما يعم - كده وضغص - قد وقت نعم - ما يعم - كده

٩- فيا بعد انشاءالله وهذه - ج - م - ك - ن - ع وسأشير - ج - م - ك ٢ - تبين - م ٣ - مقامه اقيم - م
 ٤ - كالاقيسة والمقدمات ونحوها والله اعلم - ن - ع - ج - م - ك ٥ - به يعرف - م - ك ٢ - في معرفة - ن - ع - ج - م - ك ٢ - في معرفة - ط في معرفة - ن - ع - ج - م - ك ٩ - شرف معلومه - م - ١٠ - معين - ج - ١ - عددنا - ج

# [٨]/مصباح الانس

حصل ١ التميّز بين انواع الفسح والعلوم الشهودية واللدنية ١٠ والالقاآت والواردات والتجليات الحاصلة لاهل المراتب السنية والاحوال والمقامات؛ وبه يسمكن الانسان ٢٠ من التفرقة بين الالقاء الصحيح الالمي او الملكي وبين الالقاء الشيطاني ونحوه ٣٠ بما لاينبغي الوثوق به.

ولما ذكرنا طرق محصورة يأتى ذكرها ٢، والغرض الان التنبيه على ماييسر الحق ذكره من القواعد والضوابط والمقدمات وامهات الاصول الوجودية والحضرات ١٠ الاصلية والمقاصد الغائية وايرادها على سبيل الاجمال والايجاز ليكون أساً ومفتاحاً لمن وقف عليها وفك له ختامها في معرفة ماتحوى عليه من ١٠ انواع التفاصيل والعلوم والاسماء والمراتب ونحو ذلك، والجميع يفتح بعضه بعضا بالفتح الآلي ٦٠ والقدم الاصلي ٧٠ وحسب

◄ - العلم اللدنى هو العلم في الاعيان والخفائق الثانية في الحضرة العلمية، اي العلم بسر القدر وعند المشهور المرادمنه هو العلم الالجامي وهو استفاضة التغلق بحبب صلاحها وجلائها واستعدادها اما بواسطة الرياضة والمجاهدة والتزكية واما بواسطة الفطرة السليمة والاستعداد الاصلى الالمي عبا في اللوح، أي النفس الكلية، فالألمام كالضوء من سراج الغيتب يقيع على قليب صاف قارغ مجلو، لان العلوم كلمها موجودة في النفس الكلية التي من الجواهر المفارقة الأولية، في أشراق النفس الكلية يتولد الالهام، كما ان الوحى بنولد من افاضة العقل الكلي، لذا كان الوحى اقوى واصرح من الالحام، لان العقل الكلي اشرف من النفس الكلية كنسبة حواء الى آدم ويسمى اللدني بهذين المعنيين اللدني بعني الاخص، واذا جعل عطف اللدنية على الشهودية للمغايرة فيحمل على المعنى الاخص- ش. ٢٠ لما كان قوله سابقاً؛ والالقاآت مجملاً، يتنبه الشيخ ثانياً بقوله: وبه يتمكن الانسان، أي وبالميزان المذكور يتمكن الانسان من التفرقة بين الالقاآت، إلى الحواطر الاربعة، وليس هذا الكلام تأسيساً وافادةً مقصودٍ جديد، بل تفصيل وشرح لما سبق ولذا لم يتعرض الشارح لشرحه واقتصر على شرح الالقاآت، ويمكن ان يكون المراد من القير بين الالقاآت الاطلاع على تنوعها فقط من غير ان يعرف ان الخواطر كيف احوالها في الصحة والقساد وفي الوثوق بها وعدمه ومن غير ان يعلم ان اي خاطر همي باي اسم ويكون المراد فيه في قوله وبه يتمكن ... الى آخره، بيان الاطلاع على الصحة والفساد وتعيين التبعية، ويحتمل ايضاً أن يكون المراد مما سبق هو التميز بين الائقا آت والواردات، أي بين الخاطر والوارد بناء على الفرق بينها - كما هو منقول عن الشيخ الاكبر وغيره - ومن هذا الكلام اي وبه يتمكن، بيان الفرق والتميز بين الالقاآت وهذا الوجه الاخير لايخلو عن تكلف وتعسف. تدبر تفهم- ش - من هنا الى صفحة بمد، اى ذو الفضل العظيم ساقط من الخطوطة ٣٠-اي النفساني - ش عــــاي الخضرات الخمس الكلية -ش 🐞 -بيان لما -ش تحتوى - ج - ۱۳-الالمي - ج - ن-ع الازلى - ك قوله: الآلي، وهو كل أسم الهي مضاف الى ملك جسياني او روحاني كما في الاصطلاحات - خ ﴿ ٧٠- اي العناية الازلية - ش

٩- يحصل - م - ك ٢- ذكرها فيا بعد انشاءالله وهذا مشرع للبسط فيه مجال والغرض- ن-ع-ك- م - ج

مايقتضي به المشيئة ١٠ الالهية ويجرى ٢٠ به القلم حالة النسطير.

فان كتابة هذا الفن لايكون عن سابق تأمل ولاحق ١ تدبر وتعمل، وما وقع فيه ١٨ يوهم الاشتراك مع علماء الرسوم من ٣ لفظ و ٢ اصطلاح، فذلك ليس ٣ عن قصد التقيد بذلك الاصطلاح، بل لامرين اخرين: احدهما ان تلك العبارة المصطلح عليها في ذلك الموضع تكون انسب واتم تأدية للمعنى المراد بيانه من غيرها من العبارات بالنسبة لما في نفس المتكلم، والسبب الاخر فها ذكرنا هو حيطة المقام المتكلم ٥٠ منه واشتاله على مايرد على المحبوب - المتوجه ٥٠ بفكره - وعلى المعتنى ١ به - المتوجه بقلبه - لكن يأخذه المتوجه ٥ بقلبه كشفا وشهودا ٥٢ دون تعمل بمحل طاهر ٥٠ لاشوب فيه، فتبق ٦ طهارة الوارد على اصلها ويتلقى المحبوب الامر من خلف حجاب الفكرة والبشرية ٧ بتعمل وعل غير ظاهر ٨ ، فيكتسى ٩ الوارد الثوب ١٠ والشين فيصير الامر ذا صورتين ٥٨ ويتميز الكلمة الى كلمتين ١٠ السعة العطاء الالهي ١٠٠ و تحقيق حكم القبضتين لقوله تعالى: كلا ١١ غد هئولاء و هئولاء من عطاء ربك و ماكان عطاء ويك عظورا (٢٠ - الاسراء) فن رزق

١-ولا لاحق- ن-ع
 ٢-او اصطلاح ليس - ج
 ٣-او - م-ک
 ١-عن المتوجه - ن-ع
 ٢-فيبق - م-ک
 ٧-الفكر البشرية-ن-عالفكروالبشرية-ج-م-ک
 ٨-طاهر- م ظاهر- ک
 ٩-فيكسب - ن-ع - ج - م - ک
 ١٠- لشوب - ج - م - ک
 ١٠- لقبضتين كلاً - ج - م- ک

# [10]/مصباح الانس

الطهارة حتى عن الاخلاص ١٠ فقد منخ الخلاص ٢٠، و ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم(٤ – الجمعة).



\* أ "أى عن رؤية الاخلاص ومشاهدته لتحقق الفناء التام حتى عن الفناء وتطهير (النفس) الحل عن العلائق والتعلقات بالكلية (ش) \* \* آ - أى اعطى الخلاص بعدم خطور ماسوى الحق بالبال ولاحتظائه بالتجلى الذاتي الذي لاحجاب بعده، ومن هنا يعرف سر من اخلص لله اربعين صباحاً ظهرت ينابيع الحكمة من قلبه على لسانه، ولكن ههنا نكتة وهى أن لايكون اخلاصه هذا طلباً لظهور ينابيع الحكمة من قلبه على لسانه، ولكن ههنا فلم يكن المحل طاهراً عن التعلقات بالتخلية تدبر - ش

# التمهيدالجملي

وها ١٥ انا ابتدأ الان بذكر تمهيد جلى ثم أتبعه ببيان الترتيب الوجودى الاصلى على حسب العلم السابق الازلى ثم يقع التحريف مجملة من الضوابط الاصلية وامهات القواعد المهمة الكلية العلية ١ الآلية ٢٠ .ويكون الختام بذكر بعض ما ٣٠ اشتمل ٢ عليه حال الانسان الكامل ومرتبته ٤٠ وعلاماته ٩٠ وفانه العلة الغائية وصاحب الاخرية ومن ٦٠ برتبته ٣ يتعين الاولية، وهو مجمع ١ البحرين الكوني والرباني ومراة المقامين الوجوبي والامكاني، والله يقول ١٠٠ الحق وهو بهدى من يشاء الى صراط مستقيم.

١- لفظة ها حرف تنبيه اشارة اجالية الى مقاصد الكتاب ومابيّن فيه ؛ قال: هذا الكتاب مرتب على فاتحة قد سبقت وعلى تمهيد جلى وباب وخاتمة ، والغرض من القهيد الجملى بيان صحة ارتباط العالم بالحق تعالى يذكر فيه امهات اصول تعلّم بها وصحة ارتباط الخلق بالحق تعالى، مع انه بذاته ووحدته الذاتية غنى عن العالمين ، ووجه النسبة التى بين الحق تعالى باعتبار اسماء الصفات وبين تكوين اعيان المكونات، فجعل فى القهيد الجملى - ش ه٢ - اى المنسوبة الى القاء الحى بلا واسطة او بواسطة - ش المهمة العلية الآلية - ج ه٢ - اى بيان سلسلة ترتيب الموجودات على وجه مطابق فى علم الله - ش ه٤ - بالرفع عطف على حال الإنسان - ش ه٥ - بالرفع السابق - ش ه٢ - لفظ من موصولة عطف على العلة الغائية عديدئذ خبر لان - ش ه٧ - اشارة الى ان ماسطر فى الكتاب من المطالب والمعارف الحقة التى وردت على قلبه الشريف من الحضرة الجمعية ويستند الى الالقاء الالمي لا بتعمل فكرى واكتساب نظرى تدبر - ش

۱-المهمة العلية -م-ك ۲-يشتمل -ط ۳-الى رتبة تستند الاولية ن-ع-ج ٤-الى رتبته يستند الاولية ومن رتبته يتعين الاولية مجمع -م-ومن ترتبته تستند الاولية مجمع -ك

### [17]/مصباح الانس

فن ذلك: أن الكشف الصحيح والشهود الصريح افادان الشئى اذا اقتضى امراً لذاته لابشرط؛ لايزال عليه مادامت ذاته واذا اقتضاه بشرط زائد على ذاته؛ فبحسب ذلك الشرط ودوام حكمه، سواء كان ذلك الشرط واحداً او اكثر من واحد، و ١ كان امراً ثبوتياً ونسبة سلبية او مركبا منها ٢ فى الذهن او كان حكمه موقتا متناهياً او غير موقت ولامتناه.

ومن ذلك ١٠ ان الشئ لايشمر ما يضاده ويناقضه ٢، على اختلاف صور الاثمار وانواعه المعنوية ٢٠ والروحانية والطبيعية الغير العنصرية والعنصرية، لكن من حيث هو هو وباعتبار وجه خاص ٤ يعرفه المحققون، ومتى يقع ٥ مايوهم خلاف ما ٦ ذكرنا فليس الا بشرط خارج عن ذات الشئى او شروط وبحسبها ٣٠ وبحسب الميشة الحاصلة من تلك الجمعية قل كل ٧

 ◄ ١ - اى ومن القهيد الجمل - ش ومنه - م - ك - ٢٥ - عطف على صور الاثار وماعطف عليها بيان ويدل للانواع واختلاف الاتمار لاجل اختلافات النكاحات والاجتاعات، اذ لانتيجة ولا اتمار بالنكاح. النكاح الاول اجتماع الاسماء الذاتية التي هي مفاتيح الغيب بظهور عالم المعاني والحقائق، والى هذا الثمر اشار بقوله: المعنوية، والى هذا الاجتاع والنكاح بقوله نمن حيث هو هذا بناء على أن لايكون قوله وباعتبار وجه خاص بيانا لقوله من حيث هو حتى يكون مجموع الكلام اشارة الى قسم واحد من الاثمار وهذا الاثمار من حيث الوجه الخاص والعين الثانية لامن حيث الاسباب والوسائط الوجودية، بل بان يكون قوله باعتبار وجه خاص قسها عليحدة مغاير القول من حيث هو هو، لعلى هذا في الكلام اشارة الى قسمين من النكاح والاثمار وللاشارة احدهما قوله من حيث هو هو كها قلنا وللاشارة الى ثانيهما وباعتبار وجه خاص، والقسم الثالث وهو الاثمار من حيث الشرط والشروط الخارجة فقد اشار اليه بقوله: ومتى وقع ماتوهم بخلاف ماذكرنًا، فليس ... الى آخره تفصيله هو ماذكره الشارح وحققه ولفظ التفسيرية يبين وينؤر ماقلناه، وقد فصلنا الكلام في المقام في تعليقاتنا على نصوص الشيخ بمالا مزيد عليه فارجع اليها. والثاني اجتاع الاسماء الالحية والحروف الربانية لظهور عالم الارواح النورية، والي هذا الثر اشار بقوله: والرّوحانية والثالث أجمّاع الارواح بموجب الاثار المستقلة بها من مفاتيح الغيب لظهور عالم المثال والارواح العبار للسموات العنصرية والرابع اجتاع الاجسام البسيطة التي اولما العرش المجيد، والى هذا الثمر اشار بقوله: والحيئة العنصرية الرابع اجتاع الاجسام البسيطة لا ثمار الصور الطبيعية المركبة، اعنى المولدات الثلاث، وقوله: العنصرية اشارة الى هذا الثر، وسيجيُّ ان ليس للنكاح مرتبة خامسة غير معقولية جمعية النكاحات وهي مختصة بالانسان الكامل - ش ٣٠ - عطف على بشروط ويكون خبر ليس، اي ليس كذلك الابحسب الشروط وبحسب الهيئة الحاصلة من الجمعية، الىجعية الحقيقية الموصوفة بالمصدر والاثمار مع الشروط والاعتبارات الخارجية واحكام المرتبة التي معين فيها ذلك الاجتماع. تدبر – ش شروط بحسبها – ك

۱--او--م ۲-سلبیةاوهیئة متعلقةالاجتاع منها-م-ك-ج ۳-ومایناقضه-ج ۱-باعتبارخاص-ك-م ۵-وقع--ن-ع-ج-ك-م ۹-خلاف ذلك الى ما-ج ۷-الجمعیة وكل-ج-ك-م يعمل على شاكلته (٨٤ - الاسراء) ولايشمر ١٠ شئى ولايظهر عنه ايضاً مايشابهه كل المشابهة ٢٠؛ والا يكون الوجود قد ظهر وحصل في حقيقة واحدة ومرتبة واحدة على نسق واحد مرتين، وذلك تحصيل الحاصل ١ وانه محال لخلق الفائدة ٢ وكونه من نوع العبث، وتعالى ٣ الفاعل الحق عن ذلك.

ومن هذا الباب ٣٠ ماقيل: ان الحق سبحانه مانجلي ٤ لشخص او شخصين ٥ في صورة واحدة مرتين، بل لابد من فارق واختلاف من وجه ما او وجوم فافهم.

ومن ذلك ١٤٠ كل ماهو سبب في وجود ٦ كثرة وكثير، فانه ٧ من حيث هو كذلك لايتعين بظهورٍ من ظهوراته و ٨لايتميز لنا ظرفي منظور ٥٠٠.

\*1- من هنا الى... ومنه ان الاثر لايكون لموجود ما اصلاً ساقط من الخطوطة. \*1- اي كما لايشمر مايضاده لايشمر مايشابهه، والمرادمن قوله: كل المشابهة هو الإتحاد والمشاركة والتشخص بحيث لايكون بينها تمايز وتفارق اصلاكها هو صريح قوله: والايكون الوجود قد ظهر ما حصل ... الى آخره، وذلك تحصيل الحاصل ولا يخني عليك انه حينتُذ محالَ ذاتا ولا يمكن وقوعه، بل تصوره غير منصور ولكن ينافيه قوله: وانه محال لخلوه عن الفائدة وكونه من نوع العبث لصراحته على المكان الوقوع والصدور، ولكن صدوره من الحكيم من حيث كونه حكيماً محال، الا ان يقال ان الشيخ بين او لا وجه عدم الا تمار ما يشابه كل المشابهة بانه غير ممكن في حد ذاته وانه تحصيل الحاصل المحال في حد نفسه، ثم بين وجهه بكونه محالاً من حيث الصدور عن الحكيم من حيث كونه حكيا فذكر عاليته من جميتين، فقوله: تحصيل الحاصل بيان للمحالية الذاتية، وقوله: وانه محال لخلوه، بيان للمحالية العرضية، فحاصله: ان في صورة اتمار الشئي مايشابهه كل المشابهة يلزم تكرر الوجود من كل وجه حقيقةً وشخصياً وتكرره كذلك محال من وجهين: احدهما من حيث الذات ومن جهة كونه تحصيلا للحاصل المحال في حد ذاته وثانيها من جمهة الصدور عن الحكيم، وهذه غاية التوجيه لكلامه والمشابهة كل المشابهة على المشاركة في الماهية ومعظم الصفات والعوارض بحيث يكون التمايز باقياً في نفس الامر بعيد غايته، فتأمل فان الكلام لايخلو عن الاختلال والاولى ان يقال ولخلوه عن الفائدة .... الى آخره بو او العطف وحينتُذ كان الكلام سديداً - ش \*٣- إي إن الشي لايشمر مايشابهه كل المشابهة بمعنى إن ماقيل من متفرعات ذلك التمهيد الجمل. قال الشيخ الاكبر العربي: إن في جمال الله سعة فلو تكور النجلي لضاق تدبر ﴿ ش ٢٤٠ أي ومن التمهيد الجملي - ش oa-وفي النصوص: ولايبدو لناظر الا في منظور وبين ماذكر هنا، (لناظر الاف-ك-م) وما في النصوص تخالف بل اول كلام النصوص مع آخره الذي نقلناه ايضا مخالف، وقد بسطنا الكلام في هذا المقام في تعليقاتنا على النصوص، وان اشتهيت الاطلاع فارجع اليها، فرفع الخالفة والمناقضة اما يجول كلام النصوص بيناً على اعتبار التعين والتشخص وكلام مفتاح الغيب بتنأعلى اعتبار الاشتراك والكلية واما يحول التنوين في لفظ

١- للحاصل - م ٢ - لخلوه عن الفائدة - ج - ك - م ٣٠ - يتعالى - ج - ك م ٤٠ يتجلى - ك ٥ - و ١ م ١٠ - و ١٠ - و ١٠ - م ١٠ - و ١٠ - م ١٠ - و ١٠ - م ١٠ - م ١٠ - هو السبب في ظهور كثرة فانه ٣٠ ج ٨ - بظهور ولا - ج - ك - م

ومن ذلك ان كل مظهر لامر ما كان ما كان لايكن ان يكون ظاهراً من حيث كونه مظهراً له؛ ولا اظاهراً بذاته ولا افى شئى سواه، الا الذى ظهر بذاته فى عين احواله؛ وكان حكمها معه حكم من امتاز عنه من وجه ما؛ فصار مظهراً لما لم يتعين منه اصلا ولم "يتميز، وهذا شأن الحق سبحانه، فله ان يكون ظاهراً حال كونه مظهراً ومظهراً حال كونه نصيب.

و من ذلك ١٠ انه لايعلم شئي بغيره من الوجه ٢٠ المغاير المباين ولايعرف الواحد ٣٠

ــمنظور في النصوص للحبية والواو للحال والتنوين في «بظهورٍ» للوحدة، اي كل ماهو السبب في وجود كثرة من حيث هو كذلك لا يتعين بظهور واحد معين، والحال من شأنه آنه لايبدو لناظر الا في جنس المنظور، واما ما في المفتاح فيجعل التنوين في «بظهور» وفي «منظور» كليها للوحدة، ومن هذا يظهر رفع التخالف بين كـلاميه في النصوص ايضا - ش-فاقول: من جلتها ان كل ماهو سبب في وجود كثرة وكثير فآنه من حيث هو كذلك لايمكن ان يتعين بظهور ولايبدو لناظر الافي منظور (النصوص) قال الحشي على تعليقاته: في منظور، التنوين في منظور للجنس، يعني ان الحقائق المجردة لايبدو ولايتميز للناظر في عالم الحس الا في جنس المنظور، اي الحقائق من حيث تجردها وكليتها واحدينها لايدرك ظاهراء بل للدرك والمتميز من حيث الظاهر هو المظاهر والتعينات الخاصة والمنظورات الجزئية. قال في تفسير الفائحة؛ للعلم الالمي الذي هو النور نسبتان: نسبة ظاهرة، تفاصيلها الصور الوجودية والنور المنبسط على الاكوان المدرك في الحس الفيد غيز الصور بعضها عن بعض، هو حكم النسبة الظاهرة من حيث كليتها واحديثها، وأمّا قالت حكم التسنية الظاهرة من اجل ان النور من حيث تجرده لايدرك ظاهراً، وهكذا حكم كل حقيقة بسيطة، وانما يدرك النور من حيث تجرده لايدرك ظاهراً، وهكذا حكم كل حقيقة بسيطة، وانما يدرك النوربواسطة الالوان والسطوح القائمة بالصور، وكذا سائر الحقائق الجردة لايدرك ظاهرا الا في مادة انتهى كلامه. والظاهر ان الواو في قوله: ولايبدو، للعطف، ويمكن ان يكون للحال اي لايمكن ان يتعين بظهور خاص معين، والحال من شأنه انه لايبدو لناظر الا في جنس منظور، واذا عرفت ماذكرنا ظهر انه لاتنافي بين ما قال الشيخ في هذا الكتاب، اي لايبدو لناظر الآ في منظور، وبين ماقال في مفتاح الغيب على ما في أكثر النسخ المعتبرة; ولا يتميز لناظر في منظور، فإن معناه على ما في المفتاح: أنه لا يتميز ولا يعرف في عالم الحس في منظور جزئي معين من جزئياته، بل في كل منظور على ان يكون التنوين في منظور للوحدة، كما في قوله: مظهر في الجملة الاولى، فعلى هذا يكون الجملة الثانية كالاولى في المفاد والمأخذ، فكأنها تأكيد الاولى، فافهم. وظهر لك ايضا عدم التنافي والخالفة بين كلاميه في النصوص، الى قوله: لايتمين بظهور، وقوله: ولايبدو لناظر الا في منظور، كها قد يتوهم في المقام، هذا ما استفدته، تدبر وتأمل لعلك ان تفهم مراد الشيخ فيهم حق، فاني معترف بالعجز والقصور عن درك مرام امثال الشيخ من الاكابر، سيا قد انفقت هذه التعليقة مني من غير تأمل سابق وتدبر تام لاحق لضيق الجال وتفرق البال، والله اعلم بحقيقة الحال - ش ١٠٠١ى و من التمهيد الجملي - ش ◄٣- اى لايثمر شئى مايباينه ويضاده في الوجود الذهني العلمي كما مر سابقاً: ان الشئي لايثمر مايضاده في الوجود العيني – ش 🐂 – هو من ثمرات ذلك التمهيد – ش

١-مظهراولا-كم ٢-الا-كم ٣-مندولم-كم

من كونه واحدا بالكثير من كونه كثيراً و أ بالعكس، لكن في ذلك ١٠ سرّ وهو أن للكثرة وحدة تخصمها ٢٠ وللوحدة كثرة نسبية تتعلق وتتعين بها ٣٠، فتى علمت ٢ احديها بالاخرى؛ فلما وبما فيها ١٠ منها، أذ لابد من جامع، وهذا نما ليس له ٥٠ في طور التحقيق دافع.

ومنه ۱۰ انه لايؤثر مؤثر ٣فيا لانسبة بينه وبينه، فاذا اثر فيا له فيه جزء ٧٠ او معه ٨٠ نسبة فتلك ١٠ النسبة هي عل الاثر ومستدعيه، فالشئ اذن هو المؤثر في نفسه ولكن ١٠٠ باعتبار ما منه فيا يغايره من وجه ١٠٠ واعتبار ٢ ما، او فيا ١٢٠ لايغايره الا من كونه ظهورا خاصا منه في مرتبة اخرى او موطن اخر اظهر ١٣٠ اختلافا ما؛ واوجب تنوعا مع بقاء العين واحديثها في نفسها على ما كانت عليه.

وهذا ٥ سر الوجود والعلم ونحوهما من امهات الحقائق على مابينها ١٤٠ من التفاوت سوسيقرع ١٥٠ سمعك سر ذلك - بالنسبة إلى ١٦٠ المرتبة الربانية ثم يتنزل ٦ الى الخير، و

به ١- اى في ان الشئى لا يعلم بغيره من حيث المغايرة بيره ، معرفته ير نفع توهم مخالفة ماذكرنا لما قررنا في الاذهان عكم المغايرة سش به ٢- اى تخص الوحدة على الكثرة وما للغايرة بير السعر في تعلق وتتعين الى الكثرة النسبية وضمير بها راجع الى الوحدة - ش به ٤- اى فلاجل ما في احداهما من الاخرى، اى فلها في الوحدة من الكثرة وبا في الوحدة من الكثرة وبالعكس واشار بقوله: وبما الى ان المعرّف والمبين هو نفس تملك الوحدة والمندرجة في الكثرة المنديجة في الوحدة معرفة بالوحدة والكثرة بالكثرة ، لان للواحد نسب متعددة ولكثرة احدية، فتى ارتبطت احديها بالاخرى ارتباطا علميا او عينيا فيذا الجامع المذكور - ش به ٥- اى هذا الشر الذى ذكرنا على هذا التقرير امرتام عقق فى تمام الموارد والمراتب وليس له دافع واختصاص ببعض الموارد والمراتب - ش به ١- أى ومن التمهيد الجملى - ش به ٧- ضمير «له» راجع الى الشئى المؤثر، وضمير فيه المؤلم مع الشئى المؤثر نسبة - ش به ١- حواب الشرط، فيكون المراد تملك النسبة المغايرة الا من يكون للشئى المؤثر مع الشئى المتأثر نسبة - ش به ١- حواب الشرط، فيكون المراد تملك النسبة المغايرة الا من كونه ظهورا خاصا منه في موطن اخر موجب للتنوع والاختلاف مع بقاء احدية العين - ش به ١٠ - هذا فى القسم النانى وهو قوله: او معه نسبة - ش به ١٠ - صفة لموطن آخر - ش به ١٠ - اى الامهات - ش القسم النانى وهو قوله: او معه نسبة - ش به ١٠ - صفة لموطن آخر - ش به ١٠ - اى الامهات - ش القسم النانى وهو قوله: او معه نسبة - ش به ١٠ - صفة لموطن آخر - ش به ١٠ - اى الامهات - ش

۱-او-ج ۲-علم-ج-ك-م ۳-شئ-ج-ك-م ٤-اعتبارات-م ٥-هكذاهوشر -ن ع-ج-م-ك ۲-ننزل-جينزل-ك-م

[17]/مصباح الانس

معرفته ١٠ من كونه غيراً ومن كونه عيناً. فافهم.

ومنه °۲ انه لایؤثر حتی یتأثر؛ واقل °۳ ذلك استحضاره °۱، او علمه °۰ في نفسه مایرید ایقاعه °۲ بالمؤثر فیه، او حضوره معها - ای مع الاثر والمؤثر فیه °۷ - سواء ۱ کان هذا الحال طارئاً او لم یکن.

ومراتب التأثير اربعة: رتبة في نفس المؤثر، والثانية في الذهن، والثالثة في الحس، والرابعة الجامعة المشتملة على الثلاثة المذكورة فوقها ٥٠، وهذه بعينها مراتب التصورات؛ فاوليها ٢ التصور المطلق الروحى والفطرى البديهي، ثم التصور الذهني الخيالى، والثالث الحسى، والرابع الجامع للكل. واضفت ذكر مراتب التصورات الى مراتب التأثر ٣ لتساوى مراتبها في العدد ولسر جامع اقوى بينها ٤، لولا ان بيانه يحتاج الى فضل بسط لبيئته ٥، ولكن في هذا التنبيه غنية لكل محقق نبيه.

ومنه ° ان الاثر لايكون لوجود ما اصلاً ٦ من حيث وجوده ٧ فقط، بل لابد من انضام امر اخر خني اليه يكون هو المؤثر او عليه يتوقف الاثر، والاثر نسبة بين امرين مؤثر

١١ - عطف على سر الوجود، اى وهكذا مو تعداى معرفة عاذكر من الوجود والعدم وغيرهما من الامهات، وحاصله كا حقق الشارح المحقق ان الاصول الكلية من امهات الحقائق كالوجود والعلم ونحوهما يتفاوت بالنسبة الى الرتبة الربانية ومايتزل الى الغير وتتفاوت باعتبار العينية من حيث الكلية الاحدية واعتبار الغيرية من حيث التنزل في الغير. تدبر - ش ٢٠ - اى ومن التمهيد الجمل - ش ٢٠ - اى التأثر - ش ٢٠ - اى المحتف من حيث الكشف - ش تجديد حضوره وتحصيله كيا في الحلق - ش ٢٠ - كيا في الحق وبعض الحلق من حيث الكشف - ش تحد - مفعول لقوله: استحضاره وعلمه على التنازع - ش ٢٠ - متعلق بايقاعه، وقوله: او حضوره عطف على قوله: استحضاره، والمراد منه حضوره الاتفاق بالمعنى الذى قررنا في الهامش المتعلق بذلك (اى هو العلم على قوله: استحضاره، والمراد منه حضوره الاتفاق بالمعنى الذى قررنا في الهامش المتعلق بذلك (اى هو العلم على عقله) - خ ٢٠ - ١٠ - قوله: الجامعة المشتملة على الثلاثة: قال شيخنا العارف دام ظله العالى: وهى كهافي تزل عقله) - خ ٢٠ - ١٠ - قوله: الجامعة المشتملة على الثلاثة: قال شيخنا العارف دام ظله العالى: وهى كهافي تزل الحقائق الغيبية من العالم العقلى الى مرتبة الحس، كها في نزول جيرئيل عليه السلام على الحقائق الغيبية من العالم العقلى الى مرتبة الحيال ومنه الى مرتبة الحس، كها في نزول جيرئيل عليه السلام على الكبرة والكبرة عن الوحدة وهو ايضاً جامع بين الثلاثة، الكلي مثلا و كقلب احدى جعى لا يشغله الوحدة عن الكبرة والكبرة عن الوحدة وهو ايضاً جامع بين الثلاثة، ثم ان بين العقل والحيال والحس والحيال ايضاً عمكن، فيصير الاقسام سنة - خ ١ المذكورة وهذه - ج - ك م المذكورة وهذه - ج - ك م ومن التمهيد الجمل - قوله المناء الحيال ومن الإستحدى ومن التمهيد المناء من حورة ومن الوحدة ومن التمهيد ومن التمهيد الجمل - قوله ومن التمهيد ومن التمهيد المناء من حرب المذكورة وهذه - ح - ك م ومن التمهيد الجمل - قوله المناء ا

۱-وسواء-م-ك ۲-واولها-ك-م ۳-التأثير-ك-م ٤-اخرخني هواقوى جامع بينها-ج-ك-م ٥-لبنيته همهنا-ج-ك-م ۲-لوجوداصلا-ك-م ۷-حيث كونه وجوداً-ن-ع من كونه وجوداً-ك-م فيه ومؤثر، ولاتحقق لنسبة مابنفسها فتحققها بغيرها، ولايجوز ١ ان يكون ذلك الغير هو الوجود فحسب، فان الوجود لايظهر عنه مالاوجود له ولايظهر عنه ايضاً عينه على النحو الحاصل لما تقرر من قبل.

ولما كان امر الكون كما سنبين ٢ عصوراً بين وجود ومرتبته ٣؛ وتعذر اضافة الاثرالى الوجود ٤ الظاهر لما مر، تعين اضافته الى المرتبة ومرتبة الوجود المطلق الالوهية ٥، واليها ٢ والى نسبها المعبر عنها بالاسماء يستند الاثار، والمراتب كلمها امور معقولة غير موجودة في اعيانها، فلاتحقق ٧ لها الا في العلم، كاعيان الممكنات قبل انصباغها بالوجود العام المشترك بينها، وبما ذكرنا من امر المراتب تتميز عن الارواح والصور، فإن الارواح والصور، فإن الارواح والصور، فإن الارواح المواضور، فإن الارواح المواضور، لما ٨ وجود في اعيانها؛ بخلاف المراتب، وكذلك سائر النسب فافهم. فلا اثر الالباطن، وإن ٩ اضيف الى ظاهر لغموض سرة وصعوبة ادراكه بدون ظاهر، ١٠ فرجعه في الحقيقة اعنى الاثرالى امرباطن من ذلك الظاهر اوفيه، فاعرف وسنذكر تتمة سرالاثر في ١٠ اخر هذا الكتاب في فصل ١٢ الإنسان الكامل إن شاء الله.

ومنشأ الاثر الالمى لا يجاد العلم الذى هو ينبوع سائر الاثار هو باعث الهبة الالهبة اللهبة اللهبة اللهبة اللهبة الله الظاهر ١٣ الحكم في الوجود المقترن باعيان المكنات الآتى حديثها، وذلك بحسب مرتبة الالوهية ١٤ وبحسب ١٠ نسبها المتعينة في مرتبة الامكان باعيان المكونات فرعاً واصلاً، جزءً وكلاً، والحبوب ٢٠ والكمال الذي سيشار اليه والى حقيقة الحبة وحكمها في الموضع الاليق بذلك كله ان شاء الله.

\*1- فالتجلى الحُبّى ينبعث من التجلى الذاتي الكمالي الموجب للعلم بشهود كيال الجلاء والاستجلاء - ق \*7- وكلا واجالا وتفصيلا، والمحبة لايصح تعلقها بموجود اصلا، فانه يكون طلبا لتحصيل الحاصل؛ والمحبوب - ج والمحبوب الكمال - ك م -

ومن جلة قوانين التحقيق المدركة كشفاً وشهوداً العظيمة الجدوى لسريان حكمها في مسائل شتى من اسهات المسائل العزيزة، وهو المان كل مالاتحويه الجهات وكان في مسائل شتى من اسهات المسائل العزيزة، وهو المن كل مالاتحويه الجهات وكان خارجة عنه، ثم اقتضى ذلك الظهور الوستلزم انضياف وصف او انضياف اوصاف الميه ليس شئى منها يقتضيه لذاته، فانه الاينبغى ان يُننى عنه تلك الاوصاف مطلقا الويتزه عنه اليه ليس شئى منها يقتضيه لذاته، فانه الاينبغى ان يُننى عنه تلك الاوصاف مطلقا الويتزه عنه الميه عنه وتستبعد في حقه وتستنكر، ولا ان تثبت له ايضا مطلقا ويسترسل في اضافتها اليه، التقديرين اوصاف كال لانقص لفضيلة الكال المستوعب والحيطة والسعة التامة مع فرط التقديرين اوصاف كال لانقص لفضيلة الكال المستوعب والحيطة والسعة التامة مع فرط النزاهة والبساطة، ولايقاس غيره مما يوصف بتلك الاوصاف عليه لا في ذم نسبى النوات التناف الموصاف واضافتها الى ذات شأنها ماذكر نا تخالف النم او كلها - ولا في عمدة، فان نسبة تلك الاوصاف واضافتها الى ذات شأنها ماذكر نا تخالف النسبة الله مايغايرها من الذوات تلك الاوصاف واضافتها الى ذات شأنها ماذكر نا تخالف النهيس عليه، وهذا الامر شائع في المالا يتحيز، سواء كان تحققه بنفسه - كالحق سبحانه وتعالى - او بغيره - كالارواح الملكية وغيرها من المتروحين.

وهذه ١١ قاعدة من عرفها وكُشف ١٢ له عن سرّها، عرف ١٣ سر الايات والاخبار التي توهم التشبيه عند العقول ١٤ الضعيفة واطلع على المراد منها، فسلم من ورطتى التأويل والتشبيه وعاين الامر كما ذكرنا ١٥ مع كمال التنزيه؛ وعرف ايضا سر تجسد ١٦ الارواح الملكية وكون جبرئيل وميكائيل يبكيان ويجملان السلاح للحرب، ويسع كلاهما او احدهما في ايسر جزء من الارض - كحجرة عائشة وغيرها من البقاع - هذا ١٧ مع اتفاق

#### ۱۵- مفعول اقتضى – ش

١- قواعد - ج - ك - م ٢ - العزيزةان - ط ٣ - و - م ٤ - و صف او او صاف - ك - م ٥ - لذاته بدون شرط او اعتبار او او صاف اليه فانه - ج - لذاته بدون شرط او اعتبار فانه - ك - م ٣ - له مطلقا - ط ٧ - عنها - ج - ٨ - عنها ايضا كذلك - م ٩ - تغاير - ن - ع - ١٠ - سائخ في كل ما - ن - ع - ك شائع في كل مالا - م ١٣ - فشهدها - ن - ع - ك م ١٢ - او - ك - م ١٣ - فشهدها - ن - ع ١٤ - عنداهل العقول - ج - ك - م ١٣ - ايضا تجسد - ن - ع ١٧ - وهذا - ط

محقق ١ العلماء على ان ١ البكاء على الوجه المعلوم عندنا ٣ لاتقتضيه نشأة ٤ الملائكة، واتفاقهم ايضا على ان ٥ الارواح لاتتحيز، ووجوب الاعتراف ايضابان الداخل لحجرة عائشة وغيرها من الاماكن المذكورة هو جبرئيل حقيقة، اذ لو لم يكن الامر كذلك لزم منه من المفاسد ما لا يخى على الالباء المنصفين، ويشتمل هذه القاعدة على فوائد عزيزة ٦ جدا:

منها ما اوجب سكوتي عنه وفرط عزته وغموضه

ومنهاماتر كتهاختصاراً واكتفاءً بيقظةاهلالاستبصارمنالاخوانالالميينالابرار ٧ فالق سمعك لغريب ما تسمع، تجد العلم الانفع. والله المرشد

# فصل شریف یشتمل علی علم عزیز خی لطیف

اعلم ان الحق هو الوجود المحض الذي الالختلاف فيه، وانه واحد وحدة حقيقية الابتعقل في مقابله كثرة؛ والابتوقف تحققها في نقسها والاتصورها في العلم الصحيح المحقق على تصور ضداما، بل هي لنفسها المثابتة مثينة الامثبتة، وقولنا: وحدة، للتنزيه والتفخيم ٩، الا للدلالة على مفهوم الوحدة على نحو ما هو متصور ١٠ في الاذهان المحجوبة.

اذا عرفت هذا فنقول: انه سبحانه من حيث اعتبار وحدته المنبه ١١ عليها وتجرده عن المظاهر وعن الاوصاف المنضافة اليه من حيث المظاهر وظهوره فيها؛ لايدرك ولايخاط به ولا يُعرف ولا يُعتب ولا يوصف، وكل مايدرك في الاعيان ويشهد من الاكوان - باى وجه ادركه الانسان وفي اى حضرة - حصل الشهود - ما عدا الادراك المتعلق بالمعانى المجردة والحقائق في حضرة غيبها ١٢ بطريق الكشف - ولذلك قلت في الاعيان، اى ما ادرك في اى مظهر ١٣ كان ما كان، فاغا ذلك المدرك الوان واضواء وسطوح مختلفة ادرك في اى مظهر ١٣ كان ما كان، فاغا ذلك المدرك الوان واضواء وسطوح مختلفة

١- عقق - ج - ك - م ٢ - العلماء ان - ط ٣ - المعلوم منه عندنا - ج ٤ - النشأة - ك - م ٥ - ايضا ان - ك - م - ج ٩ - فوائد اخر عزيزية - ج - ك - م ٧ - والابرار - ج - ك - م، ٨ - لنفسه - ط ٩ - ك - م ١٠ - وحدته الحقيقية المنبه - ك - م ١٠ - يتصور - م ١١ - وحدته الحقيقية المنبه - ط - ك - وحدته المنبه لا المنبه عليها - م ١٢ - ق م مظهر - ج - ك

الكيفية، متفاوتة الكية، و ١ امثلتها تظهر في عالم الخيال ٢ المتصل بنشأة الانسان او المنفصل عنه من وجه على نحو ما في الخارج او ما مفرداته في الخارج، وكثرة الجميع محسوسة والاحدية فيها معقولة، والا فحدوسة ٣، وكل ذلك احكام الوجود اوقل: صور نسب علمه اوصفاته اللازمة له أمن حيث اقترانه بكل عين موجود لسر ظهوره فيها وبها ولها وبحسها حكيف شئت واطلقت ١٥ - ليس هو الوجود الحق، فان ٥ الوجود واحد ولايدرك بسواه من حيث ما يغايره على مامر، ومن ٦ ان الواحد من كونه ٧ واحد الايدرك الكثير ٨ من حيث هو كثير وبالعكس.

ولم يصح الادراك للانسان من كونه ٩ واحداً وحدة حقيقية كوحدة الوجود، بل اغا يصح له ذلك من كونه حقيقة متصفة بالوجود والحيوة وقيام العلم به والارادة؛ وثبوت المناسبة بينه وبين مايروم ادراكه، مع ارتفاع الموانع العائقة عن الادراك، فما ادرك ما ادرك الا من حيث كثرته، لامن حيث احديثه، فتعذر ادراكه من حيث هو مالاكثرة فيه اصلا، وفيه اسرار نفيسة ١٠ ذكرتها بتفصيل اكثر في كتابي ١١ المسمى بـ «كشف سر ١٢ الغيرة عن سر الحيرة» وسيرد ايضاً في كاخل الكتاب مايزيد ١٣ بيانا لما ذكرناه واصلناه ان شاء الله.

ثم نرجع الى اتمام ١٤ مَاكنا بسبيلة فُنقول: الوجود في الحق ١٠ عين ذاته وفيا ١٦ عداه امر زائد على حقيقته، وحقيقة كلموجود عبارة عن نسبة تعينه في علم ربه از لا وابداً، ويسمى ١٧ باصطلاح المحققين من اهل الله عينا ثابتة ١٨ وباصطلاح غيرهم ماهية والمعلوم المعدوم والشئى الثابت ونحو ذلك.

والحق سبحانه من حيث وحدة وجوده لم يصدر عنه الا الواحد ١٩ - لاستحالة اظهار

#### #1- في استعال في ، والباء، واللام - ش

١-او - ج ٢-المثال - ن ع - ك - م ٣-او محدوسة - ن ع - ج - ك - م ٤-او صفات لازمة له - ج - ك - م ٥-الوجود فان - ج - ك - م ٣-مر من - ج - ك - م ٧-من حيث كونه - ج ٨-بالكثير - ط - ك - م - ن - ع - ج ٩-من حيث كونه - ج ١٠-اصلا لما مرو لهذه النكتة اسرار لطيفة نفيسة - ج - ك - م ١١-اكثر من هذا في كتابي - ن - ع - ج - ك - م ١١-ستر - ط - ن - ع - ج - ك - م ١١- متر - ط - ن - ع - ج - ك - م ١١- يزيده - ج ١٤- تمام - ك - م ١٥- حق - ن ع - في حق الحق - ك - م ١٦- فيمن - م ١١- واحد - ك - م
 ١٦- فيمن - م ١٧- ازلاً وتسمى - ج ١٨- ثابتا - ط ١٩ - واحد - ك - م

الواحد غير الواحد – وذلك عندنا ١ هو الوجود العالم المفاض على اعيان المكونات ٢ –ماوجد منها وما لم يوجد نما سبق العلم بوجوده ١٠ –

وهذا الوجود مشترك بين القلم الاعلى الذي هو اول موجود المسمى ايضا بالعقل الاول وبين سائر ٣ الموجودات، ليس كما يذكره اهل النظر من الفلاسفة، فانه مائمة ٤ عند المحققين الا الحق والعالم، والعالم ليس ٥ بشى زائد على حقائق معلومة شة تعالى ازلا ٢ معدومة اولا - كما ٧ اشرنا اليه من قبل - متصفة بالوجود ثانياً، والحقائق من حيث معلوميتها وعدميتها لا توصف ٨ بالجعل عند المحققين من اهل الكشف و النظر ايضاً، اذ المحمول هو الموجود، فما لا وجود له لا يكون مجعولاً، ولو كان كذلك لكان للعلم القديم في تعين معلوماته فيه ازلاً أثر، مع انها غير خارجة عن العالم بها، فانها معدومة لانفسها لا ثبوت لها الا في نفس العالم بها، فلو ٩ قيل علمها لزم اما مساوقتها للعالم بها في الوجود او ان يكون العالم بها محلا لقبول الاثر من نفسه في نفسه وظر فأ لغيره وكل ذلك باطل ٢٠، لانه قادم في صرافة وحدته سبحانه از لا وقاض بان الوجود المفاض عَرَض للاشياء - موجودة لا معدومة - وكل ذلك مال من حيث انه تحصيل للحاصل، و من وجوه اخرى ١٠ لا حاجة الى التطويل بذكرها، فافهم،

بل ١١ الوجود وأحد وانه مشترك بين سائرها مستفاد من ألحق سبحانه

ثم ان هذا الوجود ١٢ الواحد العارض للمكنات الخلوقة ليس بمغاير في الحقيقة للوجود الحق الباطن المجرد عن الاعيان والمظاهر الابنسب واعتبارات: كالظهور والتعين والتعدد

۱۳ ای علم الحق سبحانه و هوالعلم الفعلی الذی هو منشأ الوجود و مأخذ المعلومات (آ)
 ۱۳ من حیث ماذکرنا غیر مجمولة، ولیس ثم وجود ان کیاذکر، بل الوجود واحد وانه مشترك ....الی
 آخره-ش-لغیره ایضاً کها مر وکل ذلك باطل - ك - م

١- الواحد وانجاده من كونه واحداً ماهو اكثر من واحد لكن ذلك الواحد عندنا \_ ن - ع - ك - وذلك الواحد عندنا - ج - م ٢ - الممكنات - ج ٣ - بالعقل بين سائر - ط ٤ - ثم - م - ك ٥ - الا الحق، والعالم ليس - ك - م ١ - اولاً - ط - ج - ك - م - ازلاً كما - م - ك ٨ - معلوميتها وثعين صورها في علم الحق الذاتي الازلى يستحيل ان يكون مجعولة لاستحالة قيام الحوادث بذات الحق واستحالة ان يكون الحق ظرفاً لسواه او مظروفاً ولمفاسد آخر لا يخفي على المبتصر، فلهذا لايوصف - ك ٩ - العالم فلو - ط ١٠ - اخر - ك - م ١١ - فافهم فثبت انها من حيث ماذكرنا غير مجعولة وليس ثمة وجودان كما ذكر، بل - ج - ك - م ١١ - ثم ان الوجود - ط

# [27]/مصباح الانس

الحاصل بالاقتران وقبول حكم الاشتراك ونحوذلك من النعوت التى تلحقه بواسطة التعلق بالمظاهر.
وينبوع مظاهر الوجود باعتبار اقترانه ١ وحضرة تجليه ومنزل تعينه وتدلّيه، العماء الذى ذكره النبي صلى الله عليه و آله مقام ٢ التنزل الرباني ومنبعث الجود الذاتي الرحماني من غيب الحوية وحجاب عزة ٣ الانية، وفي هذا العماء يتعين مرتبة النكاح الاول الغيبي الازلى ٤ فيب الحوية وحجاب عزة ٣ الانية، وفي هذا العماء يتعين مرتبة النكاح الاول الغيبي الازلى ٤ الفاتح لحضرات ٥ الاسماء الالحية بالتوجهات الذاتية الازلية، وسنفك ٦ لك ختم مفتاح مفاتحه عن قريب ان شاء الله تعالى.

فللوجود المطلق ٧ \_ ان فهمت - اعتباران: احدهما من كونه وجوداً فحسب، و هو الحق ^ منهذاالوجه - كما سبقت الاشارة اليه - لاكثرة فيه ولاتركيب ولاصفة ولا نعت ولا الم ولا رسم ولا نسبة ولا حكم، بل وجود بحت ١٥ وقولنا: هو وجود ٩ للتفهيم، لا ان ذلك المحقيق له، بل اسمه عين صفته وصفته عين ذاته ٢٠ - اذا اعتبرت فيه - فكاله ١٠ نفس وجوده الذاتي الثابت له من نفسه لامن سواه، وخيوته وقدرته عين علمه، وعلمه بالاشياء ازلاً عين علمه بنفسه؛ بمعني انه علم نفسه بنفسه وعلم الاشياء بنفس علمه بنفسه، تتحد فيه الختلفات علمه بنفسه؛ بمعني انه علم نفسه بنفسه وعلم الاشياء بنفس علمه بنفسه، تتحد فيه الختلفات وتنبعث منه المتكثرات، لكن دون ١١ ان تحويه او يحويها او ان تبديه ١٢ عن بطون متقدم، او هو من نفسه يفرزها فيبديها، وله ١٢ وحدة هي نفس كل كثرة وبساطة هي عين كل تركيب اخر او اول مرة، وكل ١٤ مايتناقض في حق غيره فهو له على اكمل الوجوه ثابت.

١-والحكم على تلك الحقيقة المقدسة عن كل حكم واشارة بعدم الحكم كالحكم على المعدوم المطلق بانه لاخبر عنه - خ ج٢-قوله: بل اسمه عين صفته .... الى اخره، كل ماذكره بعد ذلك ليس شأن المرتبة الاحلاقية المقدسة عن تلك الاحكام، بل راجعة الى المرتبة الاحدية الجمعية والواحدية الجامعة التى فيها اعتبار الاسماء والصفات والتميزات والكثرات، وان كان كل ذلك راجعة الى الذات ومتحدة معها، وانها لبساطتها الحقيقية عين الكثرات وكل الاشياء وليس بشئى منها - خ

 كل من نطق عنه لا يه؛ وننى عنه كل امر مشتبه وحصره اسبحانه، فهمدركه ومشربه فهو ابكم ساكت وجاهل مباهت، حتى يرى به كل ضد فى نفس ضده بل عينه مع تميزه بين حقيقته وبينه، وحدته نفس كثرته وبساطته عين تركيبه وظهوره نفس بطونه و آخريته عين اوّليته، لاينحصر فى المفهوم من الوحدة او الوجود، ولاينضبط بشاهد الامشهود، بلله ٢ ان يكون كها قال ٣، ويظهر كها يريد دون الحصر فى الاطلاق وفى التقييد، اذله ٤ المعنى الحيط بكل حرف، والكمال المستوعب كل وصف، كل ماخنى عن المحجوبين حسنه مما توهم فيه شين او نقص فانه متى كشف له عن ٥ ساقه بحيث يدرك صحة انضيافه اليه تعالى الني ٦ فيه صورة الكمال ورأى انه منصة لتجلى الجلال ٧ والجمال.

سائر الاسماء والصفات عنده متكثرة في عين وحدة هي عينه، لايتنزه عما هو ثابت له ولايحتجب عما ابداه ليكله، وحجابه وعزته وغناه ^ وقدسه عبارة عن امتياز حقيقته عن كل شئي يضادها وعن عدم تعلقه بشئي وعن عدم الحتياجه في ثبوت وجوده له وبقائه الي شئي لاتحقق لشئي بنفسه ولابشئي الا به تتعالى، فانتبه ١٠.

فانيته تعالى لاتدركها المراهية البصائر والابصار، منزّه عن القيود الصورية والاقطار، ولا يحيط بمشاهدته ومعرفته البصائر والابصار، منزّه عن القيود الصورية والمعنوية، مقدس عن قبول كل تقدير متعلق بكية او كيفية، متعال عن الاحاطات الحدسية والفهمية والظنية والعلمية، فهو محتجب ١٢ بكال عزته عن جميع بريته، الكامل منهم والناقص، والمقبل اليه في زعمه والناكص، جميع تنزيهات العقول من حيث افكارها ومن حيث بصائرها احكام سلبية لايفيد معرفة حقيقته ١٣ ، وهي مع ذلك دون مايقتضيه جلاله ويستحقه قدسه وكاله، ومنشأ ١٤ تعلق علمه بالعالم من عين علمه بنفسه، وظهور هذا التعلق بظهور نسب علمه التي هي معلوماته، وانه عالم بالايتناهي من

# [25]/مصباح الانس

حيث احاطة علمه وكونه مصدراً لكل شئى، فيعلم ذاته ولازم ذاته ولازم اللازم جعاً وفرادى، اجالاً ١ وتفصيلاً؛ وهكذا الى مالايتناهى، وماعيّنه او علم تعيين ٢ مرتبته عند شرط اوعند سبب ٣ فانه يعلمه بشرطه وسببه ولازمه ان سبق علمه بذلك وتعيينه ٤ ، والا فيعلمه م بنفسه سبحانه كيف شاء، غير انه لايتجدد له علم ولايتعين في حقه امر ينحصر فيه ولاحكم.

كماله بنفسه ووجوده بالفعل لابالقوة، وبالوجوب لا بالامكان، منزه عن التغير المعلوم والحدثان.

لاتحويه المحدثات التبديه او لتصونه، الالكونها الحاجة الى ماسواه ١٠ ولا بكونه ١٩ ترتبط الاشياء به ١٠ من حيث ماتعين منه، ولاير تبط بها من حيث امتيازها بتعددها ١١ عنه فيتوقف وجودها لهاعليه ولايتوقف عليها ١٢ ، مستغن بحقيقته عن كل شئى، مفتقر ١٣ البه فى وجوده كل شئى، ليس بينه وبن الاشباء نسب ١٤ الا ١٥ العناية كها قيل؛ ولاحجاب الا الجهل والتلبيس والتخييل؛ لغاية قريه ودئوه وفرط عزته ١٦ وعلوه

وعنايته في الحقيقة افاصة نوره الوجودي على من انطبع في ١٧ في مراة عينه ١٨ التي هي نسبة معلوميته ١٩ واستعد لقبول حكم ايجاده و ٢٠ مظهريته - سبحانه - ليس كمثله شئى من الوجه الاول، وهو السميع البصير ٢١ من الوجه الثاني.

ومتى ادرك او شوهد او خاطب او خوطب؛ فن وراء حجاب عزته فى مرتبه نفسه ٢٢ المذكور بنسبة ظاهريته ٢٣ وحكم تجليه فى منزل تدليه من حيث اقتران وجوده التام ٢٤ بالممكنات وشروق نوره على اعيان الموجودات وليس غير ذلك، وهو سبحانه من هذا الوجه

اذا لمح ١ تعين وجوده مقيداً بالصفات اللازمة لكل متعين من الاعيان المكنة التي هي في الحقيقة نسب علمه جعاً وفرادى ومايتبع تلك الصفات من الامور المسهاة شئونا، وخواص وعوارض والاثارالتابعة ٢ لاحكام الاسم ٣ الدهرالمسهاة تلك اوقاتا ٤ ، والمراتب والمواطن ٥ ، فان ذلك التعين والتشخص يسمى خلقا وسوئ - كهستعرف سرّه عن قريب ان شاء الله - وينضاف اليه سبحانه، اذ ذاك كل وصف ويسمى بكل اسم ويقبل ٦ كل حكم ويتقيد في كل مقام بكل رسم ٧ ويدرك بكل مشعر من بصر وسمع وعقل وفهم وغير ذلك من المدارك والقوى، فاذكر واعلم.

وذلك لسريانه تعالى فى كل شئى بنوره الذاتى المقدس عن التجزىء والانقسام والحلول فى الارواح والاجسام، فافهم ولكن كل ذلك متى احب وكيف شاء وهو فى كل وقت وحالهو القابل ^ لهذين الحكى الكلين المذكورين المتضادين بذاته لابامر زائد، والجامع ١٠ بين كل امرين مختلفين من غائب وحاضر وصادر ووارد، اذا شاء ظهر فى كل صورة وان لم يشأ لاتنضاف اليه صورة.

لايقدح تعينه وتشخّصه بعُرِو الساف المعينة وتقيده بها وباحكامها ١١ ؛ علوه ٢٠ وقدسه، ولاتنافي ظهوره في الاشياء واظهار تعينه وتقيده بها وباحكامها ١١ ؛ علوه ٢٠ واطلاقه عن القيود وغناه بذاته عن جميع ما وصف بالوجود، بل هو سبحانه وتعالى الجامع بين ما تماثل من الحقائق وتخالف فتألف ١٢ ، وبين ما تنافر وتباين فتخلف.

وبتجليه الوجودي ظمرت الخفيات وتنزلت من الغيب الى الشهادة البركات من حيث اسمائه الباسط والمبدئ، وبارتفاع حكم تدليه تخنى وتنعدم الموجودات باسميه القابض

 <sup>+1-</sup>عطف على القابل - ق \*٢-بالنصب، مفعول قوله: الاتناف - ش

١- المح - ج ٢ - الثابتة - م ٣ - اسم - ط ٤ - المساة اوقاتا - ط - ج ٥ - ايضاً والمواطن - ن - ع - ك - ك - ك - م ٢ - وصف من اوصاف الموجودات ويسمى باسم ويقبل - ط ويظهر بكل رس - ن - ع - ج ٧ - اسم - ط ٨ - وحال القابل - ج - ك - م ٩ - بالصورة - ط - ك بالصور - ن ع - ج - ك بالصور - ن ع - ج - ك - م ١٠ - واتصافها - ط ١١ - وباحكامها من حيث هي - ن - ع - ج - ك - م ١٢ - وتخالف من وجه فيأتلف - م
 ٢٠ - وتخالف من وجه فيأتلف - م

#### [27]/مصباح الانس

والمعيد ١٠ ، ان ١ تعالى محتجباً بعزّه كان غفورا ٢ ، وان احب ان يُعرف دنا وظهر فيا شاء كيف شاء، وكان ودوداً.

وبالحبة يبدىء من كونه عباً، وهى تبديه، وبها من كونه عباً وعبوباً يعيد، كل شنى في قبضته ومقهور تحت قوة بطشه ٣، لقوة فعله وضعف المنفعل، ومظهر قدرته و آلة حكمته في فعله بسنته؛ ومحل ظهور سرالقبض والبسط والابداء والاخفاء والغيب والشهادة و الكشف والحجاب الصورى النسبي ٤ الذي ٢٠ به يفعل تعالى ماذكر ٥؟ لامطلقاً هوالعرش ٢ الجيد ٣٠.

و لهذا قال سبحانه مبدئاً سرّ هذا الامر: لمن كان له قلب او التى السمع وهو شهيد (٣٧-ق) ان بطش ربك لشديد انه هو يبدىء ويعيد وهو الغفور الودود ذو العرش الجيد فعال لما يريد (١٣-١٦-البروج) في مرتبتي الاطلاق والتقييد، وقوله تعالى: فعال لمايريد، جواب سئوال مقدر؛ عُلِمَ انه يبدو من معترض محجوب ٧.

#### مراحمة تائية ترامان وصل^ي مراحمة تائية ترامان السادي

ولما كان الحق سبحانه من حيث حقيقته في حجاب عزه، لانسبة بينه وبين ما سواه -كما سبق التنبيه عليه - كان الخوض فيه من هذا الوجه والتشوق ٩ الي طلبه تضييعاً

٩- وهذا سر قول اصحاب المعرفة ان لاتكرار في التجلى، وان الله لا يتجلى في صورة مرتين، فهو تعالى داغاً في التجلى باسمائه الظاهرة كالرحن والمبدى، وباسمائه الباطنة كالمالك والقاهر والمعيد، والحقائق داغاً في الظهور والبطون، فكل يوم هو في شأنٍ من الجهال والظهور والجلال والبطون - خ على ٢- صفة لقوله: ومظهر قدرته، والا وفي العطف باظهار الواو العاطفة كها فعله الشارح المحقق (ش) على ٣- هذا العرش هو العرش في مقام الظهور، واما عرش الذات ومستوى السلطنة الذاتية هو الاسم الجامع الاحدى وبه يظهر مقام الواحدية والكثرات الاسمائية، كها ان عرش الصفات هو العين الثابتة الاحدية الاحدية الجمعية، وبه يظهر الاعيان الثابتة وصور الاسماء الالهية، والمقام لا يسم بيان كيفية البسط والقبض والابداء والاخفاء والكشف والحجاب في كل واحد من المقامات على ماعندى بفضله الدائم (خ)

١-انه - ط ٢-غيوراً- م ٣-بطشته - ج ٤-السبي - ط - ن - ع - ج - م - ك ٥-ذكرنا - ج ٢-عرشه - ن - ع - ج - م - ك ٥-ذكرنا - ج ٣-عرشه - ن - ع - ج - م - ك ٧-من: وبالمحبة يبدى ... الى هنا ساقط من المخطوط ٨-فصل - ج - ك - م ٩-التشوف - م

للوقت وطلباً لما لايمكن تحصيله ولا الظفر ١ به الا بوجه جلى؛ وهو ان ما وراء ما تعين امراً به يظهر كل متعين، لذلك ٢ قال سبحانه بلسان الحرمة والارشاد: ويحذركم الله نفسه والله رؤف بالعباد (٣٠-آل عمران) فن رأفته ان اختار راحتهم وحذرهم عن السعى في طلب مالايحصل، لكن لهذا الوجود الحق من حيث مرتبته عروض ٣ وظهور في نسب علمه التي هي المكنات، ويتبع ذلك العروض والظهور احكام وتفاصيل وآثار بها تتعلق المعرفة التفصيلية؛ وفيها ومنها يقع الكلام، واما ماوراء ذلك: فلائسان له ولا خطاب له يفصله ٤، بل الاعراب عنه يزيده اعجاماً، والافصاح ٩ ابهاماً - على ماستعرفه ان شاء الله -

وها انا اذكر ما به يتم التمهيد الموعود ذكره أولاً، وقد ذُكر أكثره بوجه كلى، ثم يقع الشروع في الكلام بلسان حضرة الجمع والوجود الذي هذا ١٠ بعض رقائقه، فأنه المتضمن سر الالوهية والذات والايجاد والموجودات وترتيبها كوناً ومرتبة ١ وماسبق الموعد ٢ بذكره؛ أبين ٨ كل ذلك على الوجه الاصلى والترتيب الالى أن شاء الله، والله ٩ ولى العون.

مرزخت تا میزرسی سوی فضل

اعلم ان للوجود الالمى ١١ من حيث عروضه للاعيان بحسب كل اقتران وتعين ظهوراً يستلزم احكاماً شتى، ولتلك الاحكام ايضاً صلاحية التعين بالوجود الحق، فاما في بعض المراتب الوجودية واما في جيعها، وهي تنقسم اؤل ماتنقسم قسمين: قسم لاحكم للامكان فيه الا من وجه واحد وهو كونه في حقيقته بمكناً مخلوقاً، فامكانه فيه معقول بالنظر اليه، فلايتوقف قبوله للوجود من موجده واتصافه به على شرط غير الحق سبحانه،

#### ١٠٠ اى: الكلام - ق

١- تحصيله والظفر - ط - امر - ط - امراً تعين به كل متعين لذلك - م - امر به ظهر كل متعين لذلك - ل - م - امر به ظهر كل متعين لذلك - ك - ٣- عروض في طلب مالا مجصل لكن لهذا الوجود الحق من حيث مرتبته عروض - ج ع - ولاخطاب يفصله - ج - تفصيله - م - الايضاح - م - ١- و ايجاداً - ن - م ٧ - الوعد - ج - م - ك - ه - و الترتيب الكلى - ن - ع - ١ - تمهيد - ج - م - ك - ه - و الترتيب الكلى - ن - ع - ١ - تمهيد - ج - الاصلى - ط

#### [28]/مصباح الانس

وهذا القسم له الاولية الوجودية في مرتبة الايجاد والقرب ١ التام من الحق سبحانه ايضاً في حضرة احديته، اذ لاواسطة بينه وبين ربه، ويختبص بهذه المرتبة ٢ القلم الاعلى والملائكة المهيمة والكمّل والافراد من بعض الوجوه

والقسم الاخر مع انه ممكن في ذاته؛ وجوده متوقف على امر وجودى غير محض الوجود الحق، فله نسبتان ٣، وتعلقه بالحق سبحانه ليس من وجه واحد ونسبة واحدة - كمن ذكر - بل من وجهين مختلفين بنسبتين مختلفتين، الوجه الواحد مرتبة الواسطة والشرط وحكمها ٤، والوجود الاخر هوالمسمى بالوجود الخاص، و سيرد ٥ حديثه انشاء الله وهذا القسم الثاني المذكورينقسم ثلاثة اقسام: قسم لاواسطة بينه ١ وبين الحق الا واحد ٧، كاللوح مع القلم، وقسم له عدة وسائط، ثم الذي له عدة وسائط ينقسم قسمين: قسم وجوده متوقف على وسائط اكثرها ظاهر بما لايظهر في ذاته للكثرة التركيبية فيه حكم اصلاً، بل يعقل ذلك فيه لاغير، كالملائكة الخلوقة عن مرتبة الطبيعة ٨ وكمظاهرها ١٠ المثالية التي يعقل ذلك فيه لاغير، كالملائكة الخلوقة عن مرتبة الطبيعة ٨ وكمظاهرها ١٠ المثالية التي يطهر ٢٠ فيها وكالعرش والكرسي وما اشتملا عليه من الصور البسيطة والخلوقات، والقسم والكثرة متنازلا، وكذلك حكم الامكان والوسائط حتى ١٠ ينتهي الامر الى الانسان، فان وجود صورة الانسان من كونه بشراً ١١ يتوقف على اجتاع النسب من كل ١٢ المراتب، هذا اعتبار الامر متنازلاً، فاذا اعتبر متصاعداً كان الامر بالعكس؛ من عدم التضاعف وقلة الوسائط حتى ينتهي الامر الى القلم الاعلى والمهيمين ٣٠ والكل والافراد من بعض الوجوه كما مر.

١- والقرب له - ن - ع له التقرب - ج - وله القرب - م - ك
 ٣-سببان - ج - ك - م ع - حك - حك - ح - ك - وسيعود - ط - واسطة ولا شرط بينه - ن - ع - م - ك - 0 - وسيعود - ط - 0 - واسطة ولا شرط بينه - ن - ع - م - ك - 0 - الطبيعية - ج - 8 - عن - ك - م ١٠ - متنازلة حتى - ط بينه - ن - ع - م - ك - ١٠ - الطبيعية - ج - 8 - عن - ك - م ١٠ - م ١٠ - المتائية والاسباب وتوجهات جميع النسب في كل - ج - م - ك

ولكل ظهور وحكم استناد الى مرتبة الالهية ١، واوليها بكل ١ موجود اظهرها فيه حكاً - اى موجود كان - وكل ٣ موجود لايعرف ربه الآ من حيث النسبة التى لها ٤ حكم الاغلبية في وجوده؛ بحسب المرتبة التى وجد فيها - التى ١٠ اقتضت له وجود المعين ٥ من اختلافات ١٠ الحقائق بقهرها - حكم باقى الحقائق والنسب الخفية الحكم الذى ٣٠ في ذلك الموجود وغلبتها لمناسبة ١ عينية وغيبية وحالية ووقتية، وفي تلك المرتبة المشار اليها يشهد مبدأ ظهور ذلك الموجود، واليها ينتهى اخره - كها سنوضح ٧ ذلك فها بعد-،

وهذا الامر المشار اليه يكون من وجه ذا وجهين: الوجه الواحد من حيث الوجود والاخر من حيث النسبة التعينية، فالحكم اذن ذو تعينين، فتعين ^ كل اقتران وجودى محقيقة كل مخلوق من المخلوقات وظهوره بها وفيها يسمى اسماً ^ من الاسماء وآحد التعينات، وهو المنسوب الى الشئ من حيث الوجود (١٠) هو دلالة الاسم على الذات والتعين المعتبر فيه من حيث الامر الذي عرض له الوجود وتعين به، هذا الظهور الخاص هو المسمى خلقاً وسوى والمعنى المتعين المعقول في البين، لا تاعتبار الوجود وحده ولا باعتبار العين وحدها، هو مايتاز به الاسم ١١ عن باقى الاسماء من المعنى المختص به، والامر الشامل لمعانى الاسماء كلما بالحيطة ١٢ والحكم والتعلق ماتوافق منها ومانخالف هو الالوهية.

والاسماء على اقسام ثلاثة كلية لايخرج شئى عنها اصلا كان ماكان، فاكان المعمنه علم الحكم، قابلاً للامور والتعلقات المختلفة ١٣ او المتقابلة اضيف الى الذات، وهى الحقائق اللازمة وجود الحق سبحانه، وهى لكمال ١٤ حيطتها قديمة في القديم محدثة ١٥ في الحادث،

١٤ - صفة بعدصفة للمرتبة - ش - فانها التي - م - ك ٢٠ - اى الحقائق المختلفة - ش - اجتاعات ١٠ م - ك ٣٠ - صفة بعدصفة للمرتبة - ش عـ عـ ٤٠ كالماهية الذاتية والقرب، هذا ان كان نحو بالرقع، اما ان كان بالجر: فئاله الاحصاء من حيث العدد والمبلغ والحدود وغير ذلك - ش

١- الهية - م - ك ٢ - لكل - ط ٣ - فكل - م ٤ - اليها - ج ٥ - المتعين - ط - م - ك ٩ - المناسبة - ج - م ٧ - اخر امره كها سيوضح - م - ك ٨ - فعين - ن - ع - ك - بعين - ج - تعين - م ٩ - فيها اسماً - ط - م - ك ١٠ - الوجود الالهي - ط - ج - م - ك ١١ - الاسم الله - ج - م ٢ - فيها اسماً - ط - ج - ك - المختلفة المتقابلة - م ١٤ - سبحانه وتعالى ومتى تكون لكمال - م ١٥ - وعدثة - م - ك
 لكمال - م ١٥ - وعدثة - م - ك

ومتناهية الحكم من وجه وغير متناهية من وجه اخر، ومتحيزة في المتحيزات وغير متحيزة في الابتحيز، هذا الى غير ذلك مما يقبله من النعوت المتقابلة والصفات المتباينة والمتاثلة، وهي النعوث المتقابلة والصفات المتباينة والمتاثلة، وهي العنى الحقائق المذكورة - في التمثيل كالحيوة من كونها حيوة فقط، والعلم من كونه علماً فقط، وكذا الارادة والقدرة والوجود والنورية والوحدة ونحو ذلك مما لا يخنى على من فتح له هذا المقفل، فهذا قسم اسماء الذات.

وما كان منها مشعراً بنوع تكثر معقول او ملحوظ فهو من قسم اسماء الصفات ٢، كالوحدة من كونها نعتاً للواحد لامن كونها عين الواحد، وكالكثرة ٣ سواء كانت في النسب والاسماء او كانت ظاهرة الحكم والصورة معاً، وكالحيطة المعلومة في العرف من حيث الوجود والعلم والتعلق والحكم والظهور والبطون ونحو ذلك، ١٠، ومافهم منه معنى الفعل على اختلاف صوره وانواعه وجهاته - باى وجه كان - فهو من قسم اسماء الافعال - كالقبض والبسط والقهر والخلق والاحصاء والابجاد والاحياء والاذهاب والاماتة والتجلى والحجاب والكشف والستر ونحو ذلك - وهذا ضابط جليل ونموذج عزيز لمن عرف ماذكر، وهو يحوي على إمهات الحقائق والإصول ٥ الحاصرة، فاعرف قدره

وظهور حكم القسمين الآخيرين - أعنى قسمي اسماء الصفات والافعال - يتعينان ٢ من اجتاع احكام القسم الاول - اعنى اسماء الذات -.

فشهود الحق سبحانه في ذاته الاعيان الثابتة التي هي معلوماته وعلوقاته، عبارة عن رؤيته في حضرة علمه الذاتي من حيث عدم مغايرة علمه له ما ٢٠ يستلزمه ٧ذاته من الحقائق اللازمة لوجوده التي هي ٣٠ اسمائه الذاتية ولوازم ٤٠ تلك الاسماء وتوابعها المساة اسماء الصفات؛ ولوازم تلك ايضا التي هي ٥٠ اسماء الافعال؛ وانواع الكيفيات والتعينات

 <sup>◄</sup>١-مفعول الرؤية - ش
 ◄٣-عطف على مايستلزمه - ش
 ◄٣-عطف على الوازم - ش

١- فتح هذا - ط ٧ - قسم الصفات - م - ك ٣ - من هنا الى ... ونحو ذلك، ساقط من المخطوطة.
 ٤- من اسماء - ط - ج - م - ك ٥ - حقائق اسماء الله والاصول - م ١ - ناتج - م ٧ - يستلزم - ط

الحاصلة من الاقتران الوجودى وتداخل ١٠ احكام الاسماء وتوجهاتها بصورة مابينها ١ من التناسب والتباين، وما ٢٠ يحصل من اجتاع تلك الاحكام والنسب ايضاً على اختلاف ضروب، كل ذلك ٣٠ ومايتضاعف فيه وجوه ١ الامكان ومالاامكان فيه ١ الا من وجه واحد - كما مر - ومايتبع ١٠ ذلك الاستلزام، وفي كم تنحصر انواع تلك الاجتاعات والروابط ومن اي وجه تنحصر ومن اية لاتنحصر.

وهذا الشهود المى ٥٠ علمى ذاتى، شهود الفصل فى الجمل والكثير فى الواحد، والنخلة وغرها وسعفها وما يتبعُها فى النواة الواحدة، وكلها معدومة لانفسها غير موجبة كثرة وجودية فى ذات ربّها، فانها باجعها نسب علمه المعقول ٦٠، تعددها باعتبار صور المعلومات فى ذات العالم بها، ولا وجود لشئى منها فى غير ذات العالم ٥، وكل ما ٧٠ يستلزمه تلك النسب العلمية والحقائق المذكورة ايضاً من التعينات والاحكام التى لها صلاحية التعين والظهور الوجودى بحسب مرتبة ما وفيا - او مراتب - كها ذكرنا ٦ من قبل - هو صور الاعيان؛ والتابعة ٨٠ احوال للمتبوع منها وصفات ولوازم، فاعلم ٧ ذلك.

واما شهود الحق الموجودات فيا تمتز عنه بتعينه فحسب ٦٠ ، لابغير ذلك ١٠٠ مما لاحكم للامكان فيه الا من وجه وأحد، فهو شهود وجودى عياني كشهود الاشياء في ذات القلم الاعلى ووجود اللوح الحفوظ ونحوهما مما نزل عنها، كالعرش والكرسي وكحديث

\*1-عطف على انواع-ش \*2-عطف على تداخل-ش \*7-اى كل من التناسب والتباين -ش \*2-عطف على مايستنزم - ش \*8-اعلم انه اذا اعتبر بالحال الشهودى، ظهور الحق سبحانه فى احكام وحدته، قيل: هوهى، وكان ظهورا منه فيا اظهر من نفسه، واذا اعتبر رجوع احكام وحدته اليه واستهلاكها فيه كانت هى هو، فقيل: كان الله ولاشئى معه - ش \*3-بالرفع صفة نسب علمه - ش \*4-مبتداء خبره قوله: هو صورة الاعبان - ش \*4-مبتداء خبره احوال - ش \*9-مبتعلق بالشهود او تميز، فعلى الاول تعينه راجع الى لفظ «ما» فا تميز عنه، اى مشهوداً متعلقا بنعين ما تميز، وعلى الثانى يحتمل ان يكون كالسابق راجعاً الى لفظ «ما» اى تميزاً حاصلا بسبب تعين ماتميز، وان يكون راجعاً الى الحكم، بيان لقوله: غير ذلك التعين المذكور المخصوص لكل موجود، كالعقل الاول، فقوله: نما لاحكم، بيان لقوله: غير ذلك التعين المذكور المخصوص

٩-بصورة بينها - ط ٢-من وجوه - ج - ٣-وما لاحكم للامكان - ن - ع - ج - م - ك
 ١-شعبها - ج - و تمرها و سعفها - م - ك ٥-العالم بها \_ ج - ۴-ذكر - ج - م - ك
 ٧-فعلم - ج

# [٣٢]/مصباح الانس

آدم عليه السلام في اخذ الذر فافهم ١.

وما يتوقف وجوده على الحق سبحانه فحسب - ايجاداً وحكاً - فهو الذي ينضاف اليه حكم الامكان من وجه واحد ويضاعف وجوه الامكان واحكامه على قدر الوسائط والشروط والتقدم والتأخر الاستعدادي المظهر والمثبت الولية الاشياء واخريتها، وتعلق ١٠ العلم بالشئى في الحضرة العلمية المجردة من حيث صلاحيته لقبول التعين الوجودي والامر الارادي والتوجه الالحى وتوقفه ٢٠ على سبب او اسباب ٣٠ هوشهود "ذلك الشئى في مرتبة ٤ المكانه ١٠٠.

ومعقولية مطلق هذا التعلق المذكور على الوجه " المنته عليه هو شهود الاشياء على الاطلاق في حضرة الامكان " ، فالامكان والممكن والشهود والمشهود والتعلق والرؤية ونحو ذلك كلما نسب في علم الحق - لا امور ٦ وجودية - وعلمه في حضرة احدية ذاته المنته على حكمها ليس بامر زائد على ذاته اذ لا كثرة هناك بوجه اصلا، تعالى الله الواحد الفرد عها لا يليق به.

فالاحكم للامكان فيه ولا واسطة في حقه من مقام التركيب والقيد الزماني، هو عالم الامر، ومازاد على ماذكرنا وخالفه في هذا النعت المذكور، فهو عالم الخلق ٦٠ ، فاعلم ذلك ٧.

\* - مبتداء خبره هو شهود ذلك الشئى ... الى آخره - ش \* - عطف على صلاحيته - ش \* - عطف على التعين وكذا التوجه - ش \* - على وجه جزئى - ش \* - على وجه كلى - ش \* - علم الانسان لما كان - كما بينا - نسخة الحضرتين: حضرة الوجوب والامكان بما فيها، ومرتبة الحلق والامر من جلة ماتضمنته الحضرتان، فيها في ضمن نسخة وجوده ومرتبيته، واستناد كل موجود الى الحق سبحانه - كما ستعرفه - من وجهين: احدهما سلسلة الوسائط والاخر مالاواسطة فيه، وهو المعبر عنه بالوجه الخاص، فعالم خلق الانسان وكل شئى سلسلة وسائطه التى بينه وبين موجده، وما يقبله الخلوق من به ويقبل به دون وساطة شئى فهو عالم امره، ومتى تحقق العارف بربه رأى ان كل حقيقة من حقائق ذاته ربه ويقبل به دون وساطة شئى فهو عالم امره، ومتى تحقق العارف بربه رأى ان كل حقيقة من حقائق ذاته ذات وجهين: وجه يلى ربه دون واسطة، ووجه بليه سبحانه من حيث الوسائط، فكل ماتحوى عليه ذاته وذات كل شئى من وجه عالم الامر ومن الوجه الاخر المذكور عالم الحلق (الشرح).

١- ونحوهما كالعرش والكرسي على وجه التفصيل وكحديث آدم في اخذ الذر- ط ٣- والمنتسب - ط
 ٣- شهوده - ج ٤- اسباب في مرتبة - ط ٥- النحو - ن - ع - ج - ك - م ٩- لامور - ج
 ٧- فهو عالم الحق - ط

## خاتمة التمهيد الكلي

ولما كان متعلق معرفة اكل عارف والذى يمكن ادراك حكمه الها هو مرتبة الحق سبحانه، اعنى الالوهة اواحديتها امر في كتابه العزيز نبيته الذى هو اكمل الخلق مكانة واستعداداً فقال: فاعلم انه لا اله الا الله (١٩ - محمد) منبهاً الله ولمن تبعه على ما يمكن معرفته والظفر به ومعلوم ان الالوهية مرتبة مرتبطة وبالمألوه ومرتبط بها المألوه لما يقتضيه سرّ التضايف وأنها واحدة، لما يلزم من المفاسد ان لولم الكن كذلك - كما اتضح الالولى الالباب ...

فتبيّن حينئذ ان متعلق طلبنا من حيث نحن اذا وفّقنا، هو ان نعرف نسبة مألوهيتنا من الوهيته وحكمها فينا بنسبها المعبّر عنها بالإسماء

وهذا هو معرفة صورة ارتباط العالم بموجده وارتباط موجده به، وليس الا من نسبة تجليه الوجودي المنبسط على اعيان المكونات حتى انصبغت بنوره، لاستحالة حصول غير ذلك من الحق - كما مر - و فذا السر امر سبحانه نبيه عليه السلام بقوله: وقل رب زدني علما (١٤ - طه)

فالعلم بالحق سبحانه وبكل شئى لايقبل الزيادة الامن حيث تفصيل الجملات وزيادة التعلقات، الناشئة من اختلاف الوجوه والاعتبارات والنسب والاضافات، وهذا لايصح الا فيا يكون من الحق وفياليس بواحد - وحدة حقيقية - ولايصح في حق الحق سبحانه من حيث وحدته الذاتية، فإن انضاف اليه فن حيث نسب الالوهة ^ والعلم والاسماء الاتى ذكر احكامها ورقائقها ١ والسابق ذكر اصولها ومراتبها.

فاستحضر ماسمعت واضفه الى مايسرد ١٠ عليك وراع نسبة الكلام بعضه الى بعض، ولاتنقر مما يتوهم فيه من التكرار، فني ذلك اسرار وما نبأ عنه الفهم ١٠ فسيكشفه

الفهم عنه - ط -. ج نبأ ونبوء التجافى والتباعد.

۱-علم-ک - م ۷-الالوهية-ط-ک - م ۳-تبنيها-ن -ط-ع ٤-يتبعه - ن -ط-ع - ج ٥-الالوهية مرتبطة - ط ۱۰-ان لم يكن - م ۷-انفتح - ط-ک - م ۸-الالوهية ـ ط ٩-دقائقها - ج ۱۰-سيرد - ن -ط-ج-يورد - م - يرد - ک

## [32]/مصباح الانس

التوفيق، إما بالفتح الالهى بدون واسطة معلومة، او بواسطة المعاودة والتثبت ١ والاختبار ٢ المتفرع عن ٣ نور الايمان المحقق والفطرة الالهية، وكذلك فلاتستنكر الترتيب، فليس عن تعمل، بل الامركا نبه عليه في اول هذا المسطور، والحق اخر الكلام باوله واوله باخره واجمع نبذه ١٠ المبثوثة فيه، وانظر مايبدو لكمن المجموع اخراً تكن ٤ من الاولياء ٥ المهتدين.

واعلم ان هذا الكتاب لم يوضع لكافة الناس وعامتهم، بل ولا للخاصة، ولكن لقوم هم من خلاصة °۲ الخاصة، ينتفعون به في اثناء سلوكهم، قبل التبحقق بغاياتهم ٦، ويتذكرون بنكتة سرّ بداياتهم فيكلون ٧ ويكلون، ويشكرون ويستزيدون بماتبصرون ٨ فيزدادون.

وبعد: فاستمع الان سرّ الجمع والوجود والايجاد والترتيب، والسر الغائي المقصود، والله يقول الحق وهو يهدى السبيل ( (١٤-الإحزاب)

مراقية تكييز رصي سدى

١٠ القطعة - ق ٢٠ قال مؤيد الدين الجندى في شرحه على الفيصوص: واما الخاصة : فيرون الوحدة، فإن التوحيد فيه كثرة الموجد والموجد والتوحيد، وهي اغيار عقلاً عاديا، والوحدة ليست كذلك.
 واما الخاصة الخاصة: فيرون الوحدة في الكثرة ولاغيرية بينها.

وخلاصة خاصة الخاصة: يرون الكثرة في الوحدة.

وصفاء خلاصة خاصة الخاصة: يجمعون بين الشهودين، وهم في هذا الشهود الجمعي على طبقات: فكامل له الجمع، واكمل منه شهوداً ان يرى الكثرة في الوحدة عينها ويرى الوحدة في الكثرة عينها كذلك شهوداً جعياً، ويشهدون العين الاحدية جامعة بين الشهودين في الشاهد والمشهود، واكمل واعلى وافضل ان يشهد العين الجامعة مطلقة عن الوحدة والكثرة والجمع بينها وعن الاطلاق المفهوم في عين السواء بين ثبوت ذلك كلها لها وانتفاعه عنها، وهنولاء هم صفوة صفاء خلاصة خاصة الخاصة، جعلنا الله واياك منهم، بمنه انه قدير خبير «خواجوى» هم خلاصة - ط - م - ك

١-التلبث -ط ٢-الاجتباز- ج-الاختبار - م - ك ٣-من- ج- م - ك ٤-المجموع تكن - ك - م - ك
 ٥-الالباء- ط- ن- ع- ك - م ٢-لغاياتهم- ك- م ٧-فيكحلون- ط ٨-يستبصرون- ج- م- ك
 ٩-الحق ويهدى من يشاء الى صراط مستقيم - ط - ج

## باب كشف السرالكلي وايضاح الامر الاصلى

اعلم ان اول المراتب المعلومة والمسهاة المنعوتة مرتبة الجمع والوجود، وقد يعتر عنها بعض المحققين بحقيقة الحقائق وحضرة احدية الجمع ومقام الجمع ونحو ذلك؛ ونسبة حكمها واثرها الى مايليها من امهات الحقائق الالحية والكونية - كالوجود العام وام الكتاب ونحوهما - نسبة الذكورة الى الانوثة، والمجموع امر واحد راجع لذاتٍ واحدة.

وللذات المشار اليهامن حيث الرتبة الكلية اعتبارات اونسبتان - كيف شئت قلت - اعتبارها من حيث جمعها المنبه عليه، واحاطتها ايضاً ووحدتها، واعتبار كونها ليست غير الحقائق المذكورة التي اشتملت عليها، فن حيث نسبة الجمع والاحاطة تسمى حضرة الجمع ومرتبة احدية الجمع التي تليها حضرة الالوهة ؛ ونحو ذلك

ومن حيث ان الوجود الظاهر المنبسط على اعيان المكونات ليس سوى صورة جعية تلك الحقائق تسمى الوجود العام والتجلى السارى في حقائق الممكنات، وهذا من باب تسمية الشئى باعم اوصافه واولها حكماً وظهوراً للمدارك تقريباً وتفهيماً، لا ان ذلك اسم مطابق للامر في نفسه واما الاسم النور والظاهر وامثالها؛ فصور احوال هذه الذات ومراتب تعينات لها؛ فافهم.

#### [37]/مصباح الانس

ولكل حقيقة من حقائق العالم و الاسماء الالهية ايضاً من ١ حيث الرتبة الكلية اعتباران او حكمان - كيف قلت -: احدهما نسبة الافتقار والطلب من ٢ حيث التوقف في الظهور على السوى، والاخر نسبة حكم التعين والقبول للاثر، والطلب حيث كان يستلزم حكم الحاجة وينافيه الغنى المطلق، لكن قد يكون الفقر ظاهر الحكم مع عدم التعلق بالغير -كافتقار الشئى الى نفسه - فهو غنى عاسواه، وان لم يعرعن حكم الحاجة، وبين الطلبين فروق:

منها: ان المفتقر اليه من حيث الحضرة الالهية ليس شيئاً معيّناً يكون هو قبلة "الطلب - بخلاف الطلب والفقر الكونى - فان قبلته عومتعلقه حضرة احدية الجمع والوجود لامحالة، عرف الطالب ذلك او لم يعرف ٥، وكل ذلك ١٠ مراتب نسبية لاوجود لها في عينها من حيث الانفراد

وظهور الحكم الجمعى يسمى وجوداً عينياً وليس هو سوى صورة النسبة إلاجتاعية - لا امر زائد - لكن على وجه مناسب لثلك الجمعية - اى جعية كانت - سواء سيت خاصة او عامة شاملة، وحكم التوقف يشمل الحضر ثين كهاذكرا.

ثم انه اذا اعتبر معتبر بعد الاطلاع المحقق عاشاء الله من الطرق كل حقيقة من حقائق الحقيقة الاصلية الجامعة المذكورة من حيث احديتها، الفاها حقيقة غيبية المن حقائق مرتبة الجمع المشتملة على حقائق الاسماء الذاتية، وباعتبار اضافة النسبة الجامعة الى ما تليها من الاسماء الذاتية مجموعة في العلم لافي الخارج، تسمى حضرة الموية وحضرة الذات ونحو ذلك على ما مر ^.

والجهل بهذه الذات عبارة عن عدم معرفتها مجردة عن المظاهر والمراتب والمعينات ٩ – الاستحالة ذلك – قانه من هذه الحيثية لانسبة بين الله سبحانه ١٠ وبين شئى اصلاً، لان الواحد في مقام وحدته الحقيقية التي ١١ لا تظهر لغيره فيها عين ولارس ١٢ ، ولا يتعين فيها لسواه وصف ولا حكم، ولا يدركه سواه ولا يتعلق به الاهو.

۱ - اى كل المطلوب للحضرة الالحية - ش

۱-الالهية من - ك - م ۲-الافتقار من - م - ك ۳-قبله - م ع - قبله - ك - م 0 - والوجود وعرف الطالب انها قبلته اولم يعرفه - ط ۲ - اعتبر يعد - ط - م - ك م - ك الم كالغيب الالمي - ج - التعينات - ط - ج - م - ك ۱۲ - اسم - ج - م - ك ۱۲ - اسم - ج
 ۹-التعينات - ط - ج - م - ك ۱۰ - بينه - ن - ع ۱۱ - وحدته التي - ج - م - ك ۱۲ - اسم - ج

ويتعذر معرفة هذه الذات ايضاً من حيث عدم العلم بما انطوت عليه من الامور الكامنة في غيب كنها التي لا يكن تعينها وظهورها دفعة - بل بالتدريج - فان للوجود الالمي والحكم الجمعي الذاتي بحسب ظهوره لكل عبن وبحسب تعين ظهوره في مرتبة كل كون على نحو ماسبق التنبيه عليه تجلياً خاصاً وسراً لا يكن معرفته مطلقا الا بعد الوقوع، حتى ان معرفة حال العين التي عرض لها الوجود الالمي وانسحب عليها الحكم الجمعي المذكور قبل انصباغها بالنور الوجودي وقبل معرفة الوجود والحكم المنبه عليه بالنسبة الى عين اخرى، لا يكنى في تمام المعرفة بها - معرفة ما اشرت اليه - دون حصول الاجتاع التوجهي الاسمائي والقبول الكونى العيني بالفعل وادراكه ظاهراً، فان الامر كما قلنا ظاهر بنسبة الاجتاع، وحكمه الظاهر من حيث الجملة والعموم من الطلب الكامن في الحضرتين، ومن حيث التفصيل والخصوص من التعينات الخاصة المستجنة في غيب ذات الحق سبحانه، الكامنة عن اعيان خاصة، والظاهرة لاعيان خاصة، و الظاهرة بعدان شاء الله.

والامر في ذلك عبارة عن معنية أو تأليف كم فاجا معنوى كاجتاع حقائق مفردة ومعان عبردة؛ وأما صورى مادى أو شبيه به فالشبيه بالمادى هو اجتاع الارواح النورية من حيث قواها وتوجهانها ٥، ومن حيث مظاهرها المثالية التي تترا أي بها أيضاً، وذلك لتوليد الصور العلوية والاجسام البسيطة ٧، والمادى مابعد ذلك وغرته اظهار الصور الطبيعية المركبة، وكلها في الاصل والتحقيق تابع لاجتاع غيبي معنوى شبيه من وجه بالتركيب.

فكل اجتاع على هذا الوجه عند المحقق تركيب، ولكل تركيب صورة هي ثمرة ذلك التركيب، ويلازم الصورة حكم تنفرد ^ به - وان شاركها غيرها في ٩ بعض نسب

١-حكمة- م ٢-خاصة وبها و- م - ج ٣-الاعبان خاصة فيها والنعين - ك ٤- تألف - ج- م - ك ٥- توجبها تها المثال والصور المثالية التي من جملتها مظاهر الارواح التي تترا اى بها وتوجبها تها ج - وتوجبها تها من حيث - م - ك ٣- بها لتوليد - ط - ج - م - ك ٧- البسيطة وثمرتها - ج ٨- تتفرد - م ٩- شاركها ف - ط

## [٣٨]/مصباح الانس

مطلق الحكم - والتركيبات في كل حضرة ومقام لانهاية لها، فالصور التي هي النتائج لانهاية لها، فالاحكام اللازمة المتجددة لانهاية لها - وان كان الجميع يرجع الى اصول حاصرة وامهات متناهية...

فالامر إما اجتاع عدّة معان واما اجتاع اجزاء جسانية وحقائق وقوى روحانية على نحو خاص لم يكن من قبل ذلك يظهر ١٠ بحسب الحضرة والمقام الذي به وفيه يقع ذلك الاجتاع ويتم.

ومتى تحققت سرّ الجمع وحكمه ١ مما ذكر ٢ ويذكر؛ عرفت ما اشير اليه ويتضح لك امور شتى:

منها: تيقنك ان معرفة "الشئى من كونه لايتناهى: هو ان تعرف انه غير متناه ٢٠ ؛ والغير المنضبط انه غير متعين ولامنضبط؛ والا فلم يكن عرف كههو.

ثم اعلم ان للحق سبحانه من حيث أسمائه الذاتية التي لا توجه اله الى امر وتأثير بدونها بحسب كل مرتبة وحقيقة قابلة - أو قل محلئ كيف شئت - اجتاعاً خاصاً - كما ذكر - وحدانياً في الظاهر لافي الباطن، مُظهراً من كامن سرّها الجهول، تعين الحكم عليه وحصره - لا الجهول المطلقا - نتيجة خاصة تسمى حكاً باعتبار وتضاف الى الممكن الخصص من كونه ٣٠، وفي مرتبته ظهر الاوتعين وبحسبه لابحسب الظاهر ومقتضاه، اذ ليس ثم اقتضاء متعين ولا امر يقبل الحصر بالتغين فيتعين، وتسمى ايضاً باعتبار اخر صورة وباعتبار اخر في عالم اخر نفساً وروحاً، وفي عالم اخر مزاجاً وفي الحضرات الربانية وجهاً خاصاً وتجليا خاصاً وظهوراً اسمائياً ونحو ذلك، وسيتم الظهور ويبدو الما تعين. شاء الله، ويختلف الامر كما قلنا بحسب المراتب التي يقع فيها الظهور ويبدو الما تعين.

١٤- ذلك الامر الحاصل من التركيب - ش ٣٠ - عطف على شئى، وتقدير الكلام ان معرفة الغير المنضبط من كونه غير منضبط هو ان يعرف انه متعين ولامنضبط - ش ٣٠ - من حيث كونه - ط - ج - م - ك أى من حيث الوجود الكوني والنشأة الكونية - ش

١-الحكمة - ج ٢-ذكرت - ط ٣-معرفتك - ج ٤-لاتوجد - ط ٥-بعين - م ٣-لا لمجمول - ج ٧- ظهور - ن - ع ٨-سنتم - ط ٩- فيها ويبدو - ط - م - يبدو بها - ج - م - ك

وسرّ هذا الامر ان كل صورة تدركها - كيفا ادركها - وسواء ادركها فيك او في خرج عنك في ١ علمك باعتبار فليس الا نسبة اجتاعية في مرتبة ما من المراتب، وكذا ما علمت وما به وعنه نطقت وغير ذلك؛ اللهم الا ان كملت وصرت انساناً كاملاً، فلك؛ اذ ذاك جعية تختص بك تستوعب كل جعية وحكم تنفرد ٢ به؛ هو منبع كل حكم ومستوعبه لايشارك فيه، وسيقص ٣ عليك من انباء هذا الامر، مايرتفع به عنك الاشتباه ان شاء الله

فان انت تدبرت هذا الفصل واعتبرت ماضتن <sup>3</sup> من الاسرار بنور الحق ولم تغفل عنه تكن بمن ترى الحق فى كل شئى جهاراً علناً، واستحضر الان ما عُرَفتَ به من قبل: ان الطلب الاول الآلى من حيث الاجتاع الاسمائي بالتوجه الذاتى؛ حال ذاتى للاسماء لا لموجب خارجى، اذ ليسهومُ ٥ ، لكن على الوجه المنتبه عليه فى سرّ الطلب وهو فى الاصل ميل ٦ معنوى بحركة غيبية من احدى الحقائق الاسمائية الاصلية المذكورة بقوة النسبة الجامعة لظهور حكم الاتصال والاجتاع بن سائرها على مابينها من التباين والاختلاف، ليظهر صورة جلتها ويظهر ٧ مشاها من حيث تعينه فى المرتبة ٨ الجامعة لها من غيبه وحاه الاعز، مع انه ليس هناك «من» ولاغيره ك «فى» و «الى» ونحوهما، ولكن المراد التقبيم والتوصيل، والعبارة لاتنى بالكشف عن الامور المشهودة، وقصارى الامر التقريب والتنبيه، وبالقدر المشترك من الامر الاصلى ٩ بن المتخاطبين يقع الفائدة على اختلاف صورها فى المحبوب والذائق.

ثمنقول: فالميل الاول المذكور المنسوب الى الاسماء لذاتية هو الارادة والتعلق الخاص ١٠ من النسبة الجامعة، المنظمر حكم الميل من احدى الحقائق في الكل، هو باعث الحبة المتعلقة بكال الجلاء والاستجلاء، المتوقف حصوله على الظمور، لكن على ما ١١ ستعرفه من مسألة الانسان الكامل في آخر الكتاب ان شاء الله.

#### [٤٠]/مصباح الانس

وهذا الامر هو ١ المنته عليه في سرّ الاولية بـ«احببت ان اعرف» والحبة لاتتعلق بموجود اصلا، لاستحالة طلب الحاصل على ماسبقت الاشارة اليه من وجه ويأتي ٢ ايضا.

ثم اعلم ان متعلق الضمير في التاء من «احببت» النسب الربانية ٣ بصفة الطلب للمربوب، لما علمت ان المنضايفين لايثبت احدهما ولايعقل بدون الاخر - وجوداً وتقديراً- وهكذا ٤ هو الامر في كل مايقتضى التضايف من الحقائق والنسب والمراتب والنعوت والصفات وغير ذلك.

واما الصورة الوجودية الظاهرة لنفسها الحاصلة من الاجتاع الاول الاسمائي المذكور و فهي "صورة الرحن، والتجلي هو من الله مسمى الاسماء المشار البها، ومرتبة التجلي المذكور هو المسمى بحقيقة الحقائق، وفي التحقيق الاوضح هي الرتبة الانسانية الكالية الالمية المساة بحضرة احدية الجمع.

فالرحمن اسم لصورة الوجود الألهى من حيث ظهوره بنفسه ٧، والرحمة نفس الوجود، والصفة الربية خفية الصورة ظاهر ٨ الحكم، واول ظهورها لها فيا تعين بها وتعينت به، فشهد الشئ نفسه ومظهره بالتعين مسمى بالرحن، فالرحن للوجود كما بينا، والاسم الله للمرتبة والحقيقة الجامعة: قل ادعوا الله او ادعوا الرحن اياً ما تدعوا فله الاسماء الحسنى (١١٠ -الاسراء) فكل مرتبة واسم وامر يتعلق به الدعاء ويكون قبلة للسئوال لايخلو من حكم هذين الاصلين، واليها ينضاف وينتهى امره، وهما الوجود والمرتبة جعاً وفرادى -على ما لُوّح ببعض سرّه من قبل -.

فكلٌ متوجه اليه - باى نوع كان واى وجه وقع - فهو مدعو، وكل توجه دعاء وكل متوجه داع، فاعلم ذلك وتدبر شول حكم ما نبهت عليه، تفُز بالعلم الغريب، وسيأتي بيان سر الدعاء ببسط اكثر من هذا في ما بعد ان شاء الله

ثمان الاسم الرحمن باعتبار انبساط نوره في الخلاء على الممكنات المعلومة ١٠ و ظمهورها \*١- بالجر عطف على انبساط - ش

۱-هذا هو – ط ۲-الاشارة من وجه اليه ومايأتى – م –ك ۳-النسبة الربية – ج – م –ك ٤-وهذا – م – وكذا –ك ٥-المذكورة – م –ك ٣-فهو –ط ۷-لنفسه – ج –م –ك ٨-ظاهرة –ط – ج – م –ك به وتعينه وتعدده بحسبها - مع وحدته في نفسه - يسمى عند اهل التحقيق نفساً، كما نطقت به النبوة تفهيماً واعتباراً بحكم الطبيعة عندنا وفي نشأتنا؛ وهما الميزانان المشار اليها في قوله تعالى: سنزيهم آياتنا في الافاق وفي انفسسهم ....الاية (٥٣ - فصلت) فان اول مايظهر حالة التكوين الذي هو الاجتاع الاسمائي بالتوجه الارادي في الاصل، والنكاح والتولد عندنا البخار، فن حيث ان الموجودات كلمات الحق سبحانه، فان اصلها النفس الرحاني وظهورها بـ «كن» وهو القول الالحي لكل مراد تكوينه، فكل مكون فهو عين كلمة المكون امم فاعل، وتعددت الحروف والكلمات بحسب تقاطع النفس في مراتب الخارج اولاً، وبحسب التركيب علماً وذهناً ثم حساً آخراً في الاصل؛ بحسب مايليق به وعلى نحو ما ارانا وكشف لنا سبحانه وفينا؛ من كوننا غلوقين على الصورة بحسبنا "في حجابنا ؛ وكشفنا، فافهم ايها اللبيب يَفِرُ بالسّر م الغريب.

ثم نرجع ونقول: فالنفس المذكور بالنسبة الى مطلق النشأة الكلية الوجودية - والموجودات الكونية الصادرة من الرب سيحانه التي هي كلمات نفسه وحروفه - بخارٌ عامٌ هو نتيجة الاجتاع العام الواقع بن الاسماء الذاتية بالتوجه الالمي الغيبي الحُتى الارادي، ويسمى النكاح الاول ومنزل التدلّى ومرتبة العماء وحضرة نفوذ الاقتدار ونحو ذلك على مالُوّت بسره من قبل.

وهذا البُخار النفسي الكلّى الرحماني ليس ممتا يدرك ظاهراً وتتعين له ٧صورة مشخصة للطفه وكليته، هذا مع انه سار بالحقيقة في كل مايوجد، كما وردت به الاشارة الربانية في قوله: الا يعلم من خلق وهو اللطيف - لسريانه في ماخلق دون حلول - الخبير(١٤ - الملك) بكيفية السريان وحكمه بالسريان، وهو - اعنى النفس المذكور - وان لم يتعين له صورة تُدرك في الظاهر، فانه لايشك في اثره، وفيه من يعرفه من اهل الشهود كالمواء عندنا.

واعتبر في نسخة وجودك - اذا لم تكن من اهل الكشف والشهود - صعود البخار من ١-لحكم - ط - ج ٢-المكون وتعددت - ط - م ٣-لحسنا - ط ٤-عجزنا - ط ٥-بالعلم - م - ك ٢-سمى - ط ٧-ولايتعين له - ط - في ما خلق الخبير - ط

## [٤٢]/مصباح الانس

التجويف القلبي الذي هو حامل الروح الحيواني ومُظهره وانظر رقيه الى الدماغ وكون التجويف الدماغي لايزال معموراً به مادامت الحيوة لصاحبه وانطر ايضاً حيلولة البُخار المنبسط من القلب في تجويف الرأس بين الالتفات النفسائي والروحاني وبين العالم الظاهر، وكيف ينفتح في مستقر القوى من الدماغ الصور الخيالية بتصوير القوة المصورة حسب ما انتقش في ذات الروح، وانطبع فيه ما اكتسبه المالحاذاة تارة بمقابلة العالم الاعلى وتارة بالعالم الاسفل، والمجموع كل ذلك مناماً مرةً ويقطةً اخرى، مع ان الحضرات هي هي، ومنها تستنزع المواد العلمية والخائر الكونية، واليها تستند البراهين الشهودية والنظرية "

والمح ايضاً كيف تظهر بالالات المعلومة وبدونها من الذهن الى الحس غرائب التركيبات الغير المتناهية بالصور المحسوسة والخيالية الذهنية؛ وكونها ترجع الى كليات محصورة - مع عدم تناهى الاشخاص

واذكر مانبهت عليه من امتلاء الخلاء المتوهم بالنفس الرحماني؛ وتعين وجود المكونات بالقول الرباني، وتدير عموم هذا الحكم و صيطته بحيث لايخرج شئ عنه عاماً في مطلق الكون وخاصاً في تسخم وجودك ونشأتك الجامعة التي هي الانموذج الاتم والمثال الشامل الاعم؛ وتذكّره كلياً اولياً آلياً ازلياً تخطُ بالسر الجليل، وعلى الله قصد السبيل.

فالنفس من حيث مطلق الصورة الوجودية الظاهرة اوّل مولود ظهر عن الاجتاع الاسمائي الاصلي المذكور من حضرة باطن النفس وروحه.

ومن اطلع على هذه الحضرة، علم المفردات الاصلية الأوّل التي هي المادة لتركيب المقدمات المنتجة صورة الكون، ويعلم ان حدود تلك المقدمات احكام الاسماء الاربعة ٧ الذاتية والحد الاوسط النسبة الجامعة من حيث سريانها بالتوجه الارادي في باقي الاسماء الاصلية المذكورة؛ والتكرار ^المشترط في الانتاج هو الترداد النكاحي المنته عليه، وبالترداد

١- بتصور - م - ك
 ٢- انطبع فيه بواسطة الحواس والعقل مما اكتسبه - ط - مما اكتسبه - ج
 ٣- القطرية - م ع - تعين امتلاء وجود - ط ٥ - الحكم وسره و - ج - م - ك ٢ - اولياً ازليا ـ ط
 ٧- فهى غيب الذات الموصوفة لمقام الجمع الاحدى الذى نسبه اليه الالوهية والنفس الرحماني والقلم الاعلى واللوح المحفوظ فافهم احكام الاسماء الاربعة - ك ٨ - الاسماء والتكرار - ط

يتثلّث صورة المربع لسريان ١ احدالاربعة في الثلاثة وخفائه فيها، لتصح ٢ النتيجة ويحصل الاثر، فانه لا اثر لظاهر من حيث صورته كما مر، فعند الخفاء تحصل الفردية التي هي شرط في الانتاج على اختلاف ضروبه الظاهرة والباطنة.

واختلاف مراتب النكاح وهي اربع ٣:

اولها التوجهالالمي الذاتي منحيث الاسماء الأوّلالاصلية التي هيمفاتيح غيب الموية الالمية والحضرة الكونية

> وثانيها النكاح الروحاني. وثالثها الطبيعي الملكوتي.

ورابعها العنصري السفلي، وكل من هذه النكاحات اخص مما قبله

وليس للنكاح مرتبة خامسة غير معقولية جعينها وتختص بالانسان، والنتيجة في الاصل مطلق الصورة الوجودية وفي مانزل الوجودات المتعينة، والاختلاف بحسب الناكح وهو سر الجمع المذكور، وحكمه في كل مرتبة بالسريان مجسب ماتقبله تلك المرتبة، ولذلك يظهر التفاوت في الجنعيات؛ فيكون بعضها اعم حكماً واكثر احاطة.

مثاله: روح ظهر عن توجه المى من حيث مآثة مرتبة اسمائية، فانه اكمل واتم من روح ظهر من توجه المى من حيث عشر مراتب اسمائية، هذا اذا كان الجميع من الاسماء التالية التفصيلية، واما اذا كانت من امسات الاسماء الاصلية، فانها وان قلت عدداً تكون اقوى اثراً واعظم حكماً، وهكذا الشئى الذى ظهر عن الحق من حيثها كان ماكان، فافهم. و ايضاً كلما قلت الوسائط بن الشئى و موجده و ضعف فيه حكم الامكان ظهرت ٦ و ايضاً كلما قلت الوسائط بن الشئى و موجده و ضعف فيه حكم الامكان ظهرت ٦ قوة حكم الخمع الذاتى الاحدى الذى هو ينبوع الاسماء المتفرعة والمراتب الصفاتية المتعددة - بخلاف ماليس كذلك -

وهكذا الامر في الجمعيات الواقعة ٧ في عالم الصور، فالصورة المؤلفة من جوهرين

۱ – عليه و صورة المربع بالترداد يثلث كسريان – ط – يتثلث المربع لسريان – م – ك ۲ – ليتضح – ط ۳ – اربعة – ج ٤ – المؤجودات – ج – م – الوجود – ك ٥ – السريان – ط ٦ – فيه ظهرت – ج – م – ك ٧ – في الجمعيات والمراتب الصفائية المتعددة وهكذا الامر في الجمعيات الواقعة – ج

## [22]/مصباح الانس

او اربعة، لاتقوى ١ قوة الصورة المؤلفة من الف جوهر، اذا اتفقت الجواهر في المرتبة والحكم، والصورة المؤلفة من جواهر بعضها يشتمل على قوة مائة جوهر من امثاله، كما اشير ٢ اليه في الاسماء آنفاً، لاتضاهيها صورة مؤلفة من جواهر ليست كما ذكرنا، وان حصل التماثل في العدد، فافهم.

ومتى حصل تناسب بين احكام المراتب الاعتدالية كلها، اعنى مرتبة الاعتدال المعنوى ثم المروحانى ثم المثالى والملكوتى ثم الحسى الطبيعى والعنصرى ولم يظهر غلبة فاحشة لاحدى المراتب على البواق بحيث تُستهلك احكامها في حكم تلك المرتبة الغالبة، واجتمعت الاحكام كلها في نكاح انسان طاهر غير منحرف، ومنكوحة طاهرة الحل في موضع مناسب لما ذكرنا، وعقيب تناول غذاء طاهر ومعتدل ايضا؛ ظهرت صورة انسان كامل، واستهلكت احكام الوسائط والمراتب في ضمن توجه الحق الى ايجاد تلك الصورة، بل قبلت تلك الهيئة الاجتاعية المتعلقة والمنخبلة من الجتاع احكام المراتب وخواصها ، والمراتب التفصيلية التالية لها من الحق فقيضاً مطلقاً طاهراً وظاهراً باحكام الجميع وصورها وآثارها قبولاً معتدلاً، فكانت تلك الصورة من آة للجميع ومنصبغة بخواص جلتها، انصباغاً مبقياً الكل احكامها، مع عدم تغير طادٍ على الفيض والتجلّى الالهي الصادر من المرتبة الانسانية الكالية، فافهم.

فهكذا هو ظهور صورة الانسان الكامل، وساذكر تتمة الكيفيات والاحوال المتعلقة بايجاد الانسان الكامل وغيره في اواخر الكتاب ان شاءالله تعالى.

وبالجملة: الشر الجمعي هو الاصل في كل شئي ظهر بالوجود، فاستحضره ٧ ولاتغفل. وهذا تنبيه على سر الاختلاف بحسب الناكح، ^ وثم اختلاف بحسب النكاح ٩ وقد عرفتك ماهو في كل مرتبة وبحسب ١٠ المنكوح، وهياما النسب والحقائق المجتمعة ١١

۱-جوهرين لايقوى -ط ۲-اشرت-ط-ن-ع-ج ۳-الهيبة الاجتاعية المتعلقة والمتحصلة والخيلة من-ج ٤-المراتب المذكورة وخواصها -ج-م-ك ٥-المتعلقة من الحق-ط ٩-متقنا -ط-م-ك ٧-فاستحضر -م-ك ٨-النكاح-ك-الاختلاف الناكح-م ٩-الناكح-ك ١٠٠هـمرتبة بحسب-ج ١١-المحققة - ن-ج

او الاجزاء المؤلّفة والمركبة؛ وبحسب الحل والمقام الذي وقع فيه الامر وحصل اليه التوجه، وهو المرتبة.

واذا عرفت ماذكرنا ١ ؛ بان لك ان المسمى اجتاعاً اولاً هو حكم النكاح الاصلى؛ والاجتاعات الجزئية نكاحات جزئية ونتائجها مثلها، وهي الوجودات المتعينة، وكل يعمل على شاكلته؛ ولاينتج شئي مايضاده حقيقة - كما مر-

واذاتفصل ٢ لك هذا الفتح وعلمت ماسبق ذكره في التركيب وسرّه؛ وما سنذكره ٣ في التناسب والتنافر، علمت النكاح المنتج وغير المنتج بالنسبة؛ والتام الانتاج والناقص والدائم والمنقطع والعقيم وسرّه ان شاء الله؛ وعرفت سبب انقراض ماينقرض من الامور الوجودية بسرعة؛ وسبب دوام مايدوم منها الى اجل قصير او طويل – ولا الى اجل – ولهذا ٤ الاصل العزيز تفصيل يطول ذكره، والذي لوّحت به انما هو نموذج كلى ومفتاح على لاغير، لكن سازيد هذا السربياناً في ما بعد - ان يسر الله ذلك - ٥ ثم ارجع الى تتميم ماقصد ايضاحه بطريق التنبيه

فاقول: ان ٦ النفس المذكورات اعتبر من حيث ظهور صورته وروعى فيه اسم ماشبه ٧ به حتى يستحضر النفس ضبابا، فانه يصدق عليه، أذ ذاك اسم العاء ويكون حكم النسبة الربية منطوية فيه - انطواء المربوب فيه - وان ٨ كان انما تعيّن منه وظهر عنه. ولسان هذا المقام قوله عليه السلام وقد سئل: اين كان ربنا قبل ان يخلق ١ خلقه قال: كان في عاء مافوقه هواء وماتحته هواء، فالعاء في اللسان: السحاب الرقيق، وهو نفس متكاثف، فاخبر صلى الله عليه و آله انه عاء، ونني ان يكون كالعاء المعلوم عندنا، اذ لاخلق بعد هناك، فانه جواب لمن قال: اين كان ربنا قبل ان خلق خلقه؟ فلم يكن لكون منا، اذ ذاك ظهور اصلاً، والا لما صح الجواب، والجواب صحيح تام والامر مشهود للمحققين - كما ذكر صلى الله عليه و آله -

وهذه الظرفية المذكورة والمظروفية سرّها شبيه بالتجلي الموسوي الذي قال الله تعالى

١- ذكرناه - ط ٢ - انفصل - م - ك ٣ - ستذكر - ج - م - ك ٤ - او طويل ولهذا - ط
 ٥- ان شاء الله - ط ٩ - التنبيه ان - ط ٧ - يشبه - ط - ج - م - ك ٨ - المربوب وان - ك - م - ك ٨ - المربوب وان - ك - م - ك ٨ - المربوب وان - ك - م - ك

#### [23]/مصباح الانس

فيه: ان بورك من في النار ومن حولها وسبحان الله رب العالمين (٨-النمل) فهو تعالى متجل في النار وحول النار ومنزه عن الجمهة والمكان، والحصر حالة تقيده بالمظاهر وتجليه فيها، فافهم واحضر ١ مع ما اخبرك من انه مع كل شئي ولاتتحكم في ما اخبرك به ٢ عن نفسه بعقلك، ولا تظنن ٣ انه يلزم من عدم معرفتك بما قيل عدم صحته؛ او ٤ من عدم وجدائك ماذكر لك عدم وجوده، فغيرك قد وجد؛ بل قد شهد؛ بل قد استمر شهوده وساعده في ما ادرك شرعة شرعه ٥ وعقله ومشهوده

ثم اعلم ان الحكم في ماذكر من امر التجلى والمظاهر ويُذكر؛ سارٍ من ٦ الحقيقة الجامعة صاحبة الجمع والوجود والغيب والظهور، وهي لاتتقيد باسم ولاصفة - كما مر من قبل - ولا يحكم عليها، ونسبته اليها مع ولا يحكم عليها، ونسبته اليها مع احدية حال وعين ونسبة ووجه وزمان ايضاً اذا اقتضى ذلك بعض الحضرات الاسمائية والاحكام الموطنية الحكية.

ثم ان العاء المذكور - المسمى بالمادة لا الامكانية المنطوية فيه - كمر آة غيبية وانبساط الصورة الوجودية الكونية بتلك المادة وفيها، ^ هو كون ظاهر الحق سبحانه كالمر آة والمجلى لباطنه، فن حيث تسمية ٢ صورة النفس مادة امكانية هي غير الحق بنسبتي البطون والظهور والغيب والشهادة، وقد عرفت حكم الباطن والظاهر، فاعرف منها نسبتي الشهادة والغيب.

فاذا كان مشهودك الحق: قلت هو الظاهر والباطن، واذا لحظت التعدد الكونى وحجبتك الكثرة عن الاحدية ١٠ وتعذر عليك مشاهدة كل منها في الاخر - لعدم تمكنك في شهودك - قلت: ١١ عالم الغيب والشهادة، وقد سلف لك ايضاً في سرّ الامكان والمكن والتجلى والتأثير مافيه غنية فالعين واحدة والمرجع الى أمر واحد؛ والتغاير نسبي لاحقيق، والوجود الذي ذكر لك خبره مرآة ايضاً؛ لظهور حكم التعيّنات الامكانية والاختلافات

۱- تجليهواحضر- ط ۲-الحق- م ۳-نظن- ج ٤-و- ط ٥-ادركشرعه- ج- م-ك ٩- في - ج ٧-المذكور بالمادة -ك - م - ٨-المادة فيها - ط - ٩-نسبة - ط - ١٠-الوحدة - ط - ن - ع - ج - م - ك ١١-ف الاخر قلت - ط الصورية العينية والتفاضل و التفاصيل الاستعدادية الجميلة ١ منها غيبا والتفصيلية شهادة الصورية العينية والتفاضل و التفاصيل الاستعدادية الجميلة ١ منها غيبا والتفصيلية شهادة وعلى ٢ نحو ما سبق التنبيه عليه في سر الاجتاع من قبل. فشاهد الحق في ظاهرية باطنه - من كونها ٣ عجلاه ومنزل نفوذ اقتداره - مرتبة الامكان بما حوته من الاعيان الثابتة المتميزة بالتميز العلمي الازلى واحوالها ايضاً معها، فانها حقائق ممكنة كهي،

ومن جلتها: حقيقة الترتيب المستلزم لحقيقة التقدم والتأخر والتوسط النسبي؟ كاستلزام ؟ كل عين عين احوالها؛ لانسحاب حكمها عليها ودخولها تحت حيطة تلك العين وتبعيتها لها؛ وهذا من اخني اسرار هذه المسألة، وقد تقدم فيها تلويح ولا ° تعرف الا ببحث تفصيلي ونور آلي ٢

فعلم الحق سبحانه بالعلم الذاق والتعلق ٧ الازلى بها، ومنها ما يقتضى البروز في الرتبة الاولى الايجادية - كالقلم الاعلى - فابرزه، والامر فيه من جانب الحق سبحانه عبارة عن استجلائه في عهائه المذكور ٨ من كونه عبلى لباطنه؛ اول تعينات وجوده في أول مجاليه الممكنة؛ فشهد في ذلك الممكن الاول ماسيظهر من العاء من التعينات العلمية بالصورة ١ الوجودية في عالمي ١٠ الارواح والاجسام عما يستوجب الظهور بالايجاب العلمي والقدم ١١ الاصلى - مقدراً على التعين ١٢ او غير مقدّر-

فلها ظهر القلم الاعلى على النحو المنته عليه بالتوجه المشار اليه؛ تبعه في الظهور انضياف ١٣ حقيقة الانبعاث الى التوجه السابق؛ صورة عين الحقيقة اللوحية النفسية، وذلك مع سريان احكام الاسماء والمراتب المذكورة المستندة ١٤ الى الغيب الجمعى الوجودي الالمي ١٥ الجهول المعلوم الذي هو ينبوع الاثار كلها.

ثم اقول: وصورة الاثر الاول هو الوجود المنبسط على الاكوان الظاهر بما نبهت عليه، و الاختلاف المدرك ١٦ في الوجودات المتضرعة عن الوجود الواحد راجع الى اختلاف

٤- والتوسط كاستلزام - ط ٣-كونه - ط ٧-على - ط - م - ك ١-الجميلية - ج ٧-الحق بالعلم والتعلق – ط 🕒 المذكورة – ط ٦ – نورانی – ط – ن – ع ٥- تلويح لا **-** ج 11-العدم - ج **۱۲** – التعين – ج – م ١٠ – عالم – ط ٩-بالصور - م - ك ١٤- الاسماء المذكورة المستندة - ك ١٥ - الجمعي الأحدى ۱۳-مع انضياف - ج <u> ١٦ - في المدرك - ط</u> الوجودي - ط الحقائق الكونية القابلة؛ ليس لاختلاف الوجود في نفسه؛ ولا لان ثمة ١ وجودات كثيرة عتلفة بالحقائق، فانه ماثم ٢ الا وجود واحد ظهر بسبب اختلاف حقائق القوابل مختلفاً ومتكثراً متعدداً، ٣ مع انه في نفسه من حيث تجرده عن المظاهر لايتعدد ولايتكثر. وهذا الاثر المذكور دائم الظهور عن غيب ذات الحق - كما مر - وهو المسمى بالتجلى الشارى في حقائق العالم علواً وسفلاً على حسب الترتيب الواقع - وهو لمقبر عنه ايضاً بالفيض والامداد الالمى؛ المقتضى قوام العالم وبقائه، وسانبهك على اكبر ٤ اسباب البقاء وسبب التفاد بتلويح مختصر،

فاقول: ليعلم ان للحقائق الكونية والمراتب الاسمائية ونسبها في مابينها باجعمها تناسباً وتنافراً ذاتياً غير مجعول.

فالتناسب يستدعى ظهور حكم الجمع الاحدى الاسمائي الالمى المذكور من قبل، فيستى ذلك الظهور في مرتبة تلك المقبقة الكونية - اى حقيقة كانت من حقائق والممكنات - وجوداً معيناً يلازمه البقاء بحسبه التناسب؛ المبق صورة الاجتاع؛ المستلزم ظهور حكم الجمع الاحدى المذكور؛ ولكن بموجب حكم المرتبة التى حصل فيها ذلك الاجتاع؛ اما بين الاجزاء واقا بين جملة من الحقائق، حتى ظهر ٦ بواسطة ذلك الاجتاع سر التجلى الجمعى المذكور، كظهور التواد حال اجتاع الزّاج والعفص والماء، وظهور العناصر باجتاع عدم على المرابع التي هى الحرارة والبودة والرطوبة والببوسة، ووقوع ٨ ذلك الاجتاع الإجتاع الولائق مراتب كلية، لكون الاجتاع واقعاً بين حقائق غيبية، فيقال لصورة ذلك الاجتاع وماظهر به من سرّ التجلّى الوجودي المذكور: ماء ونار وهواء وارض، ويقال لما وقع من صورة ٩ الاجتاع في المراتب التالية لهذه الكلية: ١٠ معدن ونبات وحيوان، وكل ما تنزلت صور الاجتاع في المراتب الجزئية وبرزت احكام الكثرة المتفرعة عن الحكم ما تنزلت صور الاجتاع في المراتب الجزئية وبرزت احكام الكثرة المتفرعة عن الحكم الاحدى؛ انتشت الاسماء و الاحوال و الكيفيات؛ واختلفت القشخصات ١١ لاختلاف

۱-ثم - ط - ك - ولى ان ثمة - م ۲-ثمة - ط ۳-و متعدداً - ط - ج - م - ك ٤-اكثر - ج ٥-الحقائق - ط ۲-الحقائق ظهر - ط ۷-العناصر الاربعة باجتماع - ط ۸-ووقع - ط - ج ٩-صور - ط - م - ك ١٠-المراتب الكلية - ط ١١-الشخصيات - ج

صورالاجتاعات واشرط في بقاء بعضها و نفاده حكم الاسم الدهر وتعينت الاجال بتعين صور الزمان التابعة لحكم قوّة مابه التناسب، وهو الامر الذي تشترك فيه الإشياء المجتمعة اشتراكاً يقتضي التوحد وعدم الامتياز ودوام الجمع.

واما التنافر: فهو بغلبة حكم ما به ١ الامتياز المنشق للتعدد، ويقتضى عكس ما ذكرنا في التناسب، فيكون عنه الموت، وهو الافتراق بين الارواح والاشباح ٢ والفناء والعدم، وهو افتراق الصورة المنتشئة من اجتاعات اجزاء جسانية او حقائق وقوى روحانية - كما مر-.

و اما التفاوت في التقدم و التأخر و البطوء و السرعة و البقاء و النفاد ٣، فبحسب التفاوت في المناسبة وظهور حكمها وحكم ما مر ذكره؛ وبحسب ارتفاع حكم ذلك. والمراد في الحقيقة للحضرتين: الالهية والكونية، ومنها هو ما يتعين بالوقت المطلق والحال؛ وهما الدهر والشأن الالهيان، وبالواقع في كل وقت معين وحال خاص، وهما نسب الدهر والشأن الذكورين ورقائقها.

وكل جعية من الجمعيات الظهرة صورة وجودية على النحو المذكور، سواء سميت كلية عامة او جزئية خاصة، فانها مستلزمة كحكين: احدهما هو مما يشعر بالمناسبة التى بينه وبين اجزاء تلك الصورة الوجودية او حقائقها التى ظهرت هذه الصورة من اجتاعها، والحكم الاخر ليس مما يعلم كل احد نسبته وسببه او يشعر بها على أ التعيين، وذلك هو حكم التجلى الخاص المتعين بتلك الجمعية الخاصة في مرتبة النتيجة، وهو المعبر عنه بالوجه الخاص الذي للحق سبحانه في كل موجود، ومن حيث ذلك الوجه ثبتت المعية الالهية الالهية والقرب الاتم المرجح على القرب الوريدي والعلم بالجزئيات والحيطة والشهادة وغير ذلك.

وقد لوّحت ببعض اسراره من قبل؛ ويسمى هذا الحكم الذي لايتعيّن الشعور به؛ الذي هو اثر الوجه الالمي المذكور في الغالب عند الجمهور بالخاصية؛ المختصة بكل فرد فرد من الاوجه ٦ والصور والارواح، مع الاشتراك الواقع بينها في حقائق ما تألّفت منه

۱-بغلبة ما به - ط ۲-و الابدان - ط و الاجسام - ج - م - الارواح والفناء - ك ۳-والفناء - ط ٤-سببه على - ط ٥-يثبت - ط - ج ٦-الامزجة - ط - ج - ك - م تلك الصورة والمزاج وذلك الموجود كان ماكان.

والضابط في هذا السر: ان كل مايشارك التتيجة فيه المقدمتين؛ ١ والولد الوالدين من المواد الكلية وحقائقها ٢ الاصلية؛ فذلك هو الذي قد يعرف ويشعر بسرة ويدرك فيه وجه المناسبة بظهور حكمها، وكل ما يتفرد ٣ به الولد دون الوالدين؛ والتتيجة دون المقدمتين؛ ٤ والثرات دون اصولها؛ فهو سرّ الوجه الخاص الالمي الذي قبله ذلك الممكن بخصوصيته التي عتاز بها عن سائر الممكنات، وهو من وجه باعتبار ما قررنا ٥ ثمرة الإجتاع المعين لاظهار العين العلمي الذي الملمي الالحي الالمي الذي الملمي الالحياد.

وسبب ظهور هذه الخواص ونحوها، المراتب التي هذه الوجودات المتعينة الظاهرة بها وفيها ومنها؛ وبحسبها مظاهرها؛ وظهور تلك 7 المراتب فيا بينها ولبعضها من بعض؛ متوقف على الوجودات المتعينة والامزجة المذكورة، لتوقف ٧ ظهور الوجودات على اجتاع عدة اجزاء وحقائق كها مر، وبحسب ما يستلاعيه استعداد هذا المتعين.

واعظم الجمعيات الظاهرة صورة في السائط: العرش الحيط، واصغرها: الجزء الذي لا يتجزى من الجسم الحيط البسيط، واعظمها في المركبات التام ^ التركيب: النشأة الانسانية العنصرية، فإن ظهور الانسان من حيثها يتوقف على اجتاع سائر الحقائق واحكام جيع المراتب، واصغر أ الجمعيات في المركبات اصغر ما يتولد ١٠ من الحيوان، والسر في توقف ظهور الموجودات على الجمعية وبها - لا عن ١١ عض الاحدية ماوردت به الاشارة في قوله تعالى: سبحان الذي خلق الازواج كلها مما تنبت الارض ومن انفسهم ومما لايعلمون (٣٦ - يس) فافهم واستحضر ماسبق التلويح به غير مرة، تكن ممن علم بتعليم الله تعالى، ولهذا الامر اسرار غامضة جداً نذكر بعضها فيا بعد ان شاء تكن ممن علم بتعليم الله تعالى، ولهذا الامر اسرار غامضة جداً نذكر بعضها فيا بعد ان شاء تكن ممن علم بتعليم الله تعالى، ولهذا الامر اسرار غامضة جداً نذكر بعضها فيا بعد ان شاء تكن ممن علم للوفلاك - أن قدر الله ذلك - ثم نعود الى بيان ترتيب ظهور

۱-المتقدمين – م ۲-والحقائق – ط ۳-ينفرد – ط ٤-المتقدمين – م ٥-ماقررناه – ج ۲-ظهور حكم تلك – ج ~ م – ك ٧-كتوقف – ط – ج – م – ك ٨-التامة – ط ~ ج – م – ك ٩-حيث هو متوقف على اجتاع واصغر – ط – جميع المراتب كها ذكروا صغر – ج ١٠-يولد – ج – تولد – م – ك ١١-على – ط

الموجودات عن الحق سبحانه على نحو ماسبق الشروع فيم

فنقول: ثم تعين بعد انبعاث اللوح عن القلم الاعلى - كما مر ذكره - فى مرآة النفس الرحماني مرتبة الطبيعة من حيث ارتباطها وظهور حكمها فى الاجسام وبها، وذلك فى الهباء الاول المسمى عند بعضهم بالهيولى الكل ١ واليها تنتهى احدى مراتب النكاح من وجه وباعتبار، ومن العرش الى مقعر الفلك المكوكب الذى هو احد وجهى الاعراف - اعنى الوجه الذى يلى جهنم - ينتهى حكم النكاح الثانى من وجه ايضاً - كامر - .

ثميتنزل ٢ الامر على الترتيب الى النكاح الرابع العنصري حتى ينتهى الى الرتبة الخامسة الجامعة الختصة بالانسان - كما سبق التلويح به-.

ثم للنكاحات ايضاً تراكيب من هذه الاصول وتداخل ومزج، والظاهر اثره في المولود كان ماكان انما هو لاغلبها حكماً فيه واقواها نسبة به من حيث الناكح ومن حيثتة النكاح، كما لوح به صلى الله عليه وآله في علة التلكير في المولود والتأنيث - بحسب غلبة ماء الرجل. ماء المرأة وسبقه وعلوه وبالعكس - وهنا أسراريطول ذكرها ويحرم كشفها. ومن استحضر ان ماظهر في هذا الوجود العيني فالما فو ظل ومثال لما سبق تعينه في الحضرات الروحانية والغيب الاضافي والحضرة العلمية؛ وتذكر خلق آدم على الصورة وخلق حواء منه، واعتبر نظائرهما كالعرش مع الكرسي واللوح مع القلم؛ تنبه لبعض المراد ان شاء الله.

ثم تعين بعد معقولية مرتبة الهباء معقولية مرتبة الجسم الكل، واول صورة ظهر تعينها فيه صورة العرش المحيط، وانحا قلت في الطبيعة والهباء والجسم الكل انه تعينت معقولية مراتبها ولم اقل ثم ظهرت الطبيعة ولاثم ظهر الهباء – وكذا الجسم الكل – من اجل ان كل واحد من الثلاثة امر غيبي كلي لاتنعين له صورة في الخارج، فهو لايزال غيباً، والحق سبحانه له الوجودابحت الواحد، فلايظهر عنه الا وجود، ولا ٣ يمكن ان يتعلق قدرته بما الاوجود له في غيبه أليكون كذلك، فإن كل معلوم شاء فهو كذلك، أي لاوجود له في غيبه أليكون كذلك، فإن كل معلوم شاء فهو كذلك، أي لاوجود له في غيبه أليكون كذلك، فإن كل معلوم شاء فهو كذلك، الاسباء المعدومة من غيبه ألي موجده لاغير، و إنما شأن القدرة اخراج الاشباء المعدومة من

۱-الكلى - ط ۲-ينزل - م - نزل - ك ۳-ولايظهر الا وجولا - ك - وجود فـلا - م ٤-الا بما - ج ٥-عينه - ط - ن - ع - م - ك - ج ٣-عينه - ط - ن - ع - م - ك - ج

## [٥٢]/مصباح الانس

كونها موجودة في علم الله؛ معدومة لانفسها؛ الى الوجود العينى، حتى تتعين وتظهر لنفسها ولا مثالها؛ ولما كان الجسم الكل والهباء والطبيعة بما لا انتقال له من الوجود العلمي والحضرة الاسمائية الكلية الذاتية، لذلك قلنا: تعينت ١ معقولية مرتبة كذا، ولم نقل ثم وجد كذا، فانه لايصح.

واما الذي تجدّد ٢ لهذه الحقائق وامثالها من الاسماء الأول؛ كون الحق سبحانه اظهر بعض معلوماته بتجلّبه الوجودي الواقع في عائه بها، فانتقلت تلك المعلومات المقصودة بالتوجه الايجادي انتقالاً معنوياً من العلم الى العين، وجعل هذه الحقائق الثلاث الكلية ومايشاركها من امهات الاسماء شرطاً في ذلك المعنى الايجادي الملكتي عنه بالتنقل ٣ مع انه لا تنقل ٤ هناك ثم جعل ما اظهر ٥ بهذه الحقائق مجالى ٢ لظهور اثره سبحانه فيا سواها؛ واقامها مجالى له تعالى من حيث هذه الحقائق، فهي مراتب تجليه ومنزل ٧ تدليه ومرايا ظهوره

فالعالم المحجوب برون الحق من وراء حجابية الحقائق المذكورة وامثالها، ولكن بحسبها المجسب الحق، فيظنون ان متعلق علمهم ورؤيتهم إنها هو هذه الحقائق وصورها؛ وان الحق غير مرئى لهم ولامعلوم الاعلما جلياً؛ من كونه مستند هم في وجودهم - وانه واحد - لما يلزم من المفاسد لو لم يكن واحداً ^ ، ونحو هذا من احكام التنزيه اللازم لهذا التوحيد

وطائفة اخرى اوقفت في مقابلة هئولاء فغلب أعليهم ادراك الحق في كل حقيقة؛ لكن على وجه غلب فيهم الحق سبحانه على امره؛ فذهلوا ١٠ عن كون الاشياء مجالبه تعالى؛ وانه الظاهر فيها وحده، فنفوا الغير ولم يقرّوا بسوى الحق تعالى الظاهر، وإذا سئلوا عن التعددات المدركة وسببها لم يعرفوا ماهو ولاكيف ١١ هو ولم يستطيعوا جواباً.

واما الكمّل والمتمكّنون فشاهدوا ١٢ الحق ظاهراً من حيث الوجود، والحقائق كلّمها

۱-ثم تعینت - ج - م ۲ - تجد - ج ۳ - بالنقل - م - ك ٤ - یـنتقل - ط - ن - ع ٥ - ظهر - ن - ع ٢ - بحلی - ج - م - ك ٨ - ان لو لم یكن ٥ - ظهر - ن - ع ٢ - ج لی - ج - م - ك ٨ - ان لو لم یكن كذلك - ج - م - ك ٩ - هئولاهانحجوین فغلب - ط ١ - ا - فذهبوا - م - ك ١١ - وكیف - ط - ج ٢ - الكل فشاهدوا - ط

الا تمهات منها - كهذه التلاثة وغيرها - مجالى و مظاهر، فاتما له السبحانه ابتداء كهذه ونحوها من الاسماء الالهية الذاتية ٢ ، واما مجالى له ولجاليه المذكورة من امهات الاسماء الذاتية والحقائق، والحق سبحانه يستجلى من وراء تعينات سائر الحقائق الكلية والجزئية المضافة اليه سبحانه - معنى الاسمية والوصفية - والمضافة الى غيره، والكل ليس الاسئون ذاته مع ما بينها ٣ من التفاوت في الحيطة والحكم والنقص المتوهم والكمال، فافهم ٤ .

وشاهدوا ايضاً - اعنى الكل ومن زاحمهم في هذه الشهود - في عين الشهود الاؤل؛ ومعه دون مناوبة ولا انفراد، بل جعاً دائماً، ان الحق مظهر الاحكام هذه الحقائق من حيث تعيناتها، وتعددانها يقتضى ٦ لها الامتياز بها عن الحق سبحانه من حيث وجوده الواحد المطلق. وانما قلت من حيث الوجود ٧ الواحد المطلق من اجل ان المسهاة حقائق اسمائية واعيان كونية في حضرة الجمع الاحدى، وبالنسبة الى حقيقة الحقائق انما هي احوال لغيب الذات؛ المعتلى حكمها عن الاسماء والصفات وعن كل وحدة معلومة؛ وكثرة وتعدد وتعين وظهور وتجل وحجاب وعلى وغير ذلك - كما لوحت به من قبل -

وهئولاء هم الذين شهدو الحق من الشهود وعرفوه حق المعرفة بهم - لابه - بعد تحققهم بالشهود والمعرفة الثابتين به سبحانه؛ والمعرفة والشهود الثابتان له سبحانه ايضاً ٨ بهم من كونهم يدركون به ويدرك بهم، واهل هذا المقام لاينفون العالم على نحو ما ينفيه اهل الشهود الحالى؛ ولايثبتونه على نحو اثبات اهل الحجاب مع اعترافهم بالحق سبحانه والعالم؛ وتمييزهم بين الحق وماسواه

فتدبر هذا الفصل، فانك ان فهمته عرفت ان الحقائق المنسوبة الى الحق من حيث الاسمية والوصفية والمنسوبة الى الكون كلها من وجه اسماء ذاتية للحق؛ ومن وجه مجال لذاته؛ ومن وجه الم من حيث مجاليه الكلية و اسمائه الكلية؛ و من وجه المحلية؛ و من وجه المحلم وحدته و احوال غيب ذاته ظهرت لها

١-فاما مجالى له - ج
 ٢-الشلائة ونحوها من الاسماء الذائية - ط
 ١-الشوهم فافهم - ط
 ١- الشابتين له تعالى ايضا - ط - م
 ١- الثابتين له تعالى ايضا - ط - م
 ١- الثابتين له تعالى ايضا - ط - م

## [36]/مصباح الانس

ولبعضهابعضاً منباطنه سبحانه لظاهره، وذلك بحسباحكام تعيناتها وبحسب حكمه من ١ حيثها.

فثم خلق وحق وتمييز غير ما عُقل من صور التميير، ووحدة غير مافُهم من كل وحدة؛ وكثرة غير ما تُصور من الكثرة - مع بقاء كل ذلك بجاله وصحته - فافهم ان كنت تفهم، ولا تحصر الامر فيا بلغك ٢ ولافياترى، وتعلم وتدبّر فيا يقرع سمعك، فهذا لسان غريب ٣ بعيد جداً، قريب لمن لم يتعد ٤ حداً ولم يتخذ عند الرحن عهداً، بل كان بالذات والحقيقة والفعل ٥ والحال سيداً وعبداً، وقد استرسل القلم بحكم وارد الوقت وقهر حتى ابدى مالم يخطر ابدائه، فلنقبض عنانه ولنعد الى تتميم ما شرعنا في ذكره ٦

فنقول: ثم ظهر عن الحق وبه وبواسطة ماذكر من المراتب ٧ والمظاهر مضافاً الى ذلك تأثير حركة العرش الظاهرة ^ ، وروحه وصورته: صورة الكرسي وروحه وحركته.

وانما قلت حركة العرش الظاهرة، لان الحركة فيا تقدم غيبية اسمائية وروحانية معقولة و ١ ذهنية مثالية، وفي الغرش تقت مراتبها بالحركة الصورية الحسية فتربعت، فحصل الاستواء الذي لا يخي سرة على من عرف وتذكر ماسلف؛ فإن الامر فيا قيل مثاله مايقال في المركب الذي يكون شديد الالتحام قوى التركيب، بانه اما إن يكون مافيه من قسمي اللطيف والكثيف قريبين من الاعتدال، اولا يكونان ١٠ كذلك.

فان كان الاول فانه اذا قوى تأثير الحرارة حدثت حركة دوريّة - كما في الـذهب -فان اللطيف اذا مال الى التّصعّد جذبه الكثيف الى اسفل فحدثت ١١ لـذلك في الجسم ١٢ حركة دوريّة.

وان كان الثاني وغلب اللطيف تصعد بالكلّية واستصحب ١٣ الكثيف معه - وان لم يغلب اللطيف - مع ان الكثيف لم يكن غالبا جداً اثرت النار في تسييله القوى او تسييله

۱-حكه الحق من - ج ۲-بلغت - ج ۳-سماعك فهذا غريب - ط ٤-لايتعد - ج ٥-والقول - ط ٤-لايتعد - ج ٥-والقول - ط ١٠-يكون - ج - م - ك ٧-بواسطة المراتب - ط ٨-الظاهر - ط ٩-معقولية و - ط ١٠-يكون - ج - م - ك ١٠-فحدث - م ١٠-يكون - ج - م - ك ١٠-فحدث - م ١٠- لذلك الجسم - ط ١٣-يستصحب - ط

الضعيف، والآ ١ فلم تقو على تليينه - فضلاً عن تسبيله -.

ومن ٢ اسباب حدوث الحرارة الحركة ايضاً، فاعتبر المثال ٣ وتدبر وتذكّر تضاة المقائق الاسمائية الاصلية المتوجهة الى ايجاد العالم وقول الخراز ٤ انه عرف الله بجمعه بين الضدين، وتذكر ايضاً الميل الارادى الذى لوّحتُ بسرّه، وكذلك التناسب والتنافر وحكيها، وانظر حينئذ ما أدرج للالباء المتأملين في هذه الكلمات من غامضات الاسرار تعرف ما تضمنه هذا التلويح ان شاء الله؛ ومن المقام الذى هذا لسانه يقلع على على علمة دوران الافلاك بالارادة والقسر من حيث حكم ٥ الجمع الاحدى الذاتي الالحي؛ وتعرف ايضاً علم تأثير الكواكب باتصالاتها وانفصالاتها وحركاتها المختلفة وتلاقي اشعتها واختلاف التأثير عسب الاجتاع والافتراق والتناسب والتنافر، وغاية كل ذلك وغرته ٢،

وعليك أن تتذكر ايضاً حدوث الحرارة من الحركة وحدوث الحركة من الحرارة اولاً، فان تفطنت لما سبقت الاشارة اليه في المثال للضروب وغيره عرفت سر ابراز الافلاك والكواكب بالحركات والقوى والارواح والاحوال والاشعة والتسب والمراتب والخواص آخراً؛ صورة ماكان ٧ سبباً في وجودها وظهورها اولاً، فترى المؤثرات في الشئي ظاهراً ٨ شاهدة بنفس تأثيرها فيه آخراً لمن كشف عنه غطاؤه؛ ان تأثيرها ذلك مسبوق بتأثرها ممن اثرت فيه من حيث تدرى ومن حيث لاتدرى، لكن من جهتين عتلفتين، فافهم، وتعرف ايضاً ٩ ذوقاً سر قول م تعالى: وسخر لكم مافي السموات ومافي الارض جيعاً منه الشه وسر قول الحلاج ايضاً؛ ولدت امى اباها ان ذا من اعجبات كيف هو؟ ويصير بعد توهم استحالته عندك بديهاً أوليا ١٠.

ويكل لك مشاهدة هذا السر في الانسان الذي هو اخر مولود من الانواع، مع انه الى مرتبة كماليه يستند العماء الذي هو ام الكساب الاكبر والحضرة الجامعة للاسماء الالهية

١- ق تسبيله والا - ج - م - ك ٢ - تليينه ومن - ج - م - ك ٣ - هذا المثال - ط - م - ك ٤ - الحزاز - ط ٥ - الحكم - ك - م - ك ١ - م - ك ١ - م - ك ١ - م - ك ١ - م - ك - الحزاز - ط ١ - م ١ - ك الحراث - م ١ - ك ١ - من: فترى إلمؤثرات .... الى هنا ساقط من المخطوطة،

## [٥٦]/مصباح الانس

والاعيان الكونية ومنزل تدلّى الحق سبحانه وحقيقة الحقائق وعمل نفوذ اقتداره على ١ نحو ما سبق التلويح به، وهنا تفاصيل واسرار:

منها: ما لايكن التصريح به اصلا.

ومنها: ما ان شاء الله فتح عليك مقفّله عند فهمك ماضُمتن هذا الالماع، فتعرف الامر على مقدار ما يمكن الاشارة اليه بواسطة العبارة – ان يسر لك ويُسّرت له – فان الافصاح متعذَّر، لان الامر يضيق عند نطاق العبارات ويجلّ عن ان يكون هدفاً لاسهم الاشارات، فافهم.

ونعود فنقول: ثم ظهر بعد الكرسى الكريم الذى هو الفلك المكوكب على نحو ماتقرر صورة العناصر الاربعة مع تأثير حركتى العرش والكرسى، ثم ظهر بعد العناصر السموات السبع، ثم ظهرت المولدات بعد الافلالة السبعة - على حسب الترتيب المعلوم - والانسان منتهى تلك الاثار ومجتمعها.

فالامر ينزل من حقيقة الحقائق الساة ايضاً بحضرة الجمع والوجود وغير ذلك؛ نزولا غيبياً من مرتبة وسطية قطيقة مو كزية بحركة غيبية معنوية اسمائية ذاتية احاطية الى النفس الرحماني المنعوت بالعاء، ثم الى المرتبة القلمية العقلية، ثم اللوحية النفسية، هكذا الى العرش؛ الى المكرسي؛ الى السموات؛ الى العناصر؛ الى المولدات؛ حتى يتصل بالانسان ١٠ ، فان ترتيب نزول الامر بعد الاستواء ليس ترتيب الايجاد، فاذا انتهى الامر الى صورة الانسان انعطف من صورته الى الحقيقة الكلية الكالية المختصة به؛ المساة بحقيقة الحقائق، هكذا دائرة تامة كاملة دائم الحكم الى حين انتهاء ماكتبه القلم من علم ربّه في خلقه، ويقضى الله بعد ذلك وقبله ماشاء ويحدث من شأنه مايريد

١٠ - تنبيه على قوله: ان الامر ينزل من حضرة الجمع نزولاً معنوياً من مرتبة وسطية ينبغي ان يتحقق ان مبدأ التأثير الوجودي لم يكن من الجهة التي يسمى الان علواً، بل انما هو من حقيقة الوسط ثم ظهر منه ماستى علواً وسفلاً بالنسبة لمن تعين به الجهات، فالعلو من حيث المرتبة الوسط ثم صار من حيث الصورة كما علا به منه فافهم (الشرح).

## «وصل»

اعلم ان جيع الصور المدركة في العالم هي صور الحقائق الاسمائية والمراتب الالهية والكونية؛ وصور لوازمها من النسب والصفات والعوارض - كالاحوال وغيرها - فطلق ظاهر النور ومابه الادراك الحتى هو صورة الوجود المطلق وحكمه من حيث عروضه واقترانه بما ظهر به من الحقائق المستجنة فيه ازلاً.

والقلم الاعلى مظهر الاسم المدبر وصورة صفة القدرة

واللوح مظهر الاسم المفصل وحقائق الطبيعة ١ من حيث ارتباطها بالاجسام؛ مع المباء الذي هي ٢ الهيولي الكل الجاورة للطبيعة في العلم، نظائر ٣ حقائق حضرة الالوهية ٤ والجمع، مع حضرة الامكان.

ومطلق الصورة الجسمية المتعينة بالعرش؛ في اول المظاهر الشهاديّة للحقيقة العمائية النفسيّة الرحانية؛ المتوقف ظهورها على اجتاع حقائقها الاصلية وتوجّه بعضها الى بعض بسرّ الامر الجامع بينها وحاله؛ المكنّى عنه بالحركة الغيبيّة الارادية الذاتية، وقد لُوّح به من قبل.

وروح العرش القلم ٥ الاعلى وسرّ روحه الاسم الرحمن.

والكرس الكريم النفس الكلية المساة باللوح، وسرّ روحه من الاسماء الاسماء الرحيم، وجيع الافلاك ومافيها من الكواكب صور الاسماء وحضراتها، فالافلاك للمراتب، والكواكب للاسماء، والملائكة صور احكام الاسماء، والعناصر صور الاسماء الختصة بالعماء والشمس مظهر الالوهية المن حيث امدادها بالاسم الحيي ونحوه لمظاهر الاسماء، والقمر من حيث صورته الحقيقية مظهر حقيقة العالم ونظيره الالمن حيث وجوده؛ بل من حيث المكانه، وباعتبار حقيقة حالة الاستنارة بالنور المستفاد من الشمس هو مظهر العالم من

۱-والحقائق الطبيعية - ج ۲-هو - ط - ج - م - ك ۳-مظاهر - ط - ن - ع ٤-الالوهية - ط ۵-العرش من بعضالوجوه والاعتبارات القلم - ج - م ك ۲-باللوح ومن- م - ك ۷-الالوهة - ج ۸-ومظهره - ك - ويظهره - م

#### [٥٨]/مصباح الانس

حيث ظهوره بالوجود المقرن به الفائض من الحق تعالى؛ جعله سبحانه آية على سرّ الوجود المحض من حيث هو هو، واعتباراً له ايضاً من حيث عروضه بحكم الالوهية لاعيان المكنات.

ولما نبهنا عليه صح للقمر الجمع ا بين الامرين المتغايرين؛ ٢من الظلمة والنور؛ واللطف والكثافة اللازمين له ٣ و قبول النقص والزيادة و انصباغه بسرعة حركته و احاطته بقوى سائر الكواكب و حركاتها و خواصها و ايصاله الجميع الى ماهو تحته بالصورة.

هذا مع أن مافيه من النور من كونه نوراً لا يتغير ولا يغاير الشمس؛ وهو خليفة الشمس في ظلمة الليل، وهكذا هو خليفة الحق في الليل الكوني، وكل يخلف الاخر في وقت ما ومقام ما من الجهة التي تقتضي تميز اكل منها عن الاخر، فالخليفة في وقت يستخلف مستخلفه؛ امّا كناية المصورة الوكالة عن امر الوكيل؛ وامّا تصريحاً اليضاً، كها وردت به الاشارة النبوية بقوله: اللهم أنت الصاحب في السفر والخليفة في الاهل المورود بعل الليل والنهار خلفة (٢) حلفرقان) ولليوم الجمع بين حكيها، كها ان مرتبة الكال تجمع الين مقام الخلافة والاستخلاف ولاتنحصر فيها، فافهم.

ثم نقول: ومن حيث ان بالنور الشمسى ظهرت الكيفيات الخفية في الجرم المظلم القمرى التي لولا النور ماشوهدت؛ كانت الشمس مظهرة ١١ للقمر، ومن حيث انه لولا الاقتران الحاصل بين نور الشمس وجرم القمر ما وصف النور الشمسى بالاختلاف والتغير؛ ولا اثر المد والجزر والنقص والنهاء والذبول وغير ذلك من الاثار اللازمة له والظاهرة من الحق سبحانه به من ١٢ حيث هو كذلك ولا امكن ١٣ ايضاً في الوقت الواحد جعه بين امرين مختلفين بحيث ان يبرد شيئاً ويسخّن آخر؛ ١٤ ولا ان يكون الاضائة

 منه والظهور من حيث انطباعه في جرم القمر ١ في قطر - مع غيبة صورته في قطر اخر -هذا الى غير ذلك بما لايخني على الالتاء المتدبرين؛ كان ٢ القمر مظهراً للشمس ومفصل ٣ جمل احكامه وخواصه المنطوية في ذاته المتوقف ظهورها وتعددها على القوابل المختلف؟ الاستعداد

فتدبر هذا المثال وماسلف لك في امر الحق سبحانه من كونه وجوداً محضاً واحداً فرداً لايدرك ولايعرف ولايحاط به رؤية وعلماً؛ °ومن كونه وجوداً ظاهراً في اعيان المكتات، وبها وبحسبها يعرف الحق والاعيان والوجوب والامكان؛ وسر الخلافة والاستخلاف الظاهر حكمها تماماً بالانسان، ويعرف ايضاً صورة تعلق العلم الالمي بكل شئي على النحو الكلى الذي لا يتغير الثابت من جهة معرفته اللوازم؛ ولوازم اللوازم، ويعرف ايضاً سر تعلق علمه سبحانه من الوجه التفصيلي بكل جزء من كل ذي جزء لا يعرب عن علمه شئى في الارض ولافي الساء، ويعلم سر قوله: حتى نعلم (٣١ - عمد) و سر الاسماء والصفات والافعال والامر والايجاد والاسباب والمسببات والشروط والوسائط ٨، و سر حضرات الأسماء والافعال الفلاك و البطبائع والمولدات و عالم الخلق والامر والايجاد بالسبب و بدونه، وهكذا ١ حكم مرتبة المظهرية في الصور ١٠ العلوية الفلكية.

واما العناصر من وجه اخر فانها ١١ مظاهر الطبيعة - لكن لامطلقا- بل من حيث ظهور حكمها في الاجسام، وذلك في العرش باعتبار؛ وتحت مرتبة اللوح المحفوظ باعتبار اخر. وكما ١٢ ان تحتها هنا من حيث الصورة اربع ١٣ مراتب: مرتبة المعدن ثم النبات ثم الحيوان ثم الانسان، فكذلك الامر هناك من حيث المعنى فوقها من حيث حقائقها اربعة ١٤ المذكورة: رتبة اللوح المحفوظ والقلم الاعلى والنفس الرحماني وغيب الذات المنعوت من

۱-فیالقمر-ط-م-ك ۲-وكان-ط-فكان-ج ۳-مفصلا-ج-م ٤-انختلفة-ط-ج ۵-ولانجاط رؤیة و علما-ط-رویة-ن-ع ۳-معرفة-ج-م-ك ۷-من ذی جزءـط ۸-والمسببات والوسائط-ط ۹-هذا-م-ك ۱۰-الصورة-ط ۱۱-وجه فانها-ج ۱۲-باعتبار وكما-ج-م-ك ۱۳-اربعة-ج ۱۶-الاربع-ج

## [٦٠]/مصباح الانس

حيث تعيّنه الاول بمقام الجمع الاحدى الذي تستند اليه الالوهية ١ ؛ والى اسمه يعُزى ١٠ النفس ٢ اربعة لاربعة.

ولما ترددت حقيقة الحقائق المشار اليها ٣ بمقام الجمع الاحدى بالحركة الغيبية العلمية الارادية المنبه عليها من قبل في مراتبها الاربع الاسمائية الذاتية، كانت ذات ست عشرة رتبة ظهرت من ضرب الشئي ٢٠ في نفسه، وهي الاربعة الالهية الاصلية؛ والاربعة الطبيعية؛ والاربعة الاخلاط الانسانية المزاجية.

ولما كانت الفردية شرطاً في صحة الانتاج وتمامية صورته - كما مرّ في سرّ النكاح - كان سرّه في هذا المقام عبارة عن غيبوبة الحقائق الاسمائية الاصلية في صور مراتب انفسها، فتبق من السنة عشر اثنتا عشر؛ تقدّرت وتعينت في العرش الحيط، فكانت اثني عشر برجاً صورية تحملها اليوم اربعة الملاك تنظر اليهم وتظهر بهم الاربع الحقائق الالهية المذكورة وتنفذ بهم - اى بالجملة آثارها - فيبن عمو محل لها، وظهر سرّ السنّة عشر السارى ٥ الحكم في الوجود الخافية ٥٠عن اكثر المدارك

فاذا جاء الموطن المجُسِّدُ للمحاني المحردة في القوالب التناسبية وقامت الحقائق المذكورة الحاملة للحملة صوراً - كارواحها ومظاهرها - ظهر حينئذ من حيث النسبة العامّة سر العرش وحمله وحملته المنبه على مرتبة من له الحكم في الموجودات والعوالم، تبارك الله رب العالمين.

فتدبّرما سمعت و اعرف نسبة كل صورة كلية الى روحها، والاسم ° الربّاني الذي هي ° له مظهر، واستدل ° لبعد معرفة القصود فهمه ٦ بما ذكر؛ على ^ مماسُكت عنه،

١- اى: يُنسب ٢٠ - اى من ضرب الاسماء الاربعة الذائية التى جمسها مقام الجمع الاحذى في اربعة عوالم ومظاهر - ش ٣٠ - صفة بعد صفة للستة - ش ٤٠ - صفة سرّ العرش - ش و حملته الثمانية المنبه - ج - صفة سر العرش و حكمه و حملته الثمانية المنبه - م - ك ٥٠ - بالجر عطف على روحها - ش ١٠ - اى الصورة الكلية للاسم الرباني مظهر وهو سرّها - ش ١٠ - صيغة امر عطف على اعرف - ش ١٠ - متعلق باستدل - ش
 ٨٠ - متعلق باستدل - ش

۱-الالوهية-م-ك ۲-النفس الرحماني-ج ۳-اليه-ط ٤-في شئى-ط ٥-السارية-ط-م-ك ۲-المقصود وفهمه-ج-م-او فهمه-ك فالقصد الايجاز والاجال، واعتبر حكم بقية الكواكب الخمسة التى لم يعين ١ الاسماء المختصة بها، بل وقع الاختصار على ذكر الشمس والقمر؛ لكلّية سرّهما وجلالة احكام مظهريتها، وكذا ماذكر من سرّ الوكالة والخلافة والاستخلاف وغير ذلك؛ وتنتبه ١٠ للانسان الكامل ٢؛ وانّ نسبة حقيقة الحقائق اليه بما سبق ٢٠ من التفسير نسبة حقيقة كل موجود الى صورته.

وقدع وقتك النقولنا: حقيقة الموجود وعينه الثابنة وماهيته ونحو ذلك عبارة ٣٠ عبادًا ٥٠٠ فتذكر ؛ يلح لك من المجموع معظم اسرار الارتباطات والمناسبات الشابتة بين المراتب واهلها؛ وبين الارواح وصورها؛ وبين الاسماء ومظاهرها؛ وبين الفروع واصولها، وترى التطابق الذي بين المُثل المظهرية وبين الحقائق الظاهرة بها وفيها، فينفتح لك بذلك وماقبله اسرار عزيزة المية يُقل ٥٠ وجد ان عارفها، فإعرف قدرها، واحد الله وحده لارب غيره

# «تتمة شريفة»

لما ذكر في هذا الفصل المتقدم ٢: لاشك ١٥ في استناد العالم الى الحق من حيث مرتبته المساة الوهة ٤، و لهذه الالوهة - كما قد علمت عامر - حقائق كلية هي جامعتها ويستى في اصطلاح اهل الظاهر - الصفاتيين وغيرهم-: حيوة وعلماً وارادة وقدرة، والالوهة ٥ مرتبة للذات المقدسة ونسبتها اليه نسبة السلطنة الى السلطان والخلافة الى الخليفة والنبوة الى النبي، يُعقل التمييز بينهاحقيقة وعلما، اى بين المرتبة وصاحبها من سلطان وخليفة وغيرهما ٦، فلا ٧ يظهر في الخارج للمرتبة صورة زائدة على صورة صاحبها، لكن يُشهد اثرها متن ظهر بها مادام لها ٥٠ الحكم به؛ وله بها؛ ومتى انتهى حكمها ٨٠ به؛

\* ١- صيغة امر - ش \* ٢- وهو انها مقام حضرة الجمع - ش \* ٣- خبر ان - ش \* ٤- اى كيفية تعينه في علم الله - ش \* ٧- اى للمرتبة - ش تعينه في علم الله - ش \* ٧- اى للمرتبة - ش \* ٨- اى للمرتبة - ش \* ٨- اى للمرتبة - ش \* ٨- اى بسبب صاحبها - ش

١-يتعين - ط - ج ٢- تنتبه لسرّ الانسان الكامل - ط - م - ك ٣- المقدم - ط - المذكور - م
 ١-الوهية - م ٥-الالوهية - م - ك ٢- وسواهما - م - ك ٧- ولا - ن - ع - م - ك

## [٦٢]/مصباح الانس

ومن حيث هو لم يظهر عنه اثر، وبق كسائر من ليست له تلك المرتبة، فافهم هذا واستحضر ١٠ ايضاً ما سلف من ان الحق سبحانه من كونه مسمى بالرحن هو الوجود الواحد البحت، وان ٢٠ الاسم النور من حيث ظهوره وظهور غيره به؛ صورة ٢٠ مطلق الوجود، وان صور ١ الموجودات كلها مثل ومظاهر للحقائق الاسماء الالمية، وان الذات من حيث هي - مع قطع النظر عن الالوهية ٢ الجامعة للاسماء والصفات - لانسبة بينها وين شئى اصلا؛ ولائنسب البها بهذا الاعتبار اثر ولاحكم ولا اقتضاء ولاغير ذلك من الصفات، فافهم وتذكر.

ثم نقول: واذا عرفت هذا فاعلم ان اتم مظاهر النور في صور الموجودات الحسية الشمس، فحقيقة الصورة الشمسية النور، والشكل امر عارض للنور؛ لحقه لموجبات لا يخف معظمها على من تأمّل ما اسلفنا في امر المراتب والمواطن والحقائق الاسمائية الالمية والكونية؛ والافلاك ايضاً والارواح القائمة بالصور وغير ذلك، فهي - اعنى الشمس - مظهر الاسم النور ومظهر الالوهة الميضائين حيث امدادها بصفة الحيوة من حيثتة النسبة ؛ المسماة بالاسم الحي لمظاهر الاسماء التي تحت حيطتها، ولنورها الذي قلنا انه حقيقتها من حيث الصورة ومنها متناهية.

فالختص بالشمس من حيث كينونة صورتها في الفلك الرابع الذي هو وسط الافلاك السبعة ثلاث حركات، والمتعلق بنورها العام المفاض على قابليته ثلاث حركات اخرى، فالمختص المعمورتها ثلاثة عن وترجع الى نوعين:سريع وبطئى، فالحركة السريعة التامة ٥٠ هي الحركة اليومية التابعة للدورة الكبرى الاحاطية العرشية ٧، والبطيئة قطعها في كل يوم جزءً و احداً من ثلاثين جزءً من برج واحد، و هذه ٨ غير تامة والحركة الثالثة

#1-ئانی المقدمات - ش #۲-ئالث المقدمات - ش #۳-خبر ان - ش #2-خبر لـقـولِـه: فالختص - ش ثلاثة اقسام - ج - م - ك #0-المستمرة - ش

۱-صورة - م ۲-الالوهة - ط - ج ۳-الالوهية - ط - م - ك ٤-من حيثها نسبة - ط - بانحاء حيثية النسبة - ن - ع ٥-الصور - ج - م - ك ٢-المختص - ن - ع ٧-الكبرى العرشية - ط ٨-وهي - ط- ج الغير المستمرة هي حركتها بالقهقري، كطلوعها من مغربها على ماورد في التعريف الصحيح الالمي النبوى، والحركات الثلاث الأخر المضافة اليها من حيث نورها على ثلاثة اقسام ايضاً و ١٠ نوعين، فالنوعان: السريع والبطئ، فنها سريعة احاطية خاصة، وهي ٢٠ المضافة الى نورها المنطبع في جرم القمر، ومختلفة ٣٠ في البطوء عامة وهما القسهان، والقسم الثالث مالايدوم حكمه، وهو حركة رجوع الكواكب الخمسة، فانها ١٠ من بعض احوال النور من حيث ظهوره في اجرامها، كانقسام اللون وغيره من الاعراض وتجزيه ١ بانقسام عله، والسريعة الاحاطية العامة الحكم؛ الحركة ٥٠ اليومية العرشية الشاملة سائر الافلاك والكواكب المختلفة ٢ في البطوء ما ١٠ يضاف الى سائر الكواكب ايضاً على القولين: قول من قال: ان الكواكب باسرها لانور فا، وانها تستفيد النور من الشمس، والقول الاخر: ان الكواكب لها نوعان من النور: احدهما مستفياد من الشمس والاخر غير مستفاد منها.

فبان ٧٠ لك ان النور الشمسي يضاف النه من هذه الوجوه بهذا الاعتبار انواع من الحركة كما بينا؛ وينضاف الى النور من كل حيثية واعتبار من الاعتبارات المذكورة وغيرها حكم ٨٠ واثر عالف للأستكام والإثار الاخر المضافة اليه من غير هذه الوجوه، فافهم هذا واستخرج ما أخنى لك من غامضات الاسرار في هذه النكت العلمية المثالية والاخبار؛ لتعلم ان وراء مائين اموراً المراد ٩٠ بالقصد الاول بما لُوح به من سابق البيان معرفتها، وماسوى ذلك فراد بقصد ثانٍ تابع.

ثماعلم ان الحركة المختصة بالشمس؛ الغير المستمرة - كطلوعها من مغربها - نظير احتجاب نور التجلى الرباني الذي به بقاء العالم وحيوته بعوده معنى الى مقام الجمع الاحدى الذاتي الغيبي؛ وقد نتبهت عليه، وهذا العود والاحتجاب - هوالمقتضى فناء هذا العالم - الفناء \*\* ١٠

<sup>\*1-</sup>عطف على ثلاثة - ش \*٢-اى الخاصة - ش \*٣-اى ومنها- ش \*٤-اى الحركات- ش \*٥-خبر لقوله: والمختلفة - ش \*٥-خبر لقوله: والمختلفة - ش \*٥-خبر لقوله: والمختلفة - ش \*٧-أى ظهر - ش \*٨-فاعل ينضاف - ش \*٩-مبتدله خبره قوله: معرفتها، وهذه الجملة صفة الامور - ش \*١٠-بدل من الفناء الاول - ش

١ – تجريته – ط ٢ – وانختلفة – م – ك

## [36]/مصباح الانس

الذى يأتي بعده الحشر ويسمّيه بعض الفضلاء دولة السّرَ والفرّة؛ المقابلة لدولة العزّ والكشف، هذا ١٠ وان لم يعلم سرّ ذلك.

واما حركة رجوع الخمسة الخنس: فنظير رجوع احكام حقائق الاسماء الالهية الاربعة المكتى عنها عند اهل الحجاب وبلسانهم بالحيوة والعلم والارادة والقدرة - كا سبقت الاشارة الى ذلك مع خامس الاحكام الاربعة الذى هو ١ حكم المرتبة الجامعة لما ٢٠ - الى ٣٠ الذات المقدسة بسرّ: واليه ٤٠ يرجع الامركله (١٢٣ - هود) فيظهر حكم الحالة ٢ الحجابية بعود النجلى التوجهي نحو العالم الذي يلحقه الفناء الى ٥٠ حضرة غيب الذات - كها اشرنا اليه - فان حقائق الالوهة المنبه عليها مع الالوهة فروع لمقام الجمع الاحدى المكتى عنه احياناً بحضرة الذات و ٢٠ تبع لما ٢٠ ؛ فافهم.

ثم لما كان العرش محل الاستواء ومظهر تمامية الظهور الاول والاحتواء، كانت صورته من حيث الاعتبار مثال مطاق حقيقة الالوهة، والقوى الاربعة التي لبروجه وارواحها مثل ٨٠ ونظائر لحقائق الالوهة؛ وهي الاسماء الاربعة المذكورة التي بها تتمكن الحملة من الحمل - وهي الحافلة للحملة ٣ إيضاً- ي

واما رقيقة الامداد التيمن حيثها يصل من الحق سبحانه الى الصورة المحيطة وما حوته ٩٠ ما به ١٠٠ بقاء الجميع وبقاء احكام قوى الصورة المذكورة وما اشتملت ١١٥ عليه، فثال ١٢٠ نسبة التعلق الذاتي بمرتبة الالوهة؛ وقد يعتر عنه بالتوجه الامرى الذاتي الاحدى.

ولما عم حكم ١٣٠ هذا الامر حقائق الاسماء الأوّل المنبّه عليها، ظهر للحركة اربع مراتب، لكل حقيقة مرتبة، وقد ذكرت من قبل: واولها: الحركة الغيبيّة التي بها حصل

۱- ای خذ هذا ومضی هذا - ش ۲۰ ای الاحکام - ش ۳۰ متعلق الی الرجوع - ش ۲۰ مضاف البه بسر - ش ۵۰ متعلق بعود - ش ۴۰ عطف علی فروع - ق ۲۰ ای حضرة الذات - ش ۸۰ علی صیغة الجمع بالرفع خبرلقوله: فالقوی - ش ۴۰ ای الصورة - ش حویه - ج ۱۰ فاعل بصل - ش ۱۱۰ ای الصورة المذکورة - ش ۲۰ اخبر لقوله: وما رقیقة الامداد ۱۳۵ ای حکم التعلق الذاتی - ش

١ - والقدرة معخامس الاحكام الاربعة التي هو - ط ٢ - فيظهر الحالة - ط - فيظهر - حكم حالة - م
 ٣ - للحامليه - ط

السريان الوجودى بالباعث الحُتى من الحضرة الناطقة بـ «احببت ان اعرف» وفي العرش انتهت رتب الحركة وتقت ، فظهر حكمها وخفيت اصولها - كها بينا ذلك في سرّ الفردية - وتوقف النتيجة عليه وتوقف ظهور الاثر من الظاهر على امر باطن فيه او منه ١٠ ؛ فافهم، هذا تلمح سرّ التربيع في البروج وسرّ حقائقها الاربعة وسرّ الاستواء وسرّ خفاء الحقائق وظهور حكمها في صورة العرش وماحواه من الصور وسرّ ١٠ الحمل والحملة.

واما اثنا عشرية البروج: فقد تقدم بيان سرّها في سرّ المراتب الستة عشر، لما سبق التلويح ببعض اسرار الحركة، فاضف ٣٠ ماسلف الى ما ذكر الان، وتدبّر الجميع تطلع ٤٠ على اسرار غريبة عزيزة جداً، والله الهادي.

وها انا اختم هذه التنمة بنكتة شريفة في امر الدور؛ وهو ان ادوار ١ الكواكب والافلاك وانواع حركاتها التفصيلية ٢ هلي على عدد رقائق الاسماء التي هي صورها ومظاهرها؛ وعلى عدد احكامها ونسها وارتباطاتها ٣ وحيطتها وتعلقها وتخالفها وتوافقها ٤ وتناسها فيا ٩ بينها وتباينها، فالاتم حيطة اكثر حكما واطول مدةً، فافهم.

واذا عرفت ماذكر تعرف سرّ العدد اليومي والاسبوع والشهر والعام المضاف الى ذلك كله؛ وسرّ العرش واندراج سائر الصور في صورته؛ وتبعية ٥٠ احكام الصور جيعها وحركتها ٦ بحركته واحكام صورته؛ والاسم ٦٠ الدهر الذي هو روح الزمان واصله؛ وكون الدور العربي مظهراً للزمان ٧ فرقائقه ايام ثم ساعات ثم درج ثم دقائق؛ وماعدا ذلك ان اعتبر متزائداً متصاعداً ٩؛ فهو تكرار، وان اعتبر متنازلاً؛ فتجزئة وتفصيل حتى تنتهى القسمة الى الان الذي لاينقسم، مع انه اصل كل ما انقسم من الصور الزمانية، وكل ما تمتّ المراتب الاربعة المذكورة الزمانية، عاد التكرار المشلى - لا العيني - هكذا دائماً في

۱۵ کان الباطن غیر داخل فی الظاهر بل مبدأ له - ش
 ۲۵ کان الباطن غیر داخل فی الظاهر بل مبدأ له - ش
 ۲۵ جواب کا حال کی دراج - ش
 ۲۵ جواب کا حال کی دراج - ش
 ۲۵ جواب کا کی دراج البرش و سر - ش
 ۲۵ جواب کی دراج - ش
 ۲۵ جواب کی دراج البرش و سر - س
 ۲۵ جواب کی دراج البرش و سر - س
 ۲۵ جواب کی دراج البرش و سر - س
 ۲۵ جواب کی دراج البرش و سر - س
 ۲۵ جواب کی دراج کی دراج البرش و سر - س
 ۲۵ جواب کی دراج کی

١-عدد ادوار - ط - م - ك ٢ - وانواعها التفصيلية - م - ك ٣ - ارتباطها - ج ٤ - تعلقها وتوافقها وتوافقها فها - ط ٣ - جيعاً وحركتها - ط - حركاتها - ن - ع - ج
 ٧-مظهر الزمان - م - ك ٨ - ومتصاعداً - ج

#### [٦٦]/مصباح الانس

كل موطن على مقتضى حقائقه ونسبه؛ وفي كل دور على مقدار حيطة حكمه في اهل ذلك الدور وبحسبه فاعرف هذا وتذكر ما سلف يبدو لك من غرائب الاسرار ونفائس العلوم مالايمنحه الآكل مجتي.

ولما ذكر في هذا الباب تفاصيل عزيزة واسرار خفية لايجدها المنجّم في فنّه ولا الحكيم والفيلسوف ١ بفكره وبحثه؛ ولا المتكلم في الاخبارات الالهية والنبوية بتأويله وحدسه، فاعرف ماقرع سمعك وسمع فهمك واحد الله.

ومن هذا الذوق يعُرف ايضاً سرّ الايام الالهية التي هي من الف سنة ومن خسين الف سنة، وان ذلك راجع الى حيطة حكم الاسم او المرتبة التي ينضاف اليه اليوم والحركة المعينة له - اي لليوم - فافهم.

ثم اعلم ان لحذه الاصول تتات يتعذّر افشائها؛ لما تتضمن ٢ من المفاسد - وان كان ماذكر مما يجب صونه ايضا - لكن تخفي ٣ على المطلع على تلك التتات بعد معرفة ٤ اصولها وقبل رسوخ قدمه في مقامات و التحقيق من ١٠ امور مضرة؛ كفتور الهمة عن التوجه والتعبد، بل رتبا القطع عن ذلك بالكلية؛ ورتبا سقط تعظيم المراتب الوجودية من باطنه جلة، فلم ينفعل لحكم شئى منها ٢٠ ونظر الى مافي الوجود بعين الاحدية لابعين تمييز المراتب وحكمها، فلم يحكم بتفاضل ولا اولوية، لعلمه بالوجه الخاص و ٣٠ عدم رؤيته التفاوت الموجب للتفاضل و ١٠ الفطور القاضى بالتمييز، و ٥٠ زال عنه في حق الاشياء التفاوت الموجب للتفاضل و ١٠ الفطور القاضى بالتمييز، و ٥٠ زال عنه في حق الاشياء الحكام الحدود والرسوم والاجناس والفصول، لعلمه انها نسب اعتبارية؛ لا امور ذاتية حقيقية، مثال ذلك بلسان العلم الرسمى ١٠٠ : اللون جنس للسواد وهو بعينه نوع للكيف؛ وهو ايضاً خاصة لمطلق الجسم؛ وهو بالنسبة الى الانسان عرض عام.

۱۳ متعلق بقوله: نخشی - ش ۲۰ ای من التوجه والتعبد وتعظیم المراتب - ش ۲۰ عطف علی علمه - ش ۲۰ ای المنطق - ش ۲۰ عطف علی علمه - ش ۲۰ عطف علی المنطق - ش ۲۰ ای المنطق - ش ۲۰ معرفته - ش ۲۰ معرفته - ج ۲۰ معرفته - ج ۲۰ معرفته - ج ۲۰ مقام - م

والها جاز ذلك لان الحيوان مشلا في كونه حيواناً شئى، وذلك الشئى يسمى الجنس الطبيعى عند اهل النظر، وفي مجرد مفهوم كون الحيوان جنساً هو شئى اخر ١، ويسمى بهذا الاعتبار جنساً منطقياً، والمجموع الحاصل من الامرين: اعنى كون الحيوان شيئاً ما وكونه جنساً؛ شئى ١٠ اخر ثالث ويسمى الجنس العقلى، ومجرد ٢ الجنسية والنوعية والفصلية وكون الشئى خاصة او عرضاً عاماً فهو من مقولة المضاف والجنسية نوع من الاضافة وكون الشئى خاصة او عرضاً عاماً فهو من مقولة المضاف والجنسية نوع من الاضافة ملاً غير ذاتى، فحمل النوع على الجنس هذه الامور، فقد حُمل النوع على الجنس حملاً غير ذاتى، فحمل الجنسية على الإضافة وحمل النوعية على الجنسية، حل ٣ غير ذاتى. وإذا ثبت انها امور اضافية صح اختلافها باختلاف النسب ٤ والاضافات.

فافهم هذا وتدبّره تجده من جلة ماسبقت الاشارة اليه مما يبنغى الاحتراز عن التنبيه عليه، هذا ٢٠ الى غير ذلك من امور ربتا لوذكرت ٥ ؛ لتنبّه السامع على المفاسد؛ المحذور ٦ ظهور حكمها؛ وفي ماذكر مقنع، وبالتضرع ٥٠ والافتقار الى الله بباطن ٣٠ مُعرَى عن الشوائب ينكشف ٥٠ الحجب عا حوته هذه الاصول المنبه عليها في هذا المكتوب شيئاً فشيئاً، اذ معرفة المقصود من هذا المكلام بروار مورتين من التأمّل كالمستحيل، اللهم الا باستصحاب حكم كشفي وفتح على و ٥٠ ربط اخر الكلام باؤله والحاق اوله باخره وبالجملة: مايفتح الله للناس من رحة فلاعمك لها ومايسك فلامرسل له من بعده وهو العزيز الحكيم (٢ - فاطر) كها انه الجواد المحسان ذو الفضل العظيم، يرزق من يشاء بغير حساب.

وها انا اذكر من بعض مانتيجة هذه ٦٠ الاصول ما ٧٠ يستدل به المستبصر على عموم حكمها وغرائب نتائجها الخفية وثمراتها الظاهرة بحسب المراتب والاحوال والمواطن،

## [ ٦٨]/ مصباح الانس

ثم اتبع ذلك بما سبق الوعد بذكره وبيانه حسب تيسير الحق وارادته

مافي الديار مجاوبٌ الأصدي المُتصوِّتِ ناديتُ: اين احبق؟ فاجاب:اين احتبتي ١ ؟

فن ذلك ١٠ : ان من علامات من عرف هذه الاصول كشفا -- لاعن فهم وتسلط بذكاء وفطنة - انه يجد حيرة لايتوقع رفعها وزوالها ولايشك فيها ولايمكنه ٢ دفعها، ومتى لم يجد ذلك فليس بذائق لما ذكر، ومن علامة ٣ صحة وجدان هذا الذوق ايضاً ان يتحقق انه ليس ثمة شئى فى نفس الامر على صورة ما - معقولة او موجودة محسوسة - يطمع فى ادراكها ومعرفتها على التعيين والتحقيق البتة، بل بالنسبة الى مرتبة ما او حال او ادراك او مدرك بحسب قوة او صفة او آلة ونحو ذلك.

فان قيل: فما متعلق نفس الامر؟

فاعلم انه ليس الا مجموع الامور والاحكام المختلفة الواقعة في جيع الادراكات العقلية المعنوية ؛ والمشهودة الحسية ، والغير الواقعة بالنسبة، وهذا بما يظن اكثر العالم ٢ انه واضح جلى لاشك فيه – وليس ٧ كفالك – وصاحب هذا الذوق لايتأسف على فوات امر اصلا، وان شاهد الارجع من ٨ كل احرين وقبع لعدما قبل الاخر او دونه وهو المرجوح ١ ترجيحاً فطرياً ١٠ او مزاجياً او حالياً او موطنياً او مقامياً ونحو ذلك ولايندم ١١ ايضاً ولايعول ١٢ على شئى بعينه ولايعتمد عليه ولايتشوف ١٣ لتحصيل مطلب معين شريفاً كان او غير شريف بالنسبة؛ الا ان عينه الوقت او الحال او المزاج او الموطن او المرتبة التى اقيم فيها ولاينفعل جملته لامر معين – لادفعة ولا بالتدريج – بل بعض لبعض، ولايرى في الكون من حيث الوجود تفاوتاً لافي نفسه ولافي ماخرج عنه باعتبار ولا ١٤ يحكم بالوجود على المراتب ولا بالعكس ايضا.

۱۳ - ای مایستدل به المستبصر - ش

١-هذا البيت ساقط من نسخة - ج - م - ك ٢ - ولايمكن - ط ٣ - علامات - ج ٤ - المنوية - ج
 ٥ - الجسمية - ط ٢ - اهل العالم - ط ٧ - جلى وليس كذلك - ط ٨ - بين - ط ٩ - هو المرجح - ط
 ١٠ - نظريا - م - ك ١١ - ولايقدم - ن - ع - ج ١٢ - يقول - ن - ع ١٣ - يتشوق - ط
 - ن - ع - ج ١٤ - خرج عند ولا - ط

ومن علاماته ان يتحقق ان حكم الحق وغلياته واثاره في وجوده واخباراته وامره وحكم ارادته في كل زمان وحال مختص بذلك الزمان والحال واهلها، وان موجب الحكم بالاستمرار والدوام في كل مايحكم عليه بها انما هو حجاب المثل بالنسبة الى المحجوب، من اجل ان الزائلات يعقبها في بعض الامور؛ وغالب الصور ظنهور ١٠ امثالها - دون غلل فترة - تظهر ١٠ الفصل بن الزائل والمتجدد، فيظن ٣٠ المحجوبون ان المتجدد عين الزائل - لما ذكرناه ١ - من حجاب المثلية - وليس كذلك - ووقعت الرعاية للحجاب واهله، وحكمها ١٠ تَهمّماً بالاعم والاغلب، اذ هو مقتضى السنة الكلية الالمية؛ ولسر الوقت والحال ايضاً والمقيدين بحكمها قهراً؛ لا اختياراً، وصاحب هذا الذوق المنته عليه لا يحكم عاض على مستقبل ولابحال على ماض و ٢ آتٍ، وماعدا الوقت الذي هو الان الغير المنقسم؛ فاما ماض أو مستقبل، فافهم.

فاذا تحقق الانسان بماذكرنا كان أن وقته الذي هو نفسه ٣ ، هذا أن حصل له هذا العلم والحال قبل التحقق بقام الكال وذوقع الحصيص به، والآفانه متى كمل صار آباً للانفاس والاحوال والاوقات والارواح والصور والمواطن وغير ذلك، منه ينتشئ ٤ كل ماذكر وبه يتعين فيظهر.

و من شأنه اليضا الايمزج حكم مرتبة باخرى، ولا يربط ويسند الحقيقة جزئية او حكمها الى غير اصلها من الوجه المغاير، بل يترك المتعددات كلمها من المراتب والاسماء والحقائق الكونية بعد انصباغها بحكم الوجود الشامل لسائرها؛ كمهى فى باطن الامر من كونها معدومة لاوجود لها الآفى العلم، فانه من شهد ماذكرنا من التميز العلمى وكان فى حكمه على مم ما انسحب عليه الوجود الواحد الشامل؛ ملاحظاً ذلك التميز الاصلى ولم المحجبه حكم الوجود الواحد المنبسط على كل متعدد عن السهود

\*۱-فاعل يعقبها-ش \*۲-صفة فترة-ش \*۳-عطف على يعقبها-ش \*3-بالجرعطف على الحجاب وضمير التثنية راجع الى الحجاب واهله-ش \*0-متعلق على حكه-ش \*1-متعلق على لم يحجبه-ش ۱-ذكرنا سج - م - ك ۲-او - ط ۳-هو فى نفسه - ط ٤-بنشئى - ج ٥-يتعين من شأنه - ط ۲-يرتبط - م - ك ۷-ولايسند - ظ ۸-الاصلى لايججبه - م - ك التمييز الاصلى الازلى؛ لم يخلط ١٠ بين المراتب و احكامها، بل ميز و حضر مع الاصول و كان عارفاً بها وبالطوارى التفصيلية وما يستلزمه ٢٠ ، فاصاب في حكم ٣٠ ولم يخط ١ ، ولهذا او نحوه يقع الافتقار الى الحضور الذى هو ملاك الامر بعد معرفة ٢ ما يحضر معه ٥٠ وبه ٥٠ ، مع تيمن ان الحضور مع مجموع الامر غير بمكن، و كذلك الغيبة عن المجموع والغفلة، فكل حاضر غائب ١٠ وبالعكس، ولم يتعين حكم الحضور والغيبة بحسب ما يعينه ويقتضيه العلم الوقتى والخالى والموطنى ٣ والمزاجى والمرتبي، مع لزوم الترجيح لكل بما ٤ ذكرنا من حضور مع كذا والحضور نفسه عبارة عن استجلاء المعلوم والاشتال على المشهود بجمعية وغيبة عن كذا، والحضور نفسه عبارة عن استجلاء المعلوم والاشتال على المشهود بجمعية وبين المعلوم والمشهود، فتدتر ما تسمع وامعن التأمل فيه وحققه، فانه من انفس العلوم والاسرار، وبين المعلوم والمشهود، فتدتر ما تسمع وامعن التأمل فيه وحققه، فانه من انفس العلوم والاسرار، واعلم أن المذه اصول المنته عليها لوازم و تفاصيل غير ما ذكرنا، تتفصل لكل فرد فرد من واعلم أن المذه اصول المنتبه عليها لوازم و تفاصيل غير ما ذكرنا، تتفصل لكل فرد فرد من العارفين و بهم وفيهم بحسب تحققه من الأحوال ١٦ الآلى ٧ وعلى نحو ما اقتضاه استعدادهم الكلى العمل والجزئ؛ المنفضل والمتمن مقتضى الأحوال والاوقات، رزقنا الله والناكم ذلك على اتم الوجوه يتفرع على ماذكرنا ٨ ويتبعه عمكم الاحوالي والاوقات، رزقنا الله واياكم ذلك على اتم الوجوه الممكن ١ الحصول، آمن، انه لكل فصل ولى، وبكل خير ملى، يزرق من يشاء بغير حساب.

# «فصل» يتضمن ضابطاً عزيزاً عام ١٠ الفائدة للمبتدئ والمنتهى

اعلم ان ثمة رتبة الهية؛ لك اليها نسبة صحيحة ذاتية، ولك رتبة اخرى من كونك عالماً

۱-لم يخطأ- ط- ج - م ۲-معرفته- ج ۳-الوقتی والحالالموطنی - ج ٤-ماذكرنا- م - ك ۵-موجبها- م - موجب - ك ۲-بالامـر- ط- ن- ع ۷-الازلی- م ۸-عـلی نحوما- ك - م ۹-الممكنة - ج - م - ك ۱۰-ضابطا عام - ط و سوى، فكل امر يصدر منك او يرد عليك على الاجتاع والانفراد لابّة ١ ان يكون له نسبة الى كلتا المرتبتين، لعدم انفكاك مرتبة الالوهة ٢ واحكامها من مراتب المألوهين - كها مر بيانه - فاحضر مع ما يختص بالرتبة الالهية وخلص نسبته اليها، واحضر ايضاً مع ماينضاف الى الرتبة الاخرى؛ والحظ ارتباط ذلك الامربها ولا تتعمل اسناد حكم اليها ١٠ بحيث يسرى اثره في الخارج، بل احذر من التعمل مطلقا في كل امر وحال وشر وخير، اللهم الآ من حيث مرتبتي الشرع والطبع وبلسانيها ويديها - مع عدم غيبتك عها تحققته من نسبتك الاصلية الى المرتبة الالهية الاحدية - والآ فلافرق بينك و بين العالم بظاهر الشريعة في زعمه.

والمستخلص ٢٠ من كل جيعية و صورتها - اى جيعة كانت و فى اى مقام ظهرت ما ٣٠ يختص من الحكم بكل حقيقة حقيقة من الحقائق الكونية والالهية التى بها ظهر حكم تلك الجمعية و روحها و صورتها للحق الفرع بالاصل والجزء بالكل بتمييز تام برئ من التخليط؛ كغكس مما ذكر من الحاق فرع بغير اصله و اضافة جزء الى كل غير كله، فهو الخلص المتحقق مقام الاخلاص الذي ليس للشيطان عليه سلطان، و كل جعية خاصة و حقيقة معينة كانت ما كانت؛ فانها لا تخرج عن حكم الرتبين المذكورتين.

فاعلم ذلك و اعتبر حكم ماذكر و غرته فى الاعال والمقاصد والتوجهات و نحوها، و حرّر عحكم الاحدية فى كل امر، فانها مرتبة ربك الاعلى الذى أمرت بتسبيح اسمه عن الكثرة ٥- حال انصباغك بحكمها و انّ تلحظ العبادة له من حيثها-. و تنبه لسرّ التكبير حال انتقالك فى احوال العبادة الجامعة الحيطة التى هى الصلوة على اختلاف

#1-اى المرتبة بتحكك - ش-اليه - ج #7-المتخلص - ط-مبتداء خبره قوله: برىءمن التخليط - ش #7-مفعول المستخلص - ش

۱-لابدو – م – ک ۲ – الالوهیة – م – ک ۳ – ماذکر نا – ج – ماذکر – م – ک ۶ – حرز – ج ۵ – عن حکم الکثرة – ط

## [27]/مصباح الانس

الشئون و المراتب التي اشتملت عليه

و اعلم ان التكبير تنزيه ربك عن قيد الجهات والتعينات العلمية والاعتقادية و سائر احكام الحصر ماظهر من ذلك ومابطن مما لايتحقق بمعرفته الآ من عرف سرّ العبادات المشروعة والتوجهات الكونية الى الحضرة الربانية، فافهم.

و اعلم ان كل فرد فرد من الموجودات الظاهرة والباطنة من حيث هو ليس الا واحداً، فلايقابل الا بمثله ولايضاف ولايلحق الا باصله مع شكله

فتى توجمهت بقصدٍ واحدٍ او عملٍ واحدٍ الى امرين؛ اورُمتَ ان تحصّل بـه مـن حيث احديته غرضين، او اضفت فرعاً الى اصلين او جزءً واحداً الى كُلّين؛ دخـل علـيـك حكم الشيطان ١ و حُرِّمتَ العلم الصحيح و اجتناء نمرة علمك على التمام.

و متى ابدك الحق والممك الاحراز متا ذكر - مع اتقان الاصول السالفة علماً ذوقياً عققاً - سلمت واسلم على بديك آو افضى بك الامر والحال الى ان تأخذ جبع مايرد عليك من يرد؛ و على الذي وجه يرد؛ ومن اى مرتبة يرد؛ و على يد من يرد، شرطاً كان او واسطة شيطاناً ؛ كان أو ملكاً أو بشراً متروحناً او غير متروحن او اسماً ملحوظاً متعيناً او حقيقة مُمثلة او متمثلة او همة مرسلة مؤثرة او قوة ساوية علوية منجذبة بنسبة روحانية او مولدية او امراً اخراً متعينا "بالاصالة منك - عائداً عليك على غير النحو المنبعث او امراً مركباً من مجموع ماذكر او بعضه مع انضام امر اخر اليه مجمول التعين - هو تجلى الوجه الخاص و ليس لاق هذا الباب ما يخرج عن هذا اليه مجمول التعين - هو تجلى الوجه الخاص و ليس لاق هذا الباب ما يخرج عن هذا المحصر، فإن طرق التنزلات والواردات والتلقيات و الالقاآت على اختلاف ضروبها منحصرة فها ذكر.

فاعرف قدر ضابط هذا الذوق الجامع وسرّه وتدبّر جمه وحصره في هذا الفصل الوجيز؛ تفُز بالعلم الغريز والله الهادي.

۱-علیك الحكم الشیطانی-ج ۲-بدك-ط-ج-م-ك ۳-بردعلی-م-ك ٤-واسطة وشیطاناً ط-ن-ع ٥-حقیقة ممثلة او همة-ط ۱-امراً منبعثاً-م ۷-مجمهول التعین ولیس-ن-ع

## «فصل»

## فى التوجه الحبتي واحكامه واسراره والتّنبيه عليه على سبيل الاجمال

اعلم ان التوجه والتشوف ١ والطلب ونحو ذلك كلها بواعث المحبة والقابها ٢ ، و تختلف مراتبها و تنعين احكامها بحسب اختلاف حال كل من يظهر عليه حكم المحبة و سلطانها ويقوم به، فان ٣ الاوقات بالاحوال تعين صور الاستعدادات الجزئية في الوجود العينى؛ وتنته على مرتبة صاحبها تارة من حيث الحال الجزئي المعين واخرى من حيث الذات بحكم الاستعداد الكلي.

وللمحبة اسماء ونعوت اخرى ؟: كالعشق والهوى والارادة و نحو ذلك، وكلها ترجع الى حقيقة واحدة، والاختلاف راجع الى اعتبارات نسبية هى رقائق للمحبة متعين بحسب احوال ٢ الحبين و استعدادانيم كمامر، وهى - اعنى الحبة - على اختلاف اسمائها ونسبها و نعوتها و احكامها لايصع تعلقها بموجود اصلا، فانه يكون طلباً لتحصيل الحاصل و هو محال - كما بين من قبل مقيملة الذن انما يكون بامر معدوم عند الطالب حال الطلب وبالنسبة اليه، وان كان موجوداً في نفسه او ٧ بالنسبة الى سواه؛ فلايصح ان يكون الحق سبحانه مطلوبا لاحد ولا عبوباً الا للانسان الكامل والندر من الافراد المشاركين للكتل في هذا الذوق،

و اما من سوى ماذكرنا ^ فتعلق عبته وطلبه انما هو ٩ ما يكون من الحق سبحانه و تعالى، كشهوده - ان لم يكن حاصلاً للمحب والطالب - او دوام شهوده - اذا حصل الشهود - او القرب منه او المعرفةبه اوفوز الطالب بما فيه سعادته على سبيل الاستمرار ١١ و بالنسبة الى غرض خاص و مطلب معينة كتحصيله مثلاً مقاما خاصاً او مرتبة او حالاً او

١- التشويق- ط- ن- ع - ج ٧ - القائبها- ن- ع ٣ - سلطنهافان - ط ٤ - آخر- ط- ج - م - ك ٥ - المحديق ا

### [٧٤]/مصباح الانس

احوالاً ١ او مراتب قد سمع بها او عرفها من بعض وجوهها و نسبها؛ و عرف لذلك ٢ المطلوب كان ماكان فوائد جمة وغرات بحصل جيعها لمن حصل له ذلك المطلوب من حال او مقام او غيرهما بما ذكرنا؛ و كل ذلك او بعضه عند الطالب بما يقتضى السعادة او يوجب نيل المقاصد والفوائد العظيمة الجدوى - دنيا و اخرة - وحاصله نيل مايلائم الروح او المزاج او المجموع على الوجه الائم عند الطالب و على الدوام؛ او ازالة مايلائم الروح او المزاج او المجموع بالكليّة من غير تصور العود او امكانه، فيسعى الطالب حينئذ في طلب ذلك المراد او يطلب كها قلنا اعدام امر موجود فيه او عنده او بعيد عنه من وجه - سواء كان المراد او عسوساً ظاهراً -

و في الجملة ٣: فازالة الحاصل حال الحصول امر غير موجود ايضاً، فصح انّ متعلّق المحبة امر معدوم عند الطالب وبالنسبة اليه حين ٤ الظلب.

ثم المطالب على اقسام كثيرة منذرجة في اصلين: احدهما كوني والاخر ربّاني، فالكوني يشتمل على ضروب: منها: طبيعية عنصرية و منها: طبيعية غير عُنصرية، و قد علمت الفرق بين هذين الضربين. ومنها روحانية متلبسة بصورة و غير متلبسة و معان مجردة داخلة في مرتبة الامكان، والاصل الرباني يشتمل على تعينات وجودية في مظاهر و تعينات اسمائية غيبية كلية اجالية.

و اعلم انه لايطلب شئى غيره دون مناسبة جامعة بينها - هذا محال كشفاً- والمناسبة عبارة عن كل امر جامع بين شيئين او اشياء تتاثل في الاتصاف باحكامه و قبول اثاره؛ و تشترك فيه اشتراكاً يوجب رفع التعدد من بينها ١٥ والامتياز؛ لامطلقا؛ بل من جهة ما يضاهى به كل منها ذلك الامر الجامع و ما فيها منه، والامر الجامع حكمه ايضاً من الوجه الذي يتحد به الاشياء فلايمتاز عنه حكمها؛ يثبت له و ينتنى عنه ما يشبت له ٢ ؟

١٠ الامر الجامع - ش - بينها - ج

١-او مرتبة او احوالاً - ط - ج - ٢ - ان لذلك - ج - م ٣-معنوباً محسوساً او ظاهراً و في الجملة - م - ك ٥-عرفت - ط ق الجملة - م - ك ٥-عرفت - ط ٩- لم - ح - م - ك ٩- عرفت - ط ٩- لم - ح - م - ك
 ١٠- ١٨ - ط - ج - م - ك

وينتنى عنه ما ١ يثبت لها وعنها ١٠ ، والتضاد ٢ والتباين انما يقع بين الاشياء من حيث خصوصياتها المميزة كلاً منها عما سواه

واذا عرفت هذا فاقول: ولكل مناسبة ثابتة بن طالب ومطلوب رقيقة رابطة بينها؛ هي عرى حكم المناسبة وصورته وتجذب تارة من احد الطرفين وتارة من كليها. فن طرف العبد مع ٣ الحق سبحانه يسمى توجهاً بالسير والسلوك ٤ نحو الحق في زعم السالك والطالب او نحو مايكون منه، ومن جهة الحق سبحانه يستى تدلياً بتحبب ٥ واجابة، والطالب او نحو مايكون منه، ومن جهة الحق سبحانه يستى تدلياً بتحبب ٥ واجابة، والجذب والباعث من الطرفين يكون بسرّ المحاذاة والمقابلة المعنوية المظهرة حكم المناسبة تماماً، والالتقاء يكون في الوسط ان اتحد زمان الانبعائين وتحققت المحبة من الجهتين، فكان كل منها عباً عبوبا ٦، ويسمى هذا اللقاء والحال عند المحققين بالمنازلة، وان لم يكن اللقاء في الوسط فالى الى الجهتين كان اقرب؛ حُكِمَ لضاحبه بالاولية في مرتبة المجبوبية وبالاخرية في رتبة ٧ المجبية، والاولية هنا ٨ للاسم الباطن والاخرية للظاهر، وسواء كان هذا ٢٠ الامر بين علوقين او بين حق وخلق، ويزيد ٨ الطلب حيث يزيد ١٠ العلم، اذ الحبة التي هي اصل الطلب تابعة للعلم؛ تقوى بقوة العلم، قيقوى الرها.

وهذا الامر في رتبة السالك ١١ يسمى بالتنزل ١٢ مالم يقع الالتقاء في الوسط ولم يبلغه السالك، وان حصل الالتقاء بعد تجاوز الرتبة الوسطية المعبر عنها بالمنازلة، سمتى ذلك في ذلك العبد السالك ١٣ بالتداني، وفي حق الرب بالتدلّى، فالالتقاء في المنزل هو تنزل من الحق الى عبده - نظير العروج للعبد - فافهم، والمقصود من السلاق والاجتاع وغرتها ٣٠

١٥- فيه لف ونشر مرتب، والضائر المذكرة ترجع الى الامر الجامع، والمؤنثة ترجع الى الاشياء، وقوله:
 حكم، مبتداء خبره حكمها، والجملة خبر لقوله: وللامر الجامع، وقوله: يثبت له .... الى آخره، بيان للجملة السابقة - ش ٢٠- بالرفع عطف على المقصود - ش
 السابقة - ش ٢٠- اى الرقيقة الرابطة الجاذبة - ش ٣٠- بالرفع عطف على المقصود - ش

١-عنها - ط - وينتني عنها والتضاد- ج - م - ك
 ١-عنها - ط - وينتني عنها والتضاد - ح - م - ك
 ١٠-١٠ - م - ١٠- ع - ١٠- ع - ١٠- ع الصراط السلوك - ن - ع - ٥- تدلياً و تنزلاً بتحبب - ج - ٨- مباً و مبحوباً - ط - ج - م - ك
 ١٠- مزيد - ج - م - ك
 ١٠- مزيد - ج - م - ك
 ١٠- مزيد - ج - م - ك
 ١٠- تسمى ذلك في حق العبد السالك - ج

## [٧٦]/مصباح الانس

هو ظهور الكمال المتوقف ١٠ الحصول على ذلك الاجتماع، ولايكون ذلك ٢٠ ولايتم الا بحركة حُبية معنوية اولا متعينة ١ ثما خنى من المطلوب فى الطالب، ومن الطالب فى المطلوب لالحاق فرع ٣٠ باصل وتكميل ١٠ كل بجزء

والطالبون على قسمين: عالم وجاهل: فالطالب الجاهل شفيعه المناسبة والارتباط بالرقيقة الذاتية المشار اليها، والطالب العالِم بما ذكرنا له الاعتضاد بالمناسبة والعلم المقرب للمسافة؛ القاطع للقوادح والعلائق العائقة عن تكيل صورة المناسبة وتقوية حكم ما به الاشتراك على مابه الامتياز، ثم ٢ الاعانة والامداد بما يتأيد به القدر المشترك من حيث كل فرد من افراد الحقائق التي اشتملت عليها ذات الطالب والمطلوب او كانت لوازم ٣ لمها.

ومن هذا الباب قوله صلى الله عليه و آله للصحابي - وقد سأله ان يكون رفيقه في الجنة-: اعتى على نفسك بكثرة السجود

وهذا ذوق عزيز، من اطلع على سرّه عرف سرّ الاعال على الاطلاق؛ وان سبب تنوعها اختلاف حقائق من تظلير بهم إعيان الاعال ٥٥ وروعى فيها باجعها سرّ المناسبة لتصح الثرة ويكل المقصود ويعلم ايضاً سرّ تنوعات المطالب والمناسبات التي بينها وبين الاعال المتخذة وسائل لتحصيل تلك المطالب ٤، ويعلم ايضاً تعين الثرات في كل مرتبة من مراتب الاعال ٥٠ والعمال على اختلاف صورها من حسن وقبح وكمال ونقص، ويعلم سرّ الحبة ايضاً ورقائقها ونسبها واحكامها ونحو ذلك مما شاءالحق ايضاحه، وان ربك هو الفتاح العلم.

١٠ - هذا من اضافة اسم الفاعل الى فاعله - ش ١٠ - ١٠ ذلك الاجتاع - ش ٣٠ - اذا كان من طرف العبد - ش - فرق فرع بالاصل - م ١٠ - ١٠ تكيل حقيقة الحقائق الجامعة الظهور ... ش ١٠ - لتنوع الكفارات بحسب اختلاف الجائى وتنوع الصلوة بالقيام والقعود وباختلاف المصلى صحة وهمة (كذا) وتنوع بموجب القتل قصاصاً ودية بحسب اختلاف الجانى بكونه عاقلاً ومجنوناً واباً و غير ذلك - ش الاعمال وانه روعى - ج ١٠ - ١٠ الاعمال منصبغة باحكام علومهم واعتقادهم وظنونهم ومتعلقات هممهم، فنهم من يعمل للدنيا ومنهم للاخرة ومنهم لله ولما عند الله من الكرامة والزلني - ش

١-منبعثة - م ٢-فيتم - م ٣-وكانت الحقائق لوازم - ط ٤-لتحصيل المطالب - ط

## فصل فىسرّ الدعاء واحكامه وامهات لوازمه

اعلم ان الانسان في كل وقت و حال يستدعى لفقره وحاجته الذاتية والصفاتية من الحق سبحانه امراً منا لابد عن ذلك، و من شأن ذلك الامر ان يكون مناسباً لتوجهه التابع لعلمه و اعتقاده و مزاجه و حاله النفساني والطبيعى الجساني، والغالب حكه مما تركّب من ذلك و تولّد عنه حال الطلب، والغرض الاصلى - عِلمَ او لم ٢ يعلم - هو حصول ماعتاج اليه الطالب في وجوده و اسباب بقاء وجوده لتحصيل الكال الذي يمكنه تحصيله كان ما كان، و تعين ١٠ الطلب ٣ الخاص بغالب حكم بعض الحقائق والاجزاء الانسانية دون سواها بما اشتملت عليه ذات الانسان، هو حقيقة الدعاء المعين على اي وجه وباي لسان كان، و تعين ٢٠ علم الحق سبحانه واثره في حق الطالب باعتبار ما منه هو الاجابة، فا منه ٤ سبحانه متعين بحسب ما منك هذا، و ان كان ما منك مما تقبل به منه عزوجل هو ايضاً بعض صور شنون غيب ذاته، وقد يقال ملابس اسمائه و صفاته، فكل ما يصدر من الخضرة و يبرز من النيب الألمي فانه يتعين بحسب طلب الطالب و استدعائه و استدعائه

والاستدعاء على ضروب، و هي على قدر ما تحوى عليه ذات الطالب و نشأته من القوى والحقائق و احكام المراتب، فان بها صح له ٣٠ أن يكون مظهراً لتلك المراتب و عجمعاً لتلك ١٠ القوى والصفات والحقائق حالة طلبه وجمعه ومظهريته، فافهم.

ولما كان الانسان نسخة جامعةً كل امرٍ وصورةً وجوده خزانةً حاوية كل سرّ ودائرة محيطةً من حيث المعنى والصورة والمرتبة بكُل شئى، اقتضى ٥٠ الامر أن يكون لـه بحسب

١٥- مبتداء خبره قوله: هو حقيقة الدعاء، و هو بيان ماينئي، منه الطلب - ش ٢٠- مبتداء خبره قوله:
 هوالاجابة - ش ٢٠٠٠ اى للطالب - ش ٢٠٤٠ اى بتلك النشأة المحصوصة - ش ٢٠٠٠ جواب ١٤- ش
 ١- للتوجه - ط - لتوجه - م ٢ - لا - ط ٣ - الطالب - ج ٤ - الاجابة منه - ط

### [٧٨]/مصباح الانس

كل مرتبة طلب ومن حيثية كل مقام استدعاء، فان قُدّر له ١٠ فى وقت شهود. حقيقته التى هى نسبة معلوميّته فى علم ربّه ازلاً وشهد ٢٠ ايضاً اعيان الاحوال اللازمة لتلك الحقيقة على نسبة معلوميّته فى علم الله ازلاً ويكون ابداً؛ عرف ٣٠ حالتند مايتعيّن له منها فى هذه النشأة والدار ماشاء الله من العوالم، واستشرق ١٠ على ماتحوى عليه ذاته من الامور بوجه جلى مع طرف من التفصيل - كما اشرت اليه - وهذا الاطلاع مع عزته وقلة واجديه والفاهمين له يقل زمانه ويستحيل دوامه لسر يتعذر كشفه وبيانه، وربّها اشرت اليه فى مابعد انشاءالله.

و صاحب هذا الشأن المشار اليه يكون في غالب اموره على بصيرة من احواله يستقبلها و يتلقاها عن شهود عقق بعلم سابق - سواء وافقته او لم توافقه - و سواء كانت حسنة او قبيحة عند الناس او في نفس الامر، لعلمه انه لاعيص له عنها، و يكون في ادعيته ايضاً كذلك ما اقترن منها بالانجاجة ١ و ما تأخرت ٢ عنه الاجابة، و اكثر ادعية من هذا شأنه على اختلاف صورها مستجابة، لان كشفه يمنعه ان يسأل الا في ما يجب وقوعه بشرط الستوال او يكنء وإنما ذكرت الامكان من اجل مالم يتعين له معرفته تفصيلاً، بل اخنى سرة في ما أجل له او أبق عليه من اسباب الرد والمنع؛ لسر الاقتداء والجمع و خفض العبودية والرفع ٣ فيرى ٤ في ما رأى ٥ من صور احواله التي يستقبلها صورة الدعاء مع المنع، ولايقدر على التوقف ولا الدفع ٢ لم بيانه و اوضح ميزانه - و في المقام الهمدى الاكمل و ميزانه ٧ الاتم الاعدل سرّ ما اليه اشرتُ و عنوان ما به تؤحتُ.

ثم ارجع واقول: وان كان وقت ^ الداعي يقتضي التقيّد بحكم مقام خاص ومرتبة

◄١-اى للطالب - ش
 ◄٢-عطف على قدر - ش
 ◄٣-عطف على عرف - ش استشرف - ط - ج

۱-اقترن بالاجابة - ط ۲-تأخر - ج ۳-الرفع - ك £-والرفع اربد قوله (ص) لما ذكر سئواله ربه في ثلاث فقال سألته ان لايجعل باسهم بينهم فن عينها ...الحديث، وهو صحيح فيرى - م . ۵-يرى - ط ۲-الرفع - ك ۷-وفي ميزانه - ط ۸-لوحت وان كان الوقت - ط معينة وذلك هو الادوم الاعم ١ و الاغلب حكماً، فان طلبه واستدعائه يكون بحسب حكم تلك المرتبة او الحال او النشأة او الموطن او الوقت او نحو ذلك من الشروط بل رتبا بحسب حكم بعض الوجوه والرقائق والنسب التي تحوى عليها وتحبط بها النشأة والمرتبة وما ذكر هذا من حيث مايعلمه او يشعر به و ٢ يحضر معه واما من حيث ذاته ونشأته الجامعة؛ فانه ف كل نفس طالب بكل ماحوته نشأته من الحقائق حال الطلب من الحق سبحانه مابه بقاء ظهور احكام تلك الحقائق و ما به ظهور ٣ الحق سبحانه من حيثها؛ وحصول مابه وفيه كهالها مماهو من لوازم ما مرة ذكره

والطلب والاستدعاء قديكون بلسان الظاهر والباطن معاً، وقد يكون بلسان الباطن المواقد يكون بلسان الباطن المحقد وقد يكون بلسان الظاهر مع بعض رقائق الباطن والسنته ولسان الباطن ليس له تقيد الظاهر، وأن لم يعر عن التقيد من حيث ارتباطه بالظاهر وترجمة الظاهر عنه، ومن جهة المقام أو الحال الذي هو تحت حكمه أو قائم فيهم

وعلى الجملة فليعلم ان للانسان المن حيث حاله الكلى وكونه انساناً لساناً ٧ - بل السنة - وهكذا من حيث استعدادة الجملى ٨ الاصلى، ولع ايضاً من حيث كل نشأة يكون فيها، وكل صورة تظهر بها نفسه وتتلتس بها لسان، ولكل استعداد من استعداداته الجزئية الوجودية لسان - وهو في كل نفس طالب - فتارة بالبعض، وتارة بالمجموع، وتارة عن علم وشهود وشعور وحضور، وتارة بدون اكثر ذلك او بعضه، وتارة يجمع بين طلبين عنلفين من جهتين مختلفتين؛ يكون من حيث احدهما عالماً و من حيث الاخر جاهلاً ١. وربيًا كان على وجه يقتضى الاجابة بسرعة او بطؤ من الوجه المجهول ويقتضى ١٠ عدم الاجابة او تأخرها من الوجه المعلوم المقصود، والسرعة والسبق والاجابة تتبع لسان الاستعداد وطلبه، وما تأيد و اقترن به بحكم الاغلبية و عدم وجدان الشروط المذكورة او ١١ الاستعداد وطلبه، وما تأيد و اقترن به بحكم الاغلبية و عدم وجدان الشروط المذكورة او ١١

۱-والاعم - م - ک ۲-او - م ۳-الحقائق وظهور - ج - م - ک ٤-بلسان الظاهر وقد یکون
 بلسان الباطن - ط - ج ٥-لم يعر من حيث - ط - التقييد من حيث - ج ٦-الانسان له- ج - م - ک ٧-لسان - ج ٨-الكلي - ط - ن - ع ٩-عالماً والاخر جاهلاً - ج - م - ک ١٠٠ وجه بقتضى سرعة الاجابة او بطأها من الوجه المجهول او يقتضى - ج - م - ک ١١-و - ط

#### [٨٠]/مصباح الانس

تأخر ظهور حكمها يقتضى تأخر الاجابة عن زمان الطلب او الحرمان والتقيد ١ ببعض المطالب والمقامات على التعيين ٢ مع الحجاب؛ يوجب في كثير من الاوقات طلب ما لا يحصل او يتأخر ٣ حصوله، كما أن المعرفة والسراح ٤ بما ذكرنا ١٠ يقضيان على الانسان - كما اسلفنا - أن لا يطلب الآ ما يحصل، ولابد في ٢٠ غالب الامر - وأن تأخّر بحكم الوقت او الحال المشترط ٥ - وهنا تفصيل عزيز يصعب ذكره.

واما المطلوب بلسان الاستعداد: فان الاجابة لانتأخر عنه اصلاً، ويليه في المرتبة لسان الحال، لانه قسم من اقسامه، فاذا ٦ ورد على الانسان من الحق امر منا كان ما كان من نجل او كلام او خطاب بامر او ٧ نهى او غيرهما، وهو غير تام التحقق ٨ بمعرفة الحق وشهوده، فهو بين امرين: إمّا ان يكون الوارد مناسباً لما استدعاه ١ لسان طلبه وعلمه؛ او لم يكن، فان ظهر حكم المطابقة والمناسبة في ذلك قبل ماورد وشر وانتفع به وتحقق الاجابة والانعام - وان لم تظهر له المناسبة - قُلن انه محروم، ورجا لم يقبل وتحير وارتاب وحزن، والحقق المتمكن يعلم ان لجميع الحقائق والسنها واستدعا آنها فيا بينها تناسباً يقتفى التطابق وتضاداً يعتمى التباين والخلاف والمنافاة.

فتى حصل التناسب علم أن لسان الطلب الظاهر ناسب الطلب الحالى الاستعدادى الذاتى، فلذلك وقعت الاجابة على وجه معلوم به مشعور بسببه، واذا لم يجد تناسباً تثبت؛ والتفت راجعاً بالنظر في احوال ذاته واعتبارها؛ مفتقداً ١٠ حقائقه و ما تحوى عليه نشأته؛ اذ ٣٠ ذاك من ٤٠ عوارض ولوازم ٥٠ يتصف بها تارة ويخلو عنها اخرى؛ و يعلم ان الحق سبحانه حكيم لا يعطى احداً ما لا يستحق ولا مالا ١١ يستدعيه لسان طلبه بنوع ما من انواع الطلب، فان امكنه ان يُعرف من كان الطالب من حقائقه واجزائه لذلك الامر

\*۱- ای من بعض المطالب والمقامات علی التعیین - ش \*۲- ای فی الحصول - ش \*۳- متعلق بتحوی - ش \*1- هو بیان لما - ش \*۵- اراد باللازم اللازم بحسب شرط ووقت - ش

۱-والتقیید - ج ۲-التعین - م - ك ۳-ومایتأخر - ج ٤-والسراج - م - الی الاطلاق عن القیود - ن - م ۵-المشروط - ج ۲-الحال فاذا - ط ۷-و - م - ك ۸-التحقیق - ط ۹-استدعی - ط ۱۰-متفقدا - م ۱۱-ولا - ط الوارد او ١ التجلى او ما كان، جرده ١٠ لقبوله و اقامه في عبودية الحق سبحانه من حيث الحضرةالتي منها وردما ورد؛ عاملاً ٢ بمقتضى الحكمة الالهية والادب ما ٢٠ ينبغى كما ينبغى لما ينبغى لما ينبغى لما ينبغى الماينبغى، وان خنى عليه الامر وعُسر ادراك الطالب الجزئي منه على التعيين ٣ استدل ٤ بالوارد وحكمه وخاصيته على المورود عليه؛ مهتدياً بالحق وبما ورد منه

و اذا تحقق ذلك و عرفه اما ببعض ماذكر او بمجموعه - نظراً ٣٠ الى ذلك الامر والحال - واعتبره بالميزان الربانى والمعيار الكالى الالحى، فان اقتضى الامر مساعدة تلك الحقيقة الطالبة منه و ترتيبها ٦ و رفع حكم ما يناويها ١٠ و يعوقها عن الوصول ٧ الى درجة كإلها، ساعد ٥٠ و اعان ربى و طلب بباق الحقائق المناسبة لها ٣٠ ؛ والمشاركة فى المرتبة من ٧٠ الحق سبحانه تكيل تلك الحقيقة على الوجه الاليق الذي يقتضيه الحكة الالهية الكالية، و كان ٨٠ لها ١٠ عند ربه تعالى شفيعاً مقبول الشفاعة، وان ١٠٠ لم يقتض حكم الميزان المذكور ماذكرنا؛ كان ١١٠ بحسب الوقت والحال والمعرفة والمقام الذي هو فيه والموطن، والاعتراض على الاستعدادات والسنما و مطالبها ٨ جلة واحدة، لكن على الانسان، وله ان يعتبر استعدادات الحزيبة الوجودية؛ وان يتوجه الى الحق سبحانه و تعالى فى صلاح سائر شئونه ورعاية مصالحه كلها؛ ما علم منها و ما لم يُعلم عما يحتاج البه كل جزء و حقيقة من اجزاء نشأته و حقائق ذاته، وسواء تنبه لطلبه و تشوف ٩ لتحصيله او لم يتنبه ولم يتشوف، والله علم حكم رؤف رحم، ولكن هذا كله مالم يكل، فاذا كمل فله فى الدعاء و غيره ميزان بختص به، و امور تنفرد بها دون مشارك

والاستدعاآت على ضروب: منها طبيعيّة و نفسانية و روحانية و عقلية ربانية ١٠

\*1-جواب ان امكنه - ش \*۲-مفعول عاملاً - ش \*۳-نظر - ط - م - ك جزاء اذا - ش \*٤-بواب ان امكنه - ش \*۲-بواب ان امكنه - ش \*۵-بواب ان الحقيقة الطالبة - ش \*۵-بواب الحقيقة الطالبة - ش \*۵-بواب الحقيقة - ش \*۱-بواب الوجه الاليق - ش \*۱-عطف على اقتضى - ش \*۱-بواب الوارد هو جزاء ان ـ ش

١-و - ط ٢-عامل - ج - عالما - م ٣-التعين - ج - م ٤-جزاء ان خنى - ش
 ٥-الكمالى فان - ط ٢-تربينها - م ٧-الاصول - ك ٨-طلبها - ط - ج ٩-تشوق - ج - م - ك ١٠-و ربانية ـ ج

#### [٨٢]/مصباح الانس

صرفة؛ مجردة عن سائر المواد و الواردات الالهية و الاوامر و النواهى و التجليات المتعينة و غير ذلك مما قصد طلبه بحسب ما ذكرناه ١ و كل شئى فيه كل شئى، لكنه قد لائعلم، والمنافى لايقبل مالايناسبه ولا يعرفه من الوجه المجهول والمنافى لعدم الجامع. فذو الحال الطبيعى مثلاً اذا جائه امر روحانى استدعته ١٠ رقيقة خفية روحانية كامنة فيه من حيث لايدرى نفر عن ذلك الامر او التجلى او ٢ ما كان؛ ورده وانكره ولم يقبله، وهكذا الامر في الروحاني اذا جائه امر من مرتبة الطبيعة و بحسبها و من المقام العقلى و محسه

و في مقابلة كل لسان ٣ مما ذكرنا من الحق سبحانه نسبة خاصة يتعيّن حكمها بالقبول الخاص العبدي و استعداده الحالى العيني، وتلك النسبة المتعيّنة من الحق تعالى هي المعبر عنها بالاسم الخاص بذلك الامر، اي امر ٢٠ واي اسم كان، فافهم.

و من هذا الباب نجل التنزية و التشبيه و الرّد و الانكار الواقع في العالم، و منه يعرف المحكون التجليات منها عامة و حنها حاصة بالنسبة؛ كل ذلك بحسب مراتب المستدعين و اختلاف احوال الطالبين و استعداداتهم، فافهم هذا و تدبّر المحرف كثيراً من سرّ الحيرة في الله و سرّ الرّد والانكار و اختلاف العقائد في الله والحكم بالاتفاق، و سرّ الدعاء والاجابة والبطوء في ذلك، والسرعة والنيل والحرمان والعجز والاستظهار والحجاب والبصيرة؛ وورود الامور المجهول السبب عند من وردت عليه و قهر بعض الحقائق للبعض دون قصد من اشتملت عليها ذاته و انطوت عليها نشأته، و تعرف مابينها من التضاد والتباين في الاحكام والاثار، و تعرف غير ذلك ايضاً من الاسرار التي هي من لوازم هذا المقام المتكلم منه في هذا الفصل، و الله يقول الحق و بهدى من يشاء الى صراط مستقيم.

\*۱-صفة امر روحانی - ش \*۲-من الواردات والتجلیات - ش

١-من ضروب الاستدعاآت و كل - ط ٢-الامر او - ط ٣-انسان - ج
 ١-يعلم - ط ٥-تدبره - ج - م - ك ٢-الجمهولة - ط - ج - م - ك ٧-ذلك
 من - م - ك

## ضاب**ط** شریف یحوی ۱ علی عدة اسرار وفوائد

كل ما ادركته بعلمك ولم ينته نظرك فيه الى ادراك ما ورائه - سواه غايره مغايرة الصورة لمعناها او روحها - او مغايرة الوجود للحقيقة المتصفة به او لم يغايره فانك ما ادركته حق الادراك التام، و متى اوجب لك ادراكك له او رؤيتك اياه التعدى الى ماورائه، فحينئذ يصبح ان يقال انك ادركته او رأيته رؤية تاقة حقيقية المتعدى الى ماورائه، فحينئذ يصبح ان الظاهرة و ٢ الباطنة الآ و يوجب النظر فيه - الحاطية، لانه ما من شئى من المدركات الظاهرة و ٢ الباطنة الآ و يوجب النظر فيه مشاهدة و علما - الانتهاء ١٠ الى ماورائه؛ حتى النظر في الحق تعالى اذا كان الناظر تام النظر او تام الكشف - هو بهذه المثابة، فانه مالم يتعد نظرك ما علمت، و ادركت من الحق الى ماورائه، لم يتحقق ٢٠ سر ليس وزاء الله مرمي لرام، وان ٣٠ ليس بعد الوجود الحق الى ماورائه، لم يتحقق ٢٠ سر ليس وزاء الله مرمي لرام، وان ٣٠ ليس بعد الوجود تعلم ايضاً ان الحق لا يحاط به علماً وان ٥٠ مسية ما تعين لك ٣ او لغيرك نسبة المتناهى الى غير المتناهى، و نسبة المقيد المنضبط الى الامر المطلق ٤ الذي لا ينضبط. و هذا اصل كبير غير المتناهى، و نسبة المقيد المنضبط الى الامر المطلق ٤ الذي لا ينضبط. و هذا اصل كبير يعسر فهمه ابتدائه الآلمن كحل الله بصيرته بنور تجليه، فانه من سر الطلك عالذى لا يخلو يعمد حكه.

وتعلم من هذا الذوق ان الشخص متى حقق النظر كشفاً او عقلاً في كل موجود مقيد، انتهى به الامر - اذا كان تام الادراك ٥ - ان يعلم من قيده اطلاق الحق سبحانه وتعالى مع كشفه انه مجلى من مجاليه ومظهر له وظاهر به ايضاً، وكذلك يعُرف من كل ماينطبق ٦

\*1-مفعول يوجب - ش \*٢-اي لم يعلم - ش \*٣-عطف على ليس - ش - مرمي وان - م - ك \*1-عطف على لم يتحقق - ش \*٥-عطف على ان الحق - ش

#### [ ٨٤]/مصباح الانس

عليه انه حجاب على الحق سبحانه وعنه ١ ، انه كاشف ومظهر، والحجاب ١٠ اذا لم يكن عين المحجوب لا واسطة بينه وبين المحجوب، ونقدر ٢ الامر ٢٠ في الحجاب الاقرب اذاقيل بكثرة الحجب، او فيا لاحجاب عليه غير واحد، فانه متى عرف الحجاب نفسه؛ علم ٣ ان لا واسطة بينه و بين المحجوب، بل أبين لك الامر الحجاب وارفع حكمه بكشف سرّه

فاقول: كلما يقال عنه انه حجاب على الحق لا يخلو إما ان يكون الحق سبحانه عينه لا بعنى انه تعالى حجاب على نفسه او غيره ٣٠ ، وليس الا المكنات، فالمسمى حجاباً - إما بعض المكنات او كلها - لاجائز ان يكون باسرها حجاباً، فانه ٤٠ ما ثقة امر، اذ ٥ ليس الا الله سبحانه والمكنات، ولاجائز ان يكون بعضها حجاباً دون البناق، لان هذا الحكم للبعض، إما ان يصح ويشبت لكونه محناً، فيلزم اذن اشتراك جميع المكنات في ذلك، لاشتراكها كلها في حقيقة الامكان، فيا اقتضاه شئى منها لإمكانه ثبت ٦ للجميع، وان كان انما يصح ذلك لبعض المكنات لالكونه عكناً فحسب، بل مع انضام قيد اخر خارج ٧ .

فنقول حينئذ: فذلك القيد الخارجي اما ان يكون نسبة سلبية او امرا ثبوتياً؛ لاجائز ان يكون نسبة سلبية، والإلكان مالاوجود له يوجب اثراً و حكماً في له وجود، بل وفي واجب الوجود، وذلك غير جائز، وأن كان امراً ثبوتياً، فامِا أن يكون الحق أو الممكنات -كهامر - لاجائز أن يكون المكنات - لما قلنا - فلم يبق الآ أن يكون الحق.

ثم نقول: ولاجائز ايضاً ان يكون الحق تعالى حجاباً على نفسه، فان كونه حجاباً على نفسه اما ان يكون امراً اقتضاه لذاته من حيث هو معرى عن النظر الى المكن، او يكون ذلك حكماً ظهر بالممكن، لاجائز ان يكون ذات الحق من حيث هي هي مقتضيه لذلك ٥٠، والآ لكان ٦٠ محجوباً عن نفسه، فكان مركباً من امرين: احدهما كونه حجاباً والاخر كونه

۱۵ مبتداء خبره لا واسطة - ش ۲۳ توضيحاً - ش ۳۳ بالنصب عطف على خبر
 یکون - ش ۴۵ ای لایوجد محجوب عنه اذا کان کلها حجابا - ش ۵۰ ای حجاباً علی
 نفسه - ش ۴۵ ای الحق - ش

۱-اوعنه-ج-م ۲-ویقدر-ط-ج ۳-عرف-ج ۱-علته-ط ۵-ماثم امر ثالث بججب اذ-ج ۲-یثبت-ج ۷-خارجی-ج-م-ك

عجوباً، لان اعتبار كون الشني حجاباً مغاير لاعتبار كونه محجوباً، فلم يكن الحق اذاً واحداً من كل وجه، وهو واحد من جميع الوجوه بلاشك، هذا خلف، ولانه لوصح ذلك لم يكن عالماً بنفسه ومدركاً لها من كل وجه، لان التقدير: ان ١ هذا امرٌ يقتضيه سبحانه لذاته ازلاً، مع قطع النظر عن كل ممكن، فلم يبق الا ان يقال: انه حكم المي، ظهوره متوقف على المكنات فنقول: فهذا الحكمالذي ظهر بالممكن إما انبرجع المالحق او المالمكن، لاجائز ان يرجع الى الحق سبحانه، والا لعاد اليهتعالى من الممكن بهسبحانه، او ١٠ بالممكن حكم ٢٠ لم يقتضه ٢ لذاته ازلاً من حيث هو، فيكون هذا اثراً من الممكن في الحق تعالى او متوقفاً عليه، ويلزم منه أيضاً أن يكون سبحانه محلاً للحوادث، وكل ذلك محال، ومعلوم أنه ماثم ٣ أمر ثالث غير الحق سبحانه تعالى، والممكنات ينسب اليه هذا الحكم، ولايمكن انكاره لشهود اثره، فهو اذن حكم من بعض المكنات اقتضيه خصوصية ظهر ٣٠ في البعض بالحق سبحانه لافيه، وهكذا ٤ الامر •٤ في كل ماينسب إلى الحق تعالى من اسم وصفة ينظر فيه، فان جازت اضافته اليه فهو امر اقتضاه لذاته أزلاً، لكنه ماظهر حكمه للممكن الا فيا بعد، وان كان ممّا لايجوز ان يكون سبحانه من حيك ذاته يقطضيه، فمهو امر اقتضاه بعض المكنات في بعضها، لكن ظهر بالحق ٥٠ سبحانه، فحدث العلم للممكن وحدث ظهوره وتحققه لنفسه، ولمثله لم ° يحدث ثبوت الحكم للحق ٦ او للممكن، بل ماهو للحق هو له ازلاً، و كذلك ما للممكن، فالمعرفة بالاحكام والصفات والنّسب والمراتب وظهورها للممكنات هي الحادثة بحدوث المكنات، لالثبوتها او ٧ انتفائها لمن هي ثابتة له او منتفية عنه، فاعلم ذلك وتدبّر ماذكر لك، تُحظ ٣٠ بعلم عزيز ٨ جداً. والله الهادى.

١٤ عطف على الضمير المجرور في «به» لوجود الفصل - ش ٢٠ فاعل عاد - ش ٣٠ ذلك الحكم - ش - ظهرت - ج - ٤٤ اى القاعدة الكلية - ش - ١٠ فلايكون بينه وبين الحق من تلك الحيثية واسطة، وان تحققت من حيثية اخرى وهى حيثية تمام الاستعداد الوجودي، فهذا ثبت الوجه الحاصل لكل موجود متعين - ش - ١٠ هو امر من الحظوة وجزاء للامر السابق - ش

۱-التقدير تقديران - ج - م - ك ۲-لم يقتضيه - ط - ج ۳-ما ثمة - ط ۱-سبحانه وهكذا - ط ٥-ولمثله في الخارج ، ولم - ج ۲-ظهوره لنفسه ولمثله وتحققه في الخارج لم يجدث الحكم للحق - م ٧-و - م - ك ۸-غريز - ط

#### تتمة

## لهذا السرّ الكلى مع بيان اسرار اخر جليلة هي من وجه من النمط المذكور آنفاً

اعلم ان الصقالة في الجسم الصقيل هي تساوى اجزاء سطوحه و توحد كثرته، و تساوى اجزاء السطح عبارة عن عدم الاختلاف الذي هو ضد الصقل، و هو ١٥ ان يكون بعض الاجزاء السطحية ناتية ٢٠ و بعضها منقعرة و منحفرة، فالمراد من الصقل: ازالة الاختلاف من وجه الامر المصقول ليحصل التساوى و تظهر صفة الوحدة المختصة بالوجود الموحد للكثرة ١، اذ الاختلاف يوجب الكثرة والتساوى ٣٠ في الامر الواحد المذهب للاختلاف والتضاد يؤذن بالاحدية و يظهر حكمها، و هذا في الصور بين جداً.

واذا عرفت هذا في الاجسام واستحضرت تبعية الاجسام للارواح والمعاني الحصوصاً في الاحكام - فاعتبر عنله في النفوس والارواح، فانطباع الصور الكونية في روح الانسان وقلبه هو النقي والتقعير و التشفير ٥٠ في المراة الموجب للاختلاف المانع من انطباع مايراد عجليه في المحل الموصوف بماذكر، وتفريغ الحل عن كل صورة هو الصقل؛ والتميؤ الموجب والمستدعى انطباع مايقابل به المراة ٢ الروحية والقلبية او الامر المصقول كان ما كان، ويسمى ذلك ٥٠ في الاجسام: مقابلة؛ وهي في الارواح وما لا يتحتز: القصد بالتوجه والمحاذاة برابطة المناسبة الغيبية المعنوية، وبقدر قلة الاختلاف عموماً يقل الصدء ويكثر؛ ويقوى حكم الصقال وغرته ويظهر.

ثم ان الصور المختلفة التي تخمر الحل ٦٠ المراد صقله، ان استوعب جميع المحل ورسخ حكمها ٧٠ فيه؛ فهو الرين ٣ والحجاب، وان حصل العموم دون الرسوخ، فهو

١٥- اى الاختلاف- ش ٣٠- نتونيتو نتواً، اى ورمقهونات -ثابتة- ط ٣٠- مبتداء خبره يؤذن - ش
 ١٤- شفرشفارة: نقص وقل - التسعير - ط التشعير - م - ك ٥٠- اى ذلك النهيؤ - ش ٢٠- وهو القلب - ش - تعم الحل - ج ٢٠- اى الصورة فى الحل - ش

١ – المختصة بالموجود الموحد بالكثرة – ج ٢ - به تلك المراة – ج ٣ – الران – م – ك

الغشاء والصدء ونحوهما من الصفات، وان لم يحصل العموم الذي هو الاستيعاب و لا الرسوخ ١٠ كان حال صاحبه المزج، والحكم للغالب ٢ من حالتي غينه وصقاله ٣ ، فاعلم ذلك، و اما حصول الرسوخ من الصدء في بعض وجوه القلب دون الاستيعاب؛ فهو لاهل العقائد النظريّة و اهل الاذواق المقيدة من ذوى الاحوال والمقامات الخصوصة، الذين ينكرون ماعدا ماذاقوا ولا يتشوفون ٤ الى غير ما هم فيه، فهم بما حصل لهم من الطهارة والصقال لاحظوا الحق و صار لهم حطّ منا من الشهود والمعرفة، لكن لمنا لم تعم الطهارة كل القلب؛ حجبهم مابق فيهم من الصداء عن كال الشهود والمعرفة الصحيحة التامّة، فقنعوا بما حصل لحم وظنّوا ان ليس وراء ذلك مرمى، فظفرهم بالحق – وان كان ١٠ مقيدا عندهم – هو لطهارتهم، والحصر والتقيد ٦ والوقوف هو لحكم ٧ الصدء الباقى فيهم؛ المانع من شهود الحق المطلق و معرفته الكاملة، و ذلك مما ٨ بق فيهم من الاحكام الامكانية واثار الصور الكونية، فافهم،

وهذه قاعدة متى عرفتها و كشف لك عن سرها عرفت ما الانطباع وما التجلى و ما القبول والتلق 1 والحجب الحائلة وعلمت سرقوله تعالى والبه يرجع الامر كله (١٢٣ - هود) من الكثرة الى الوحدة - كما سبق التنبيه اليه ١٠ - وتعرف حالتنة ما الحجب الظلمانية والنورية ١١ المذكورة، وانها ١٢ عبارة عن صور الاكوان المنحصرة في القسم الروحاني والجسماني، وتعرف مارفعها، وانه ليس بين الحجاب والمحجوب واسطة الآنسبة الاختلاف المدرك و حكمه، و تعلم وترى ما فائدة الحضور والمراقبة للقلب حتى لاتحل فيه المختلفات؛ و ٥٠ تكدره بعد كشفه ١٣ جلية الامر؛ و ٥٠ تحققه بصفة الوحدة المستلزمة للشهود والاطلاع وغير ذلك مما يطول ذكره، ولا يمكن ان يوضح سرّه، والله المادي.

## ضابط

## يتضمن ان كل علم لامحالة يستلزم عملاً و ١٠ حكم العلم الذي غايته العمل و الذي ليس كذلك

اعلم ان كل علم بحصل للانسان لا يخلوا ما ان يكون متعلقه الحق او ما سواه، فان كان متعلقه الحق فاما ان يكون علماً به سبحانه من حيث ارتباط العالم به وارتباطه تعالى بالعالم - ارتباط اله بمألوه ومألوه باله - وهو المسمى عند اهل الله بمعرفة التجلى الظاهر في اعيان المكنات، او يكون علماً به سبحانه من حيث هو هو مع قطع النظر عن تعلق العالم به وتعلقه بالعالم، وهذا علم الهوية الباطنة - اعنى ذات الحق سبحانه - فان تعلق العلم بالحق تعالى - كما قلنا - من حيث العلم الظاهر (على ماعرفت به من قبل، فلابد وان يحكم على من قام به ويستدعى منه - اذا كان معترفاً ما الملفنا او ٢ عارفاً به - ان يكون ملاحظته الاشياء و معاملته كل موجود؛ خلاف معاملته له ٣ و ملاحظته اياه و قبل حصول هذا الاشياء و معاملته كل موجود؛ خلاف معاملته له ٣ و ملاحظته اياه و قبل حصول هذا الشهود العلمى او الاعتقادي له - او الكشف من ٣٠ الفائدة الخاصة والزيادة من حيث الحكم؛ و ١٠ لما سيذكر ٦ بعد في اتمة بيانه.

فالامر المتجدد المستصحب حالة المعاملة والمشاهدة هو ٧ العمل المختص بذلك العلم، الاعمل قد يكون بالباطن، الباطن وقد يكون بالظاهر وقد يكون بها معاً، والظاهر تبع للباطن، فان الاعمال بالنيات، فالنية في التحقيق حكم من احكام الحضور او الاستحضار، اللذين يتبعان العلم، فان الحضور ليس الا استجلاء المعلوم - كما ستقف على سرّه ان شاء الله - و ما

۱۵-عطف علی ان کِل علم – ش ۲۵-متعلق بخلاف – ش ۳۵-بیان لما – ش ۱۵-عطف علی لما یوجبه – ش

١-الاسم الظاهرى - ط - م - ك ٢-و - م - ك ٣-معاملته و - م - ك
 ١-اياه من قبل هذا - ط من قبل حصول هذا - ج ٥-و - م - ك ٣-سنذكر - م - ك
 ١-المتجدد هو - ط

انصبغ به العلم من الاحكام والاوصاف سرى ١ حكمه فيا هو تابع له او فروع عنه.

ثم ارجع واقول: وان كان متعلق العلم الحاصل هو الله سبحانه وتعالى من حيث باطنه وهويته بالتفسير السابق، فلا يخلوا ما ان يكون صاحبه عارفاً بمرتبة الاسم الظاهر على مذهب اهل البصائر على ماذكر، بمعنى انه عرف الحق من حيث تجليه في حقائق العالم، كُشف له الأوراء ما ادرك من التجليات الظاهرة امراً اخر اليه ترجع احكام هذه التجليات والصور المشهودة، او ١٥ لم يعرف هذا الاصل، فان كان من اصحاب هذه المعرفة، فلابد له عنا شهوده كل مايشهده من صورالموجودات حال التجلى والكشف وتيقنه، اذ ذاك ٢٠ آن ٥٠ جيعهامظاهر لله تعالى و عالى له سبحانه ان يصير حاضراً في ذلك الحال او مستحضراً للحقية الالهية الغيبية التي – يستند اليها جيع ما ظهر – مع استصحاب حكم هذا القيد المتجدد فهذا ايضاً عمل لازم لهذا العلم المذكور.

ثم نقول: وان لم يكن من أهل هذه المعرفة من هذا الوجه المذكور، بل علمه بباطن الحق ألما هو بحسب ما تعطيه القوة النظرية، قانه لا يخلو هذا العلم الحاصل له - كما قلنا - اما الا يفيد في جانب الحق سبحانه حكماً سلبياً أو الجابياً، واتبها كان فانه لابد لصاحبه في بعضر الاوقات أو كلها من توجه نحو الحق أو عبادة له أو حضور معه أو استحضار، وأى ذلك كان فلابد من أن يكون توجه صاحب هذا الحال نحو الحق وعبادته مخالفاً لتوجهه قبل تجليه ٢ بهذا العلم - وكذا حضوره أيضاً ونحوهما - وذلك لافادة هذا العلم آياه في الحق أمراً العلمه من قبل، أما سلب ما كان يعتقد ثبوته أو اثبات ماكان يعتقد انتفائه عن الحق تعالى فيصير توجهه اليه تعالى وعبادته له وحضوره معه منصبغاً محكم أحد القيدين ٣، وهم السلب والايجاب، والا لتساوى حصول هذا العلم وعدم حصوله في الحكم وإنه عالى فهذا اذ توجه متجدد صحبه حكم لم يكن من قبل، وهو العمل المختص بذلك العلم.

و هكذا الامر في كل مسألة - تحصّل له من العلم بالله، اذ لا يخلو كل ما يحصّل ٥ من

\* الله على عارفاً - ش \* ۲ - اى انكشف - ش \* ۳ - بالفتح مفعول تيقنه - ش ذاك الكشف ان - ط

١-يسرى - ط ٢- تحليه - ج ٣- احد هذين القبدين - م ٤- لم يكن وهو - ط ٥ - حصل - م

### [٩٠]/مصباح الانس

حكم احد هذين القيدين - اعنى السلب والايجاب - وسواء عرف الشخص مرتبة الاسم الظاهر بالتفسيرين المذكورين - تفسير اهل النظر وتفسير العارفين - واعتبر الحكم فيه وبالنسبة اليه او لم يعرف، فإن الحكم المتجدد مستصحب ولازم لامحالة، وسواء تعين للحكم صورة في الخارج او تعلق بصورة غير خارجة عن ذات العالم او انتنى التعين المذكور والتعلق، فاعلم ذلك.

واما ان كان متعلق العلم المستفاد هو ماسوى الحق؛ فلا يخلو ايضاً اما ان لا يتعلق بالمستفيد او يتعلق به ولا يتعداه، او يتعداه مع التعلق به، واى ذلك كان فانه لابد وان يكون في مباشرته لذلك او النظر فيه بالفكر والاعتبار بالضمن او على التعيين ا يصحبه ٢ يكون في مباشرته لذلك او النظر فيه بالفكر والاعتبار بالضمن او على التعيين ا يصحبه ٢ من ذلك حكم متجدد، اما سلبي او ايجابي، اذ لا يخلو ذلك العلم اما ان يثبت مالم يعلم ثبوته من قبل، او يوجب نني ماظن انه ثابت الم ساعتئذ او يزيد ايضاحاً في ثبوت الثابت كامر من ثبت مثلاً بدليل واحد؛ فلاح في ثبوته للشخص دليل اخر، فان الثقة به تكون اكثر من الثابت بالدليل الواحد، وكل ماذكر فهو حكم طار ينصبغ به توجه الانسان واعتقاده وحضوره واستحضاره ومعاملته عبائرة ظاهرة وبدونها، ولانريد هنا بالعمل الا ماذكرنا، وهو جلي لا يُرتاب فيه منصف مستبصر اصلا. واذ قد بينا في هذا الامر بعض ماسبق وهو جلي لا يُرتاب فيه منصف مستبصر اصلا. واذ قد بينا في هذا الامر بعض ماسبق الوعد بذكره، فلنوضح ايضا سر العلم الذي غايته العمل، والعلم الذي ليس كذلك \_ وان استلزم عملا – لكن بعد التنبيه على مستى الغاية ماهو ٤.

فنقول: غاية كل شئى منتهاه من حيث هو مطلوبه و فى الوصول اليه كهاله، سواء كان مطلوباً له على التعيين ومعلوماً؛ او معلوماً و مطلوباً لامر اخر يكون هذا الشئى تبعاً له فى المطلوبية و غيرها و محكوماً؛ او آلة او شرطاً و سبباً للوصول الى تلك الغاية اية على كال بختص بتلك الغاية غاية كانت – والغايات اعلام الكالات، فكل غاية اية على كهل بختص بتلك الغاية ويدل عليها، و يكون ذلك بالنسبة الى مرتبة خاصة تنسب اليها بداية ٦، هذه غاينها؛ والآ فكل غاية بداية بداية ١٠ هذه غاينها؛ والآ فكل غاية بداية بداية اخرى، فإن المبادى والغايات اعا تصح بالنسبة والغرض؛

۱-التعين-ج-م ۲-بالضمن مجملاً اوغلى التعيين من ان يصحبه -ط ۳-بدئيل-ط-ج ٤-وماهو-م ۵-التعين-م ۲-بذاته-ج-ن-ع ۷-بذاته-ج-ن-ع رعايةً للمراتب و اعتباراً لاحكامها النسبية والتقديرية.

واذا تقرر هذا فنقول: للعلوم بهذا الاعتبار غايات: فنها ما غايته العمل، لتوقف كماله عليه، ومنها ما كاله الغائى في معرفة متعلقة وتحقق احكامه ونسبه - تحققاً علمياً فقط - لكن لشمول حكمه وسريان اثره يستلزم عملاً، فانضياف العمل الى مثل هذا العلم هو من باب شمول الحكم؛ لا ان له موجباً اخر، وهذا نسبة اكملية ذاتية، لاكالية مقصودة ١، وسنبسط هذا الاصل بلسان بعض فروعه ٢

فنقول: العلم لابد له من متعلق، ومتعلقات العلم تنحصر فيا ذكره ٣ من الاقسام، وهو الما ان يكون علماً بما ليس لنا فيه اثر وجودى او بالعكس، فالاول هو الذي ليس غايته العمل، كعلمنا بوجود الله ووحدته وامكان العالم والجنسية والنوعية والكلية والجزئية ونحو ذلك، وهذا من القسم الذي قلنا فيه: انه وان لم يكن غايته العمل فانه يستلزم عملاً لمامر. وما غايته العمل هو ٤ الثاني، فهو المراد لا لنفسه، كمعرفة الاحكام الالمية والاعمال المشروعة والاخلاق على اختلاف صورها وانواعها وليوتكب منها ما يُجب و ٥ ينبغى ارتكابه ويجتنب مايُجب وينبغى اجتنابه وها القنم الخالية وهو الحق سبحانه وحقائق اسمائه الذاتية وصفاته العزيزة العلية؛ فشرفه فيه وهذا القسم الثاني ليس كذلك، وان شئت ان احصر لك متعلقات مطلق العلم بطريق آخر فعلتُه

فاقول: ٦ كل مايتعلق به مطلق العلم على كل تقدير لا يخرج عن هذا التقسيم ٧ ، وهو انه اما ان يكون امراً واجباً حصوله في المادة او ٨ ممتنعاً عليه ذلك، او تارة يُحصل في المادة وتارة يتجرد عنها، والواجب حصوله في المادة اما واجب الحصول في المادة - اي ٩ مادة كانت من غير تعيين - او يجب حصوله في مادة معينة، فالمختص بمستى المادة مطلقا من غير تعيين هو العلم المتعلق بالمقادير، والكفيل ببيانه عند علماء الرسوم العلم الرياضي،

۱-لاکمالیة غائیة مقصودة - ج - م - ک ۲-بلسان فروعه - ج - م ۳-اذکره - ج - م - ک ٤-وهو - م - ک ۵-او - ط ۲-اخر فاقول - ط ۷-القسم - ج ۸-فی المادة الجسمانیة او - ط ۹-ایّة - ج

## [٩٢]/مصباح الانس

والمشترط ١ فيه تعين المادة، يعرف من العلم الطبيعي. والممتنع حصوله في المادة عقالاً هو متعلق علم متعلق العلم الالمي باعتبار، والذي يدرك تارة في المادة وتارة مجرداً عنها هو متعلق علم الاسماء الالهية والحقائق الكلية - كالحيوة والعلم والوحدة ٢ والكثرة والبساطة والتركيب ونحو ذلك - فان هذه معان وحقائق في نفسها، ومن شأنها ان توجد تارة في الجردات واخرى في المواد الجسانية المنعوتة

وذلك ٣ لان الوحدة مثلاً لما حصلت مرةً في الحقائق بالتجريد ٤ واخرى في ذوات الانجسام، علم انها بماهي وحدة غنية عن المواد الجسمانية، والا لامتنع ٥ وجودها وتعقلها ١ بدون المواد ٧، ولما وجدت مع عدم هذه المواد علم غناها عنها، فاعلم ذلك فانه ضابط شريف وتقسيم حاصر لطيف بحوى على فوائد ٨ جليلة، والله المادي.

#### تتمة

لهذا الفصل تتضمن ضابطاً شريفاً كلياً في بيان بعض اسرار النهايات وغير ذلك من الفوائد التفصيلية العنفرعة عن الاصل الشامل الظاهر بالانسان الكامل ١

اعلم ان الانسان لايجني اخراً الآثمرة ماكان مظهراً له من الحقائق الاسمائية والكونية اولاً على التمام؛ ويختلف الامروالحال بحسب جعية المصحح حكمها بالجمعية الاصلية الكبرى المسهاة حقيقة الحقائق التي كانت احوال الكمل من الناس عبارة عن رقائقها وصور احكامها التفصيلية.

فالانسانالكامل هومظهر هذه الحقيقةوالظاهر بها، ولكل انسان منحيث هو انساز جمعية تخصّه بالقوة و بالفعل ايضاً – فان عمّ حكم جمعية الشخص – و شملت الاشياء كلم على التمام فعلاً وانفعالاً و تفصيلاً و إجالاً على ماسَنْنَتِه على كليات ذلك فيا بعد ١٠، فهو

١- والمشترك - ج
 ٢- والقدرة والوحدة - ج
 ١- الحقائق المعنوية بالتجريد - ج - م - ك ٥ - واخرى في المواد الجسمانية والآلا امتنع - ج - م - ك ٦ - تعلقها - ط ٧ - المادة - ط - ج - م - ك ٨ - قواعد - ج
 ١- بعد ان شاء الله - م - ك

لسمى بالانسان الكامل، ومانزل عن هذه الدرجة فرتبته دون الكال، ولكن يتفاوت الامر بحسب قرب نسبته من الكال وبُعدها، والحكم في ذلك كله ١ لاغلب مايظهر حكمه من الاسماء والحقائق ويُمتم ٢ ، وهكذا الامر فيا عدا الانسان الكامل، فان ٣ حكم هذا السر مطرد ٤ وشامل، والمرجع والمعبار حقيقة الانسان الكامل ومرتبته؛ المنته عليها من قبل، ولها من الاسماء ٥ الاسم الله ، ولما عداها من الجميعات مايناسها من الاسماء، اذ كل فرد فرد من الموجودات ماعدا الانسان انما يصدر عن الحق أولاً ويستند ويرجع اليه اخراً من حيث اسم منا من ٢ اسماء الله مجتمع به ويتعين ٧ وينضاف اليه وينسحب حكم الله تعالى من حيث ذلك الاسم عليه، وبما بين الاسماء من التفاوت في الحيطة والتعلق والحكم؛ يظهر تفاوت صور آثارها التي هي مظاهرها، فافهم واعلم ان هذا ضابط موجز عظيم الجدوى لمن فك معاه وعرف تقصيله، والله يقول الحق ويهدى من يشاء الى صراط مستقيم.

# فى سرّ الكلام واحكامه ولواحقه وما يتعلق بذلك

اعلم ان الكلام من حيث اطلاقه واصالته صورة ٩ علم المتكلم بنفسه ١٠ او بغير، والمعلومات حروفه وكلاته، ولكل منها مرتبة معنوية، ولايظهر شيمنها - اعنى المعلومات - مرتبة كان المعلوم أو ذا مرتبة؛ من الوجود العلمى الى الوجود العينى الآفى ماذة حاملة وصورة تتحقق بها المادة، واعنى بالمادة ما به تظهر صورة الكلام، فيتشخص فى الخارج، وسواه خرج - اعنى المظهر المشاراليه - عن دائرة المواد الجسانية او لم يخرج، واعنى بالصورة ما به يتم ظهور الحقيقة المعلومة كانت ماكانت بحيث يتأتى لكل مدرك يجمعه واياها موطن ما ادراكها.

فاذا اعتبرت المعلومات من حيث ارتسامها في نفس العالم بها فقط؛ كانت حروفاً

٩- فى ذلك التفاوت كله - ط ٢- يشمر - ن - ع ٣- الانسان فان - م - ك ٤- فان هذا الحكم مطرد - م ٥- الاسم - ط ٦- اسم من - م - ك ٧- يتعين به - ج - م - ك ٨- وصل - م ٩- هو صورة - ج - م - ك ١٠- اصبالته بنفسه - ط باطنة، لكن بشرط لحظ كل منها على انفراده فان اعتبرت كل حقيقة منضماً اليها مايتبعها من الصفات واللوازم، كانت الحقيقة المعلومة بهذا الاعتبار كلمة باطنة، فان اعتبر تعين ظهور كل حقيقة معلومة في الوجود العيني – معراة عن حكم تركيب بعضها مع بعض بل باعتبار عرد ظهور كل منها بنفس المتكلم في عرج من الخارج المعينة ١ صورها الوجودية على نحو التعين السابق الغيبي ٢ العلمي، كانت حروفاً ظاهرة، فاذا وقع بينها التركيب و التأليف الذي هو عبارة عن ظهور اتصال اللوازم بالملزومات والصفات التركيب و التأليف الذي هو عبارة عن ظهور اتصال اللوازم بالملزومات والصفات التابعة للحقائق المتبوعة لكمال الابانة والتفهيم وايصال مافي باطن المتكلم الى السامع الخاطب – سميت حيناذ كلمة وكلمات، فافهم.

واذا ٣ تقرر هذا فنقول: الكلام وان اختلفت مراتبه وصوره؛ فرجعه الى اصلين: المي وكونى، وعلى كل حال فهو من حيث اطلاقه غيب - كهمر - ويتعيّن من باطن المتكلم بالحروف المتعقلة اولاً ٤ ؟ ثم المتخيلة؛ ثم الحسية ٥ الظاهرة في عالم الشهادة.

والحروف تتعين وتظهر حرفيتها بغاياتها، وغاياتها حدودها، وهي منتهى التقاطع في الخارج، والنفس ٦ الذي هو المادة المشار البهائله الإطلاق ايضاً، وصورته العامّة في النطق الانساني؛ الصوت، والفاصل الظاهر المُظهر للتمييز ٧ الباطن العلمي الذي اقتضته احكام المراتب هو اللسان

والخارج في التحقيق مراتب معقولة؛ مظاهرها في النسخة الانسانية المحال التي تتعيّن فيها اعيان الحروف من باطن القلب الى الشفتين، كالصدر والحلق والحنك ١٠ واللمهاة واللثة والاسنان ٢٠ والشفتين، وفي كل مرتبة من مراتب هذه المخارج المذكورة مراتب:

فالقوة النطقية تنبعث بالارادة من باطن القلب بواسطة النفس والصوت الذي هو

١على باطن الغم (سقف بالاي دهان)
 ٢٥- اللحمة المشرفة على الحلق في اقصى سقف الفم
 (زبان كوچك) والحلق واللهاة والاسنان – م – ك

١- المتعينة - ج ٢- العينى - م - ك ٣-كلمة واذا - ك - كلمات واذا - م ٤- المتعلقة العلمية اولاً، - ط - المتعلقة اولاً - م - ك ٥- ثم بالمتخيلة ثم بالحسية - ط - ثم المتخيلة ثم الظاهرة - م - ك ٣-حدودها والنفس - ط ٧- تميز - ط - المضمر للتميز - م

صورته فتمر على الخارج التي اشرنا اليها وتنعين باللسان والتقاطع فى كل منها و يصحب ذلك خصوص حكم الارادة المتعلقة باظهار بعض الحروف مفردة ومركبة، لتوصيل بعض ما فى نفس المتكلم الى الخاطب منها تعذّر على الخاطب معرفته دون تعريفه بهذا النوع من الكلام أو ما يقوم مقامه من الرقوم والحركات والاشارات، فيتنفس المتكلم مصوّتاً؛ وقد هيأ اللسان للفصل والتمييز بموجب الاستحضار الذهني التابع للقصور العلمي، فحيث انتهى قوة كل دفع وامتدادمن امتدادات نفسه عند غرج من الخارج – اذلا يكون الانتهاء الا اعند غرج – ظهر للنفس بالصوت حين الانتهاء تعين خاص بالقصد والفاصل، يستى ٢ ذلك النفس المتعين حرفاً وذلك التعين هومظهر التعين العلمي المذكور، ويعلم حدّ كل حرف بمستقره، ومستقره حيث يحصل له الاستغناء في ظهوره وتعين وجوده المطلوب، فحيث أمكن ذلك الظهور من الخارج اكتنى به عن سواه ٣، واستقر النفس من حيث تعين ظهوره فيه – اى الخروف من حيث ألمراد حال تعينه وتحدد، ولذلك شتى حرفاً

واذا عرفت هذا فاعلم: ان الكلام للعنوى عبارة عن ملاقاة واجتاع واقع بين الاسماء والحقائق بموجب احكام بعضها مع بعض وين الاسماء والحقائق الكونية عند من يرى ان الحقائق ليست من الاسماء، وصورة هذا النوع من الكلام ونتيجته تظهر ان وتتعينان بحسب المرتبة التي يقع فيها الاجتاع والتلاق والامر المقتضى للكلام، فيضاف الكلام الى ألمرتبة والحكم في ذلك كله من حيث الاسم والصفة، والثمرة اللاول انبعاثاً والغالب ظهوراً. والكتاب المرتقم والكلم المنتظمة التابعة ٧ من عند هذا الكلام الاقل الغيبي الالى عبارة عن الارواح؛ ومايفهم من خطاب الحق لها على مابينها من التفاوت الذي اوجبه المراتب والوسائط وحكم الحال الجمعي وغير ذلك متا ذكرنا، فافهم. ويلي ذلك الكلام الروحاني، وهو عبارة عن تصادم القوى الروحانية من حيث قيامها بالارواح، لامن حيث هي قوة عبردة، فانها بذلك الاعتبار معان مجردة معقولة.

۱-لایکون الاعند - ج ۲-فیسمی - ط - ج ۳-ماسواه - ج ٤-فیه وظهر - ط ۵-والتلاق وبحسب الامر - ط ۲- آخره - ط ۷-المرتقم والکلم المنتظم التابع - ط - ج - م - ک

و هذه المصادمة المشار اليها ملاقاة تتحصل ۱ بين الارواح في مرتبة جزئية من المراتب المتفرعة عن حضرة الجمع والوجود - بحسب مقام روح ۲ المتكلم - او ۳ الارواح التي يقع بينها المخاطبة، والفهم بحصل لبعضها من البعض بمعاينة كل منها بعض ما في نفس الاخر - بموجب ما بينها من المناسبة المثبتة للاشتراك - الرافعة حكم المستلزم المسترة والامتياز، فان المحق للمخاطبة هو غلبة حكم المباينة التي بين المتخاطبين؛ ٦ الحاجبة كلامنها عن شهود ما انطوى عليه الاخر، فاحتيج في توصيل مافي نفس المتكلم الم المخاطب متاخلي ٧ ادراكه عليه من نفس المخاطب الى استعمال ادوات يقع بها ٨ التفهيم ويتأتى التوصيل، و يقوى حكم ما به الاشتراك والاتحاد؛ فيرفع الحجاب الذي التفهيم ويتأتى التوصيل، و يقوى حكم ما به الاشتراك والاتحاد؛ فيرفع الحجاب الذي أوجبه حكم ما به الكثرة ٩ والمباينة والامتياز. و يقل الادوات المستعملة في التوصيل، وتكثر بحسب القرب والبُعد الحاكمين على على الخاطب والخاطب - بموجب قوة المناسبة وتكثر بحسب القرب والبُعد الحاكمين على على الخاطب والخاطب - بموجب قوة المناسبة او المباينة على مامر - .

ثم اعلم انه كما كانت الحروف والكلمات الذهنية مظاهر للحروف العلمية، والكلمات اللفظية النطقية مظاهر ١٠ للذهنية، كذلك كانت الحروف والكلمات الرقية او مايقوم مقامها؛ مظاهر للالفاظ النطقية الحسية من وجد

فن عرف ان مرتبة الامكان بما حوته من المكنات هي الغيب الاضاقي بالنسبة الى غيب الذات المطلق، ولما – اى المرتبة الامكان – الظلمة، والممكنات تتعين في نور الوجود العام الذي هو صورة غيب الذات الذي لا يُعلم ولا يُستى ولا يُشهد شهود احاطة ولا يوصف – كما سبق التنبيه عليه – وان احكام المكنات تقصل من بعضها بالبعض؛ وتظهر بالحق؛ و فيه من كونه نوراً و وجوداً – كما بينا ١١ – و هو سبحانه لا يتقيد ولا يتميز، وغرف ايضاً ان صور الموجودات من يحث التفصيل هي مظاهر ١٢ نسب علمه

١- تحصل - ط - ج - م - ك ٢ - الروح - م - ك ٣ - و - ط ٤ - حكم التعدد المستلزم - م - ط ٥ - الستر - ج - م - ك ٣ - بسببها - ج - ط - ٥ - الستر - ج - ك ٣ - بسببها - ج - ط - ٩ - الستر - ج - ك ٩ - بسببها - ج - ط - يغيم بسببها - م - ك ٩ - حكم ما به الاشتراك والاتحاد والكثرة - ج ١ - ١ - اللفظية مظاهر - ط - ٥ - ك - ك - ك - ك - التفصيل مظاهر - ط - م - ك

صور كلماته النفسية الرحانية، ومن حيث الجملة صورة حضرة علمه ومظهرٌ لحقيقة نسه، عُرف ان المثال الواقع في الوجود مطابق ومناسب للاصل الالمي المذكور.

فالمداد مع الدواة نظير مرتبة الامكان بما حوته من الممكنات من حيث احاطة الحق لم وجوداً وعلماً، وحقائق الممكنات كالحروف الكامنة في الدواة وفي علم المتكلم وذهنه، كما وقع التنبيه عليه في سرّ اندراج الكثرة والكثير في الوحدة والواحد، واليه الاشارة بقوله لميه السلام: كان الله ولاشئ معه، ونحو ذلك من الاشارات الواردة على السنة الانبياء الكل والاولياء

والورق وما يُكتب فيه؛ والنّفس والصوت نظائر انبساط النور الوجودي العامّ لنفس الرحاني المذكور الذي تعيّنت فيه صور المعلومات الموجودة، اي الداخلة في الوجود؛ \* مالايشمّ رائحة الوجود

والكتابة ٢ والقول نظير الايجاد والاظهار، فأما بالنفس ١٠ الرحماني الظاهرة تعيناته - «كن» وأما بالقلم الاعلى ٢٠ من كون الحق تعالى كاتباً وموجداً وخالقاً وبارئاً ومصوراً مديراً للامر ومفصلاً لايات ذاته المتعنينة بحسب اسمائه وصفاته، هذا مع ثبوت حكم طن النفس في هذا القسم ايضاً؛ وسريانه ٣ لحيطته بالمراتب وشمول اثره

واما القصد الانساني فهو نظير ارادة ؟ الاولى الالهية واستحضار مايراد كتابته او خطرة به، نظير التخصيص الارادي واستجلاء مايراد ابرازه من حضرة العلم الى حضرة هين. وكما ان استمداد العالم الناطق او الكاتب هنا مايريد كتابته او النطق به يرجع الى عملين: احدهما العلم الفطري الاولى، والثاني المستفاد من المحسوسات، كذلك الامر هناك اجع الى اصلين، فنظير الاولى الفطري واصله علم الحق بذاته وعلمه كل شئى من عين علمه ذاته، واصل العلم المستفاد من الحس، ونظيره تعلق علمه سبحانه بالمكنات ازلاً عن شهود

\* ٩ - للكلمات القولية تقوله تعالى: اتما قولنها لشئى اذا اردناه ان نقول له كن فيكون. ع ٢ - للكلمات لفعلية الرقمية الخلقية لقوله تعالى: اكتب علمي في خلق، وعلم بالقلم.

- الرسل والانبياء - ج - م ۲ - الداخلة في الوجود والكتابة - ج - م - ك ۲ - لسريانه - ن - ع 1-الانساني نظير الارادة ـ ج ـ ط ٥ - تخصيص - ج

### [٩٨]/مصباح الانس

منه لها في نفسه وابرازها على حدّ ما علمت وبحسب ما كانت عليه في غيب الحق الذاتي والعلمي، فافهم.

فهذا اصل جامع، من عرفه معرفة ذوق و شهود او استحضره ١ ؛ عرف الوجود المفاض والايجاد؛ وصورة تبعية العلم للمعلوم؛ وسر المراتب التي نظيرها ٢ الخارج؛ وسر المضاهاة الانسانية للحضرة الالحية في الصفات والافعال، وعرف ايضاً السرّ الجامع بين العلم المذاتي الالحي والاولى الانساني وبين العلم المتعين من المعلومات وبها قبل الايجاد وبعده ٣ ؛ والعلم المستفاد من الحس ومرتبة الصوت واللسان والنفس وغير ذلك مما لايحصى تفصيله غير ٤ الله

ثم اعلم أن سائر الخاطبات الربانية هي السنة احوال الخاطبين عنده سبحانه من حيث كينونتهم معه؛ والسنة احواله تعالى عندهم ومعمهم؛ والسنة النّسب والإضافات الناشئة من ٥ البين.

و كلام الخلق بعضهم <sup>7</sup> ملع بعض و مع الحق هو ترجمة ما خنى من احوال بعضهم عن بعضهم عن بعض و ترجمة ما يطلب ^ به الرجوع عن بعض و ترجمة ماتعين من حكم الحق و شأنه اللذاتى فيهم؛ مما يطلب ^ به الرجوع الى اصله والظهور بما ٩ انطوى عليه كل شئى من ١٠ احوال ذاته؛ والاحوال المودّعة فيه ممتا له حكم متعدّ الى الغير وبه؛ فافهم و تدبّر ما نبهت عليه، ترشد ان شاء الله

﴿-واستحضر -- ج ٢-نظائرها - ط ٣-المعلومات الحاصل الايجاد وبعده - ك - المعلومات وبها قبل وبعده- م ٤-الا الله - ج - ط - م - ك ٥- ق - ط - ج - م - ك ٩- من البين وبعضهم - ط ٧-الحق ومن شأنه - ط ٨-يطلب الرجوع - ط - م - ك ٩- يما - ج ١٠- ومن - ط

## خاتمة الكتاب في بيان خواص انسان الكامل ١ تتمةٌ كُليةٌ وخاتمةٌ جامعةٌ

اعلم ان الواجب تحصيله من العلوم على المستبصر الطالب للكمال الانساني في الطور الالمي وبالعكس – وهو ظهور الكمال الالمي في الطور الانساني – والمتشوق ٢ الى تحصيله والراق في درج ٣ تحقيقه بتعمل ويدونه إن يعرف اوّلاً:

ماحقيقته، ومم وجد، وفيم وجد، وكيف وجد، ومن اوجده، ولم وجد، وماغايته في اتيانه، وهل رجوعه الى عين ماصدر منه او مثله - ان صحت المثلية -، وما الذى يراد منه مطلقاً من حيث مطلق الارادة الكلية، وما المراد منه في كل وقت، وهل استعين به من حيث مرتبته وحقيقته في بعض ماذكر او كله او استعان هو باعتبار حكم الحقيقتين المذكور تين او احداهما، وهل الاستقلال حاصل لاحد الطرفين او هو ممتنع في بعض الامور دون البعض او هو ممتنع على الاطلاق، وان يعرف في كم تنحصر اجناس العالم علواً وسفلاً بعد معرفتها، وكيف يؤثر كل واحد منها في الاخر وكيف اثرت فيه في حالكونه مؤثراً فيها بالحال والمرتبة وكيف يؤثر هو بعد ذلك فيها ايضاً بالذات والفعل الارادي والحال؟

واذاعلم انه مجموع حقائق العالم كله - اعلاه واسفله - يعلم تقابل النسختين ويعلم مرتبة

١- خاتمة الكتاب في بيان خواص انسان الكامل، ساقط من - ج - م - ك - ط ٢ - المنشوف - ن - ع - م - ك - ط ٢ - المنشوف - ن - ع - م - ك ٣ - درجة - ج

### ١٠٠]/مصباح الانس

لاجناس فيه والانواع الكلية، واى شي من العالم هو فيه معنى؛ وفيا خرج عن صورة و ١ العكس، هذا؛ الى غير ذلك مما ضربت ٢ عن ابرازه، لاننى لم اقصد الحصر ٣، وانما الغرض لتنبيه على بعض مايشتمل عليه المرتبة الانسانية الكالية مما هي مودّعة ٤ في غيب الانسان وعاً؛ ويتحقق به ٥ الواحد بعد الواحد ممن شاء الله من كمّل عباده

ثم نقول ٢: فاذا عرف الانسان ما امكنه معرفته مما ذكر وشهد ما قُدر له شهوده منه، مرف صورة مضاهاة حقيقته للحقيقة الجامعة التي ٧ ظهر بها وفيها ومنها هذه الحقائق كلها وصورها، ويعرف صورة الارتباط الكلى الاصلى بين جميع ذلك، ويعلم اؤلية المراتب العالم صورة ومعنى؛ او قل وجوداً ورتبة ^ وروحاً وجسماً، واؤلية المرتبة بالايجاد فيه في العالم، وكذلك الاخيرة فيها، ٩ ثم يعلم تقابل التسختين حينئذ معرفة ذوقية اخرى ١٠ يست كالاول ولا ذوقها كذوقها، وإذا شهد او علم انه عمل تأثيرات حقائق العالم يعلم لفرق بين تلك الاثار ويعلم كل امر يره عليه من اى حضرة ومرتبة ورد - اذا اتاه من مرتبة خاصة واذا اتاه الامر من حضرة الجمعية - هذا وان كانت الجمعية حكمها دائم السريان والشمول في كل حضرة وموطن وحقيقة ومرتبة، لكن المراد بغير حكمها دائم السريان والشمول في كل حضرة الى حكم مرتبة ومقام معين.

و عليه ان يعرف ايضاً اختلاف قبوله لما يرد عليه ويأتيه من حضرة واحدة ومن لحضرة الجامعة وسببها، ويعرف الفرق بن الاختلاف الذي سببه الاستعداد الكلي والذي سببه استعداداته الجزئية ١١ التي هي احكام الاستعداد الكلي وتفاصيل نسبه المتلتسة بالاحوال الوجودية.

وكذلك يعرف حكم الاستعدادين في كل شئي اضيف واسند اليه الاثر والامر الوارد كان ماكان، والاختلاف الواقع ايضاً في ذلك، ويعلم اختلاف اثار كل حقيقة وصفت ١٢

١-او - ط ٢-اضربت - ج - م - ك ٣-للحصر - ج ٤-مودع - ط - ج - م - ك ٤-مودع - ط - ج - م - ك ٤-مودع - ط - ج - م - ك ٤-بها - ط - ن - ع - ج - ج - ١-اقول - م - ك ٧-للحقيقة التي - ج ٨-مرتبة - ط ٩-بها - ج - ١٠-معرفة اخرى - ج - ١١-والذي يوجبه الاستعدادات - ج الذي يوجبه - م - والذي يوجبه استعدادات - ج الذي يوجبه - م - والذي يوجبه استعداداته - ك ١٢-وصفة - ج

بالتأثير من حيث الحال والزمان والموطن والمرتبة ونحو ذلك، واندراج قوة الاضعف من كل ذلك تحت الاقوى ١ فى وقت قوته وسلطانه؛ والسلطنة السريعة الزوال والبطيئة ومدّيتها؛ ومن اى وجه ينسب التغيّر والتجدد الى ذلك، ومن ايّه ٢ وصف بالدوام ويعرف ايضاً نسبة وقته من ازمنة ارباب السلطنتين المذكورتين، ويعرف الوقت والحال اللذين يترجح ٣ فيها حالة الحجاب على الحال الشهودى والاطلاع، ومتى يكون الحجاب موجباً للحرص ومزيد التشوف ٤ من المؤهل للكال؟ ومتى لايكون، هذا الى غير ذلك من الاسرار التي يطول ذكر مقاماتها واصولها اجالاً، فما الظن بالتفصيل؟

فتى علم الانسان ذلك بذوق صحيح وكشف صريح وتحقق بما "اقتضاه استعداده مز الكمال الذي أهل له ويُسر له تحصيله بوجه كلى او تفصيلى موقت الاستحالة غير ذلك، فغلب عليه الحضور في احواله كلما او اكثرها - سيما اوائلها واواخرها - على الوجه الذي سلف الذكره في سر الحضور وصار مراعبة للخواطر الأوّل، ولكل اوّل في اخر واخر و اوّل، عارفاً باحكامها؛ عاملاً بمقتضاها ميزان صحيح؛ موفياً كل ذي حق حقه؛ موصلا بالميزان الالمى من اسمه العدل والمية للقيار والمقسط قسطه، كان انساناً كاملاً بنفس بصيراً، فان ازداد معرفة تفصيلية واستيعاباً للاسماء الالهية كلها والصفات؛ وتحقق بافعلاً وانفعالاً بحيث الاتحجب نشأة والاموطن والاتحجر عليه مرتبة والاتقيده حال والمقا والاغيرهما؛ صار حينئذ مرتقياً في درجات الاكملية.

فاذا انتهى به الامر الى التمكن من تكيل من شاء واتحدت ارادته بالارادة الاولج الاصلية التى عليها مدار حال الصورة الكلية والوجودية ^ الظاهرة ومعناها القائم بها بحيث ان لايقع في الوجود الا مايريد عقله ^ ، وان كره بعض ذلك طبعاً او شرء ويقتضيه مقام معرفته؛ كان السيد الاشرف الافضل والامام الاعظم الاتم الاكمل والواصلون الى هذه الرتبة المكينة هم المنتفعون بانسانيتهم ونشأنهم الانتفاع التام المحمود و اما من سواهم فبحسب قرب نسبتهم من هؤلاء و بعدهم، جعلنا الله ممن انعم

١- فوى - ج ٢ - آية - ط ٣ - ترجح - ط ٤ - التشوق - م - ك ٥ - ما - ج - م - ك
 ١٠ - موقتاً - ج ٧ - سلفت - ج ٨ - الكلية الوجودية - ط - ج - م - ك ٩ - فعله - ج - علمه - م - ك

### [١٠٢]/مصباح الانس

, عليه ١ بالكمال الالمي والانساني معنى؛ كانعامه صورةً؛ وحققنا الله وساثر الاخوان بهذا الحال التنيّ والمقام العليّ. آمين.

...

هذا سرّ فتح به على مجملا في جناب التركيان سنة ثلاثين وست مائية او احدِي وثلاثين، وعرفت منه يومئذ ذوقاً - كلياته ومجملاته - مع نبذ من التفصيل، وايرادي له الان هو بعبارة وقتي. وساذكر في التنبيه على ماتضمنته هذه الخاتمة.

والمسألة الكلية بما تحققته واطلعت عليه بحمد الله وفضله نبذاً ولوامع ٢ جلية ايضاً ينتفع بها من بعرف ماضئن ٣ هذا المكتوب من الحقائق وخفيات الاسرار ونفائس العلوم. وكل ماسبق ذكره كالمقدمات والمبادى لفتح هذا المقفل وتفصيل هذا الجمل من حيث ان الانسان هو العلة الغائية المقصودة من الكون وفتحه تحصيله ٤ ، واستجلاء الانسان لهذا الامر فى ذاته على التعيين دون مزج ٥ تقصيله، والله المسئول ان بمن بالاتمام والتكيل لما بدأ به من الانعام من خزائن جوده ومنتفعات ولى يتسير العسير؛ المكل كل احسان يجود به ومعروف.

الشرح لهذا الوارد بلسان الوقت والحال والمرتبة قولي: ماحقيقته؟

اعلم ان حقيقة الانسان وحقيقة كل موجود عبارة عن نسبة متميزة في علم الحق من حيث ان علمه سبحانه عين ذاته، فهو تعين في باطن الحق سبحانه ازلى وتشخّص معنوى كلّى، وله ٦ بكل مرتبة ارتباط ذاتى وحالى ونسبي عارضى، سيّها من حيث الاحاطة المختصة بالعلم المطلق والوجود الشامل المحقق – ومن حيث كال الدائرة الانسانية ايضاً – فا وقع من ذلك الارتباط في المراتب الأول الاصلية التي هي امهات الحضرات؛ كالاسم فل وقع من ذلك الارتباط في المراتب الأول الاصلية التي هي امهات الحضرات؛ كالاسم المدبر وام الكتاب ونحوهما؛ كان مستى ومنعوتاً بالمناسبات والائتلاف المعنوى والروحاني والشئون الذاتية، وماوقع من ذلك في حيز الاسم الظاهر لتضاعف حكم الجمع والتركيب؛ وتحكّمت فيه نسبة التفصيل التي يسمى الحق من حيثها بالمفصل؛ شميت

۱–علیهم– ك – م ۲-ولومع– ج ۳-تضمن – ج ۶-وتحصیله– م– ك ۵-التغین دون مرج – ج ۲–معنوی له – م – ك مناسبات صورية جسانية طبيعية واحوالا ١٠ واعراضاً ولوازم ونحو ذلك

والى هذين الاممين المذكورين - اعنى ١ الظاهر والمفصل - تستند صور العالم المعبر عنه بعالم الشهادة ٢ ، كاستناد ماخنى من العالم الى الاسم الباطن والمدبر، وهذه الاسماء من اممهات حجبة ٣ حضرة الجمع، والحكم في كلمرتبة لاقل مايظهر حكمه من النسب و ١ المراتب، وفي الاخر لاغلب مايستقر حكمه ويشبت، ولايستقر اخرا الا ماثبت له حكم الاولية اولا في اى مرتبة كان، وفي مابين المبدأ والغاية يكتسب الاقل صفة الاغلبية على ماهو المشارك ٥ له من حيث التأثير والتأثر فيابين الطرفين، وهكذا هو الامر في كل رتبة واسم المي مرتبط بحقيقة ونسبة كونية، ومنه يُعرف كثير من سرّ ارتباط الحق بالعالم - والعالم بالحق - باعتبار البطون والظهور والنقص والكال، ومنه يُعرف ايضاً سرّ قونه تعالى: لمن الملك اليوم لله الواحد القهار (١٦ - غافر)

قولى: مم ٢ وجد؟

وجد من الشطر المتميز بالتعين من الغيب المطلق الالمى الذى لاتعين فيه لشى ولا استناد لحكم ولا اسم في دائرة الحضرة الخالية التي هي على نفوذ الاقتدار ٧ والعرصة الجامعة للممكنات، وذلك بحكم احدية جع الجمع؛ الظاهر حكمه في كل شي بحسب سابق تعينه في الحضرة العلمية الاحدية الالحية الذاتية ٨ الجامعة المذكورة، لا المرتبية ٩ ، وقد مر في ذلك تنبيه وسنزيده ايضاحاً انشاءالله.

\*١- اعلم ان كل صفة يتوقف ظهور حكمها وخاصيتها في ذاتك فقط او في ذاتك ومن ذاتك في سواله على شرط او شروط، ويبطل حكمه بزوال الشرط او ورود حاكم اخر اقوى حكماً، فذلك من الاوصاف العارضة لذاتك ومن الجعول فيك، سواه طالت مدة حكمه او قصرت، وماليس كذلك فهو غير مجعول ولاعرضى، بل هو من ذاتياتك واذاعرفت هذا في نفسك فاطرده فها خرج عنك باعتبار، ومتى عرفت هذا عرفت الفرق بين الصفات الذاتية والعرضية في نفسك وفها خرج عنك باعتبار، وعرفت سرّ كلها نضيف الى الحق ايضاً من الضحك والفرح والنزول والاستواء وغير ذلك متا يتوهم التشبيه الذي يعارضه المعلوم من التنزيه والفرق بينها وبين صفة المعية والظهور والبطون وغير ذلك (حررها اقل السادات محمد بن على في ١٣٣٦) كذا في المطبوعة

١-الاسمين اعنى - ط ٧-صور عالم الشهادة - م - ك ٣-حجبه - ط - ج ٤- ف - ط - ج ٥- على
 المشارك - م - ك ٩-القيهار مم - ك - م ٧-الاقدار - ط - ن - ع ٨- في الحضرة الذاتية - ط - في
 الحضرة الذاتية المذكورة لامرتبية - م - في الحضرة الذاتية المذكورة لا المرتبية - ك ٩ - في المرتبية - ط

قولی: فیم ۱ وجد؟

اما من جهة الحق بالوجه الكلى؛ فانه وجد كما قلنا في دائرة الحضرة العمائية، واما م حيث خصوصية كل موجود فانه وجد في مرتبته الخاصة به ٢ من حيث نسبتها الى العما فان العماء من جملة خصائصه الاحاطة بجميع المراتب الكونية والحضرة الالمية ٣، والايما المذكور يحصل من حيثية الاسم الظاهر والنور والخالق واخواتهم من الاسماء الكلية، لكم بحسب الشأن الذاتي الالمي الذي تعينت فيه صور معلومية ماقصد الحق ايجاده - انساناً كما او غيره مد ودلك الشأن هو الاسم الذي يستند اليه من وُجد بحكم تعينه، وين كل اسم؛ ذكرنا والاسم الاخر فروق شتى ـ وان توهم ثبوت المثلية .. فافهم،

قولى: كيف ؛ ۇجد؟

الكيفيات لاتنجلى ولكن تستجلى في المراتب، في كل مرتبة بحسب نسبة الناظر المرتبة حال النظر والشهود، وبحسب عظم من تلك المرتبة ومقتضى حكمها فيه، فان كا، مشهده التنوع فحسب، فهو منتقل في احكام نسب المرتبة ووجوهها ورقائها ٦، والانضاف الى مشاهدته التنوع أحراك للاحدية التي ترجع اليها احكام تلك الكثرة النسبي ويراها منبعاً لتلك الاحكام ومحتداً للوجوه المنسوبة الى المرتبة والمقام \_احديّة اى كثر كانت \_ فحينئذ يُعلم ان قد تم له الادراك لتلك المرتبة مثلاً او المقام كيف قلت.

و مراتب الاستجلاء المشاراليه في سرّ الكيفية من حضرة الجمع والوجود إلى القه الى العرش ^، الى السموات الى العناصر الى ٩ المولدات الشلاث الى حين تكوّن النطفة ، وقوعها في الرحم، هكذا على الترتيب المعلوم في تكوين الانسان ظاهراً عند العلماء به، ، هذا سرّ جليل يحتاج الى مزيد بسط و تفصيله يطول، ولكتى اذكر منه هنا ما يُيسر الحوّ ذكره من بعض ما عُلَمِتُه واطلعتُ عليه.

فاقول: اعلم ان للانسان منحين قبوله لاول صورة وجودية حيث لاحيث ولاجين بل حال مفارقته بالنسبة والاضافة مرتبة تعيّنه بالحضرة العلمية الالهية الازلية

١-الله فيم - م - ك ٢ - مرتبة الخاصة من - م - ك ٣ - الالوهية - ج ٤ - فافهم كيف ـ م ـ ك
 ٥ - حيطة ـ ج ٦ - دقائقها ـ م ـ ك ٧ و ٩ - و ـ ط ٨ - والوجود الى العرش ـ ج ـ م ـ ك

والتنقل المعنوى الخرج له من الوجود العلمى الى الوجود العينى تقلبات فى صور الموجودات طوراً بعد طور؛ وانتقالات من صورة الى صورة، وهذه التنقلات والتقلبات هى عروج للانسان وسلوك من حضرة الغيب الالمى والامكان والمقام العلمى الالمى في عصيل الكمال الذى أهل له واقتضته مرتبة عينه الثابتة باستعداده الكلى، والموجودات كلها في الحضرة العلمية الوجودية العينية ٢ غير متعينة لانفسها، بل عند الحق لامطلقا ايضاً، لكن في المرتبة العلمية فقط، فاول ظهور تعين ٣ كل شئى هو من حال تعلق الارادة الالهية بنسبة التوجه الامرى اليه للايجاد الذى هو عبارة عن ظهور ذلك التعين العلمى بالقدرة صورة ظاهرة لنفسها، وهو انصباغ الامر الالمى الوجودى بالتعين العلمى الارادى من حيث المراد وبحسبه صبغاً نورياً ثابتاً بالتعلق حاصلاً بالاقتران، وقد سبق التنبيه عليه

ثم نقول: فيظهر الشئ المراد وجوده في الرتبة القلمية ٥ ثم اللوحية ثم لايزال يتنزل ٢ مات من الصفات الذاتية مات العيبية العيبية والحاصلة ٧ له بالوجود الأول، هكذا ٨ منحدراً يرتق حتى تتعين صورة مادته في الرحم على النحو المذكور، ثم ينتشن ويتميز بالكلية؛ ولايزال كذلك دائم التنقل في الرحم على النحو المذكور، ثم ينتشن ويتميز بالكلية؛ ولايزال كذلك دائم التنقل في الاحوال الى ان يتكامل نشأته ويتم استوائه، ثم يعود عروجه بالانسلاخ للتركيب المعنوى الثاني الذي يكون للعارفين في سيرهم قبل الفتح، وهو معراج اكابر اهل الله، ليس لكل اهل الفتح وستى ٩ معراج التحليل، من اجل أنه يسير نحو العالم العلوى، فلايمر من حين ١٠ الفتح وستى ٩ معراج التحليل، من اجل أنه يسير نحو العالم العلوى، فلايمر من حين ١٠ مفارقته الارض باسطقس ولاحضرة ولافلك الآ ويترك عنده الجزء المناسب له؛ الذي ١١ اخذه حال مجيشه الاول مجكم ١٢ قوله تعالى: ان الله يأمركم ان تؤدوا الامانات الى اهلها (٨٥-النساء) وهذا الترك عبارة عن اعراض روحه عن ذلك الجزء والتعشق بتدبيره وضعف حكم المناسبة التي كانت بينه وبين ذلك الشئي بغلبة حكم الارتباط الذّاتي الذي بينه وبين ذلك الشئي بغلبة حكم الارتباط الذّاتي الذي بينه وبين الحق من حيث مايعرج اليه ويقبل؛ اذذاك بوجه قلبه عليه.

۱-الالهية والتنقل-م-ك ۲-الغيبية ط-م-ك ۳-فاول تعين-ط-ج-م ۶-ظهور التعين-م-ك ٥-الالهية والتنقل-م-ك ٥-الغيبية والحاصلة-م ٨-الغيبية هكذا ط-وهكذا م-ك الغيبية والحاصلة-م ٨-الغيبية هكذا ط-وهكذا م-ك الغيبية والحاصلة م ١٢-الغيبية والعينية ك ١١-المناسب الذي ج ١٢-فعلم -ط

فاذا وصل الى الخضرة الالهية الذاتية دون قطع مسافة من ١ الحيثية المذكورة والطريق المشار اليه، لا يبق معه الا السر ٢ الالهي خاصة؛ الحاصل والثابت له في اول التوجه الالهي البه، واذا انتهى حكم هذا المعراج و ٣ بلغ الغاية التي قدر له الوصول اليها وأهل لنيلها محسب هذا السير والمعراج من الوجه المذكور؛ وشاء الحق رجوعه الى عالم الشهادة لتكيل غيره او نفسه او الامرين معاً، عاد يتركب أبعد الفتح تركيباً معنوياً يناسب تحليله، ثم، ينحل جلة تركيبه بالموت المعلوم حتى تنشأ النشأة الاخراوية.

فالكامل ينتهى بكامل انشأته في اول يوم او ساعة من سنة اربعين او سنة احدى واربعين الامن سنى عمره، وقد ينتهى قبل ذلك الى درجة هى كال نسي، بمعنى انه ينتهى الى امر هو كال نشأته او نشآت اخر غير نشأته على ماذكر وبالنسبة الى من دونه، فاما كال نشأته واستوائه؛ فنى رأس الاربعين او الحادى والاربعين كاذكر، وسيره على انواع: فنه سير روحانى الا الى صورة فلكية، وهو حال كونه ملرجاً افى الامر الوارد من حضرة غيب الذات الى الحضرة العائمية؛ الى مقام القلم الاعلى اللوح؛ الى مرتبة الطبيعة من حيث ظهور حكمها فى الاجسام عند بعض اهل الذوق، قيتصل الابتال الذى يتعين فيه مظاهر الارواح؛ وهو الاجسام عند بعض اهل الذوق، قيتصل الابتال الذي يتعين فيه مظاهر الارواح؛ وهو العالم المتوسطة ١٢ ؛ مرتبته بين عالم الارواح وعالم الاجسام المحسوسة ١٣ ، وقد سبق التنبيه عليه عند ذكر المراتب الكلية الوجودية، واقلما عالم المعانى ثم عالم الارواح ثم عالم المثال عليه عند ذكر المراتب الكلية الوجودية، واقلما عالم المعانى ثم عالم الارواح ثم عالم المثال المذكورة، فاعلم ذلك.

ثم ينزل الى ١٤ الهيولى الكل ثم الى مرتبة الجسم الكل الذى تعيّن فيه العرش الحيط، والانسان الى هنا يكون مولوداً عن النكاح الاول والثانى – وقد مر حديثهما –

ثميندرج في الامر الالمي - اندراج الجزء في الكل - من العرش الي الكرسي؛ ثم يسرى ١٥ في السموات كلمها، و مكث ١٦ اندراجه و صحبته لـلامر النـازل في الـسموات العُلى و

۱-مسافة معروفة من - ط ۲-السير - ط ۳-المعراج فيه و - ط - ج ٤-بتركيب - ط ٥-تركبا- ط ٥-تركبا- ط ٥-تركبا- ط ٥-تركبا- ط ٥-تركبا- ج ٥-تركبا- ج ٥-تركبا- ج ٥-تركبا- ج ٥-تركبا- ج ٥-تركبا- ج ١٥-تركبا- ج ١٥-المتوسط - ج ٩-سير لا - ط ١٥-تيسل - ج ١٥-المتوسط - ج ١٣-المحسوس - ج ١٥-تم الى - ط ١٥-يسير - ج ١٦-وهكذا - م

ارتباطه بمراتبها بحسب رتبة اوليته ١ الوجودية والمرتبية المتعينة له في علم الحق من بين المراتب التي منها اخذته الارادة؛ اخذ ترجيحها اياه - اذ ذاك على غيره - فعينته و اظهرت بالقدرة ارتباطه بحكم مايناسبه و يستدعيه من الاسماء؛ ثم يسرى في العناصر سراية تناسب العناصر.

ثم يدخل عالم المولدات ٢ فاذا اتصل بعالم المولدات؛ ان كان من الكمل؛ فانه يكون احدى السير؛ بمعنى انه فى اوّل نباتٍ ظهر مثلاً؛ سلم ذلك النبات من العوارض المفسدة بصورته حتى ينتهى نشوه ويتم نموه فى مرتبته، بل يظهر غالباً فى اكمل نوع من النبات الموجود فى الموضع المناسب لروحانيته ومقامه او فى الموضع الذى هو مسكن ابويه، فيفيض ٣ الحق له من شاء؛ فيأخذ ذلك النبات مثلاً فيوصله الى الابوين او احدهما او يأخذه الابوان ابتداءً فيتناولان صورة ذلك النبات فى الوقت المناسب لمرتبته ومرتبة الامر الذى جاء مدرجاً فيه، وبموجب حكم الاسم الدهر فى الموالم التي مر بها حال المرور.

ثم يستحيل ذلك النبات غذاة كيلوساً ثم دماً ثم ملياً متصلاً بجسد الابوين - اتصال ارتقاء من الرتبة النباتية والجادية الى الرتبة الحيوانية وحتى يتعين وينتقل مادة صورته من الصلب الى الرحم، وذلك اول التعين الجمعى الظاهر منه؛ واول ؛ ظهور حكم الاسم الجامع فيه بطريق الاغلبية، ومن سرّ سرعة انتقاله من الرتبة النباتية الى الحيوانية؛ تلمح سرعة انتقاله من الرتبة المعدنية الى الحيوانية؛ تلمح سرعة انتقاله من الرتبة المعدنية الى النباتية، والمراتب مرتبطة ٢ بعضها ببعض ٧ ، لاحاجز بينها الا برازخ معقولة، والتنبيه على هذا من الكتاب العزيز قوله تعالى: فستقر ومستودع ... الاية (٩٨ -الانعام) فبدأ الاستقرار في الرحم، وماقبل ذلك فختص بمقام الاستيداع، وقال سبحانه أيضاً في نحو ماذكرنا: ونُقر في الارحام مانشاء الى اجل مسمى (٥ - الحج).

ثم ينشئي ^ في الرحم وينتقل على الوجه المعلوم المذكور في علم الرسوم الى ان يبرز في عالم الشهادة ويترقّى حتى يبلغ درجة الكمال على نحو ماذكر، فان عاقته ٩ الاقدار فانه عند

## [١٠٨]/مصباح الانس

دخوله عالم النبات تعرض له آفات فيفسد قبل التمام او التناول، فينفصل ١ منه ثم يعود اليه في زمان اخر قريب او بعيد، وقد تكون الافة باتصاله بنبات ردىء بعيد عن الاعتدال لاتتأتى لحيوان تناوله اصلا، وان كان مما يتأتى تناوله فيفسد ٢ ذلك الحيوان فينفصل منه ايضا ٣ بهذا الطريق.

وقد تطرأ عليه الافة بعد اتصاله بعالم النبات بان يتناوله حيوان؛ ويفسد ذلك الحيوان قبل ان يتناوله انسان؛ او يعوق عن انتقاله عن ذلك الحيوان الى الطور الانسانى عائق؛ او يموت الانسان المتناول له قبل ان يتعين له فيه مادة فيتحلّل و ٤ يخرج. ثم يعود الى الرتبة ٥ الحيوانية، هكذا مرة ثانية او مراراً كثيرة، و بمقدار مايكثر ولوجه وخروجه؛ ويكثر تصادمه للقوى والخواص ٦ المودعة في المراتب التي تمرّ عليها، والموات ٧ التي تسلبس بالفساد ٨ والتكرار يكتسب الكيفيات المعنوية المودّعة فيا ذكرنا.

فان كان الغالب من الجملة حكم الحمود منها والمناسب انتفع ٩ بها؛ ولكن فيا بعد ١٠ كلفة ومجاهدة، وان كانت الاغلبية في الحكم لغير المحمود والمناسب؛ قل علمه وتذكّره لمراتب وجوده وتنقلاته (١٠ بيل وجائز عليه ذلك بالكلية وبقدار مايقل التكرار والكيفيات المخالفة يُسرع اليه التذكر ويستهل عليه الفتح والطريق والسر الالهى المكنّى عنه بقدم الصدق وبالعناية الازلية وبرزة التجلى ونحو ذلك - كما سبق التنبيه عليه هو الاصل في ذلك - في لم ينصبغ باحكام المراتب انصباعاً يوجب خفاء سر الاحدية وحكم البرزة المذكورة؛ كانت الغلبة للسر الاحدى والبرزة المنبه عليها، والى ذلك الاشارة بقوئه: والله غلل امره (٢١ - يوسف).

ومتى حجب انصباغ احكام المراتب والحضراتِ ذلك السرّ الالمي المذكور وحكمه، كان الاثر لاغلبها حكماً حالتئذِ، اذ قد علمت ان الانسان مركب من اجزاء شتى مختلفة

۱-فینفعل – ج ۲-وان کان فیفسد – ج ۳-وان کان فیفسد ذلك الحیوان فینفصل ایضاً - م - ك ۱-او - ن - ع ۵-اکرتبهٔ - ط ۲-بالخواص - ط ۷-علیها المورد - ج - م - والمواد - ك ۸-بها بالفساد - ط - ج - م - ك ۹-پنتفع - ط ۱۰-ولكن بعد - ط - فیا بعد كلفهٔ - ج ۱۱-انتقالاته - ج

وحقائق وقوى مؤتفة وافضل مافيه السر الالمى، وهو المجلى الوجه الخاص، ومن شأن التجليات - كما عرفت - انها تكون وتظهر بحسب المتجلى له وبحسب المرتبة التى يقع فيها التجلى والوقت ايضاً؛ والحال والموطن للتجلى ونحو الملك فلكل ماذكرنا حكم فيها التجلى والآ فالوجود الحق واحد والعلم لايغايره؛ لما علمت ان علم الحق من وجه عين ذاته والمتعين بالنسبة الارداية ليس غير مطلق الوجود الذى لا يتجزى ولا يتبغض، فانما ظهر المتعيناً ومتخصصاً المحكم العين الثابتة وفي مرتبتها، فتى لم تظهر عليه غلبة الاحكام العينية الولم ينصبغ باحكام مرتبة المظهر صبغاً، يختنى بسببه سر احدية الوجود وحكمه الخصيص به من حيث اطلاقه كاهى الإبق حكم العلم الالحى الازلى على اصالته وحكمه الخصيص به من حيث اطلاقه كاهى الإبق حكم العلم الالحى الازلى على اصالته لم يتجدد الم وصف غير اضافته للعين التى هى المظهر وتعينه المحسبها، وهذا هو البقاء على الحال الاصلى الازلى الا

والمظهر الذي يختص بهذا الامر للادرجة التقريب التام والعبودة ١١ المحققة حيث لم يظهر من عينه في الصفات والتجليات الآلهية حكم يوهم تغييراً او تظهر وبحدث ١٢ فيها امراً لم يكن ثابتاً لها ازلاً، وبمقدار مايقل الحكام العين الممكنة في الصفات الالهية والتجليات التي هي مظهر لها ولو بالتسبة الى المدرك للامر الاخر في ١٣ الجلي يتحقق ١٤ العبودة؛ يصح التقريب لتلك العين وبعكس ماذكرنا؛ تظهر الربوبية العرضية المستلزمة للبعد ١٥ بسبب حكم الجلي في المتجلى فيه - لامطلقا - بل من حيث هو مدرك في ذلك الجلى - مع بقائه من بحث الحقيقة على حاله الازلى - فافهم هذا تعرف سرّ الجلي والمتجلى وحكم كل منها وصفته من حيث الذات ومن حيث الحال العارض، وتعرف ايضاً سرّ العبودية والربوبية الذاتيتين والعرضيتين في الطرفين، وهنا اسرار يحرم كشفها؛ لايفوز بمعرفتها الا عبيد الاختصاص ـ امناء الله ـ..

١-الالمي المكني عنديقدم الصدق وهو-ج-م ٢-والمواطن ونحو-ج-م-ك ٣-فالامر-ك-م ك- ١٠ الغيبية - ط ٧- كما مر - ط - ج - م - ك ٤-يظهر - ط ٥-متحصصا - ج ١-الغيبية - ط ٧-كما مر - ط - ج - م - ك ٨-لم يتحدد - ج - م - ك ١٠-العبودية - ط ٨-لم يتحدد - ج - م - ك ١٠-العبودية - ط ١٠-الامر في - ط - ج - ك - م - ك ١٠-العلم ع - ج - م - ك ١٠-العلم في مرآة العبد - ط - ن - ع - ج - م - ك
 في مرآة العبد - ط - ن - ع - ج - م - ك

ولهذا العلم المنبه على سرّه في المظهر الذي شأنه ماذكرنا خواص عزيزة: منها معرفته بالله في حال افتراق اجزاء جسد ١ ، اموراً يثبت بها شرفه وتقريبه، وتمكّنه ايضاً من تدبير اجزائه الجسانية قبل اجتاعها وقبل تعين الروح بهذا المزاج ٢ وبحسبه على ماهو مذهب المحققين.

فان قلت: فكيف يتصف بالعلم من لم يتعين بعد؟

فنقول: اعلم ان ارواح الكمل وان سميت جزئية بالاعتبار العام المشترك، فان منها ماهو كلى الوصف والذات؛ فيتصف بالعلم وغيره قبل تعينه ٣ بهذا المزاج المنصرى من حيث تعينه بنفس تعين الروح الالمى الاصلى وفي مرتبة النفس الكلية، فيكون نفس تعين الروح الالمى بمظهره القدسى تعيناً له، فيشارك الروح الالمى في معرفة ماشاء الله ان يعرفه من علومه على مقدار سعة دائرة مرتبته التي يظهر تحققه بها في اخر امره

ثم يتعين هو فى كل مرتبة وعالم برز عليها الى حين اتصاله بهذه النشأة العنصرية تعيناً يقتضيه حكم الروح الاصلى الالحي فى ذلك العالم وتلك المرتبة، فيعلم حالتنذ بما يعلمه الروح الالحي ماشاء الله على ماشاء والطبن. وسر قول ذى كشفته عرفت سر قوله صلى الله عليه و آله: كنت نبياً وادم بين الماء والطبن. وسر قول ذى النون رضى الله عنه - وقد سئل عن ميثاق آلست هل تذكره؟ - فقال: كأنه الان فى اذنى، وقول السيد الاخر من المحققين - وقد سئل ايضاً عن هذا السر - فقال: مُستقر بالعهد آلست هذا الميثاق بالامس كان، واشار الى معرفة حضرات اخرى ومواثيق قبل آلست ٤.

ورأيت من يستحضر قبل ميثاق آلست ستة مواطن اخرى ميثاقية، فذكرت ذلك لشيخنا رضى الله عنه فقال: ان قصد القائل بالحضرات الستة - التي عرفها قبل ميثاق الست - الكليات فسلم، واما ان اراد جلة الحضرات الميثاقية التي قبل آلست فهى اكثر من هذا، فنته بهذا وغيره في ذلك المجلس وسواه انه يستحضر قبل آلست مواطن جة ويستثبت الحال فيها، فاعلم ذلك تلمح جلة من الاسرار الانسانية الكمالية الالهية انشاءالله

۱-جسدہ - ط - ج - م - ك ۲ - الروح وقكّنه بعد المزاج - ج - م - ك ۳ - تعيينـه - ج ٤-قبل مؤاثيق الست - ج ثم اعلم ١ ان الروح الإنساني كما يكتسب بواسطة التعلق بالبدن هيئات واخلاقا ثابتة باقية معه بعد مفارقة البدن العنصرى؛ وان لم يخل عن مظهر ونشأة يناسب العالم الذى يظهر فيه على ماهو مذهب المحقين - بخلاف اهل النظر من متأخرى الفلاسفة - فكذلك الحقيقة العلمية الاصلية المسهاة في بعض المواضع ٢ من هذا الكتاب وغيره من هذا الفن بالسر الالمي ايضاً وهي حضرة الامكان، اذا ٣ اعتبر من حيث النعين الارادي والتوجه الامرى صادراً من حضرة الجمع، فانه يتكيف - كما قلنا - في كل مرتبة بحسب مايقتضيه حقيقة تلك المرتبة وينصبغ في كل فلك بحكم ذلك الامر الثابت الاصلي الموحى به في ذلك الفلك حال الايجاد وبحسب حكم المعين ٤ بالنسبة الى ذلك الوقت الخاص والحال، فاذا دخل هذا العالم وصل مكتسباً بوصف كل ما مر عليه وحكم، وقد كان من حيث هو في مرتبة اوليته هيولاني النعت ٥ ، لا يتعين بصفة ولا يحكم عليه صبغة مرتبية، وهذا الحال من وجه يشبه ٦ الحال الكلي الذي ينتهي اليه الإنسان الكامل في منتهي امره وكاله - على ماسيلوح ٧ يشبه ٦ الحال الكلي الذي ينتهي اليه الإنسان الكامل في منتهي امره وكاله - على ماسيلوح ٧ يشبه ٦ الحال الكلي الذي ينتهي اليه الإنسان الكامل في منتهي امره وكاله - على ماسيلوح ٧

و من كشف له عن هذا السّت عرف سر الفطرة الالهية وسر تحريم بعض الاغذية وتحليل غيرها ٨، وإن للمولدات الثلاث خواص واسراراً في بدن المغتذى ونفسه ١ ايضاً بحسب ما أودع فيه خالقه، وهذا لسان مجمل بحتاج بيانه الى مزيد بسط لا يحتمله هذا المختصر، وقد نتهنا في تفسير الفاتحة في شرح الاسم الرب على كليات أسرار مقام الغذاء والمغتذين ١٠ بالغذاء المعنوى والروحاني والجساني المركب والبسيط واختلاف مراتبهم ومراتب الاغذية مستوفى مختصراً، فن وقف ١١ وفهمه عرف ١٢ ما اشرنا اليه هنا انشاءالله.

ثم نقول: وإذا انصبخ السر الالمي باحكام ماير عليه من المراتب كما قلنا، ينقسم من وجه ثلاثة اقسام: قسم يكون نسبة الكيفيات والملابس اليه نسبة الصفات العرضية الى

١- تلمح الاسرار ثم اعلم - ط ٢- المواطن - م - ك ٣- ايضا اذا - ج - م - ك ٤ - المتعبن - ن - ع - م - ك ٢ - المتعبن - ن - ع - م - ك ٢ - سنلوح - ج - م - ك ٨ - بعضها - ن - ع ٩ - وفي نفسه - ج - م - ١١ - وفق - ج ١٢ - علم - ج

## [117]/مصباح الانس

الموصوف بها، وذلك لشرف مرتبة اوليته في حضرة الحق وقونها؟ المعبر عنها بقدم الصدق والعناية ونحوهما، فان نهيأ له بموجب العناية المذكورة مع ذلك تناسب احوال مايمز عليه وتناسب الحكام الحضرات الروحانية والمقامات الفلكية ايضاً بحيث يكون توجهات الارواح والقوى السهاوية الى ذلك السر توجهاً معتدلاً متناسباً ٢ سالماً من حكى الافراط والتفريط، فان الشخص الذى يكون صورة ذلك السر ومظهره يصير ٣ من الجذوبين ومتن لا بحوج ٤ الى كثير من الاعهال والرياضات الشاقة - كالنبي صلى الله عليه و آله وعلى عليه السلام ٥ ومن شاء ٦ الله من العترة ٧ و الاولياء...

وقسم ثانٍ يكون نسبة هذه الكيفيات المنبّه عليها الى صاحبها نسبة الاعراض الثابتة ٥ والصفات الذاتية لغلبة حكم الاسم ١ الرب على ذلك الامر حين السريان، بخلاف الاول، ويكون ١٠ لمرتبة اوليته في حضرة الحق شرف باذخ ١٠ وسلطان قوى، وفي الاحوال والاحكام المذكورة تناسب منا، فإن هذا القسم اذا ساعده الوقت الالحى والحكم التقديري ربحا صار صاحبه من الكمّل الضاء والآفن المتوسطين؛ لكن بعد جهد كثير و رياضات متعبة ان شاءالله.

وقسم ثالث تترسّخ ١١ فَيه أحكام الملابس والكيفيات؛ ويكون في مبدأ تعيّن مرتبته في حضرة الحق غير منصبغ بحكم العناية بالتفسير المذكور آنفاً وفيا بعد عند ذكر سرّ غاية كل موجود ومنتهاه، فانّ تلقيه وانصباغه باحكام مايرّ عليه من الحضرات يكون تلقياً غير تام.

و ورود تلك الاحكام عليه ايضاً من الارواح و الافلاك وروداً غير مناسب، فانّ الوقت ١٢ لايساعده على السلوك ويضعف سعيه في التطبهير من تلك الصفات الحاجبة ١٣ والعوارض التي لاتوافق، فيصير الشخص من المحجوبين والاشقياء، الخارجين عن دائرة اهل

#### **\* ۱ –** ای: عال.

۱- تناول – ط – ن – ع – ج – م – ك ۲ – مناسباً – م – ك ۳ – يكون – ط – ج – م – ك 2- لانجرج – ج ۵ – كرم الله وجهه – ط ۱ – كالنبي ومن شاء الله – ك ۷ – من العشرة والعترة – ط ۸ – الذاتية – ط ۹ – لغلبة الاسم – ج ۱۰ – السريان ويكون – ج – م – ك ۱۱ – برتسم – ج ۱۲ – متناسب والوقت – م – ك ۱۳ – الخارجية – ج العناية، واذا بلغ اشده احد من القسمين الاولين واستوى، عاد ١ عروجه بالانسلاخ في معراج التحليل، لاستيناف التركيب الثانى الحاصل للعارفين هنا بعد الفتح، ومتى جاوز الانسان هذه الحالة الاولى؛ انتقل من احد العروجين الذى كان ظاهره موهماً بانحطاط وانسفال بالنسبة الى المفهوم من احسن تقويم الى العروج الاخر المذكور، فينتشئى ٢ لنفسه برتبه نشآت اخر اوليها من الكليات نشأة البرزخ؛ تعقبها نشأتان: حشرية وجنانية ابدية، وكل ٣ نشأة من هذه الاربعة من وجه نتيجة عن التى قبلها، واليه الاشارة بقوله تعالى: لتركبن طبقاً عن طبق (١٩ - الانشقاق) اى حالاً متولداً عن حال قبله، وقولى: كل نشأة من وجه، من اجل ان في مجموع النشآت امراً ثابتاً لا يتغير هو مورد هذه التبدلات؛ وهو حقيقة الانسان ومادة نشآته وخيرتها ومظهر الوجود الحق النابت والسرّ الالمى المشار اليه، وحال الخلق في سيرهم وعروجهم تارة بالنشآت التى يتطوّرون فيها؛ وتارة في النشآت بما حصل لم حال ارتباطهم بها – موهوباً ومكتسباً على اقسام:

منهم من قطع به دون اتمام الدائر قالو جودية الملته عليها لقصور استعداده، وهو المقول فيه: ثم رددناه اسفل سافلين (٥-التين) لانه سار نصف الدائرة او بعضها فحسب، والقسم الاول المتم الدائرة المذكورة هو من: اجره غير ممنون، لاتصال اخر عروجه المعنوى الموهم بالانحطاط ظاهراً بالعروج التحليلي الثاني لتركيب النشأة الثانية من هذه الدار وفيها ايضاً، قان النشأة البرزخية - كها لوحنا به - نتيجة الاحوال الدنياوية ، سواء عرف الشخص المنشئي لتلك النشأة باحواله صورة الامر اولم يعرف.

والعارف المحقق المشاهد اذا رزق الحضور التام الصحيح كان حياً عالِماً بالمواطن التي ينتقل اليها ويتطوّر فيها؛ عارفاً باحكامها وبما ينشئ الحق له وبه في العوالم من النشآت؛ والمرتبطة نفسه بالبدن ارتباطاً يعوقه عن ° الوصول الى الكمال الذي يستعد له الانسان

١١- الاولين واستوى الواحد من اهلمها عاد - ط - ج - م - ك ٢ - فينشق - ج - م - ك ٣ - ابدية،
 واما الجميميون فنشأتهم الحشرية دائمة زمان العذاب، فللانسان السعيد اربع نشآت جعية غير النشأة الجسمية العنصرية: دنياوية وبرزخية وحشرية وجنانية، وكل نشأة - ج - م ٤ - المتمم الدائرة - ج - م ٥ - يتعوق بسببه عن - ج - م - ك

## [١١٤]/مصباح الانس

من كونه انساناً ولم يحصله ١ بوهب اوكسب فيا امكن التكتب فيه؛ بق ٢ في اسفل سافلين، و يكون انتقاله و سيره فيا قُدّر له المرور عليه من المواطن و تلبسه ٣ بالصفات والاحوال بحسب ما اودع الله تعالى في تلك المواطن والعوالم من الخواص؛ وبحسب خواص نشأته ٤ واثارها فيه، وهو في كل ذلك لا يعلم فهاذا ينقلب ٥، ولا ما يؤل اليه امره، ويكون كماله المختص به في هذا الموطن الدنياوي ما انتهى اليه في اخر نفسه عند الموت، وسيلوح ٦ ببعض سرّه فيا بعد ان شاءالله.

الله فالامر دائرة والسير دوري - لاخطى - فن قُدّر له المامها ٧، تم له السلوك وكمل وابتدأ ينشى بسيره ^ دورة الهية اخرى؛ مبدئها من حين رؤيته الاشياء بالله ومعرفته بالوجود الواحد الحق بعد الشهود، وهذا اوّل درجات الولاية واوّل مقام المعرفة الثانية ١ ، ابتقابل النسختين .

واصحاب السلوك فيا ذكرنا على طبقات بحسب سيرهم و مقاماتهم و عناية الحق بهم فيا يتقلبون ١٠ فيه، اذ لكل مرتبقاول، ووسط واخر، ولكل مما ذكرنا اهل، واخر المقامات متصل باوّل مقام الكمال المقصود هنا ايضاح احكامه و آياته واربابه.

واهل الدرجة الاولى من مقام الكمال من كان الحق سمعه وبصره - كما ورد عن النبي صلى الله عليه و آله -

ا واوسطه من كان الحق يسمع به ويبصر وينطق، واليه ١١ الاشارة بقوله: ان الله قال
 على لسان عبده: سمع الله لمن حده.

واخر درجات الكمال المتعينة والممكن ١٢ الذكر بالتنبيه القحض والتشكيك؛ لسرّ الجمع الاعتدالي الوسطى والخروج عن حكم التعينات والتنبيه عليها بالاشارات، فلسان ١٣ المتحض ١٤: ان الذين يبايعونك الما يبايعون الله يد الله فوق ايديهم (١٠-الفتح)

۱- بحصل له - ط ۲- ببق - ط ۳- یکتسبه - ج - م - ك ٤- نشآته- ط ۵- یتقلب- ج - م - ك ۴- وسنلوح - ط - ۹- الثابتة - ط - ۹- وسنلوح - ط - ج - م - ك ۱- وسنلوح - ط - ج - م - ك ۱- وسنلوت - ج - م - ك ۱- ینقلبون - ج - ۱ - ویبصر به وینطق به والیه - ط - م - ۲ - والممكنة - ط - ج - م - ك ۱۳ - بالاشارات الالمية فلسان - ج - ۱۲ - التمحض قوله - ط - ج - م

وهذه ١ يد الله وهذه يد عنمان، ولسان الجمع المقدس عن الميل عن الوسط المقتضى غلبة احكام الخلقية او ٢ الحقية قوله: وما رميت اذ رميت ولكن الله رمى (١٧-الانفال).

ثم نقول: فإن عم حكم شهود العارف الولى المشار ٣ اليه جيع المقامات والاطوار التى مرّ عليها اولاً في الرتبة ٤ الامرية والحال الحجابي وسرى حكم علمه وشهوده في سائر المراتب الوجودية علواً وسفلاً، والمقامات الاسمائية العينية بعد الانتظام في سلك الكمل كان من المتحققين بالرتبة الكمالية، وإن لم يكل الدائرة ولم يستوف السير وانقطع في بعضها، كان حظه من الكمال المذكور بمقدار نسبة ماقطع؛ إلى ٥ نسبة تمام مابق عليه منها.

فالدائرة الاولى دائرة التمامية من حيث ٦ الكمال الانساني بسرّ: اعطى كل شئي خلقه (٥٠ - طه).

والثانية من حيث ٧ شهوده الوجود الواحد الحق ورؤيته ٨ الاشياء بالله وعلى نحو ما سبق التنبيه عليه وعلى درجاته، وهي - اعنى الثانية - مرتبة الكال الالهى في الطور الانساني واذا حصل الشمول المنبه عليه بالمع المتضمن للتمحض والتشكيك، المشار اليها؛ وسرت ذاته وحكم مرتبته في سائر الراتب والاسماء والمواطن والنشآت والاحوال؛ وكان مع الحق حيمًا كان، ككينونة ربه معه - دون حيثٍ مقيدٍ ١ ولامَعٍ - حصل له الكال الانساني في طور حضرة الالوهية.

ولهذا السرّ تتمة يحرم كشفها الآلافرد كاملٍ مستوفٍ شروط الكمال - وان لم يتعين له ... ثم نرجع الى اتمام ماقصد ايضاحه فنقول: والسّير الناقص مماذكرنا قسمان: نقص اولٍ قبل استيفاء السّير في الدائرة الاولى، وكماله واهله ١٠ الانسان الحيوان.

ونقص ثانٍ ويختص بالمتوسطين الذين جعل ١١ لهم قسط مّا من الكمال؛ ولكن لم يتم لهم الامر بعد وفي البين - كما سبق التنبيه عليه - درجات متفاوتة يعرف الكامل احكامها

١-ومثل هذه ~ ط ٢-و - م ~ ك ٣-العارف المشار - ط ٤-المرتبة - ط ~ ج
 ٥-ماقطع من هذه الدائرة الى - م ٢-حصة - ط ~ ج - م - ك ٧-حين - ط - ن - ع - م - ك ٨-الواحد ورؤيته - ط - ك - ورؤيته - م - ٩-قصد - ج ٠ • ١ - كما لها واهلمها - ج - م - ك
 ١١-حصل - ط - ج - م - ك

## [117]/مصباح الانس

واحكام اصحابها، متى عرف حالهم ونسبتهم من هذين الفلكين الالمى والانساني بالصفة الشمسية والقمرية؛ ومعرفة الاممين الربّانيين الخصيصتين ١ بها والتحقق بالسرّ الجامع بينها وبين سواهما.

ومن لطائف اسرار ماذكرنا وآية معرفته معرفة؛ لم كان دور القمر صغيراً؛ الذى هو عند المحققين سماء الاجسام والصور، ونظيره هنا الفلك البدنى بالعُمر الانسانى المزاجى العنصرى، وهو الاول فى التعبين ٢ الجمعى والاستوائى، ومافوقه اكبر حتى الى الشامن، فيقطع القمر فلكه فى ثمانية وعشرين يوماً ويقطع الكوكب من الثوابت فلكه فى ثمانية وعشرين الف سنة وكسر - على رأى متأخرى اهل الرصد وهو الصحيح كشفاً - ما ٣ زاد القمر على الثمانية والعشرين يوماً من التبير الحسوب بالدقائق والكسور، فبمقدار زيادة سير الثوابت على الثمانية وعشرين الف سنة بمقتضى النسبة والميزان الخصيصتين ؛ بها، لكن لا يعلم تحقيق ذلك الا الله ومن شاء من عباده، فافهم.

وفيه - اى فى الفلك النامن قدينتهى الكِبَر ٦ فى صورة البطوء، كها ان فى نشأة من يكون فوقه - وهو التاسع وينتهى يحكم الدوام فى نشأة واحدة ويظهر سرّ السرّعة مع عظم الفلك واحاطته، وكذلك ٧ سرعة قبول التكيف والتغيّر و الكون حاصل فى اهل الجنة بحسب حكم الحركة العرشية، ومن هنا يرتق الانسان الى شهود ما منه خارج عالم الاجسام ومعرفته؛ ومايقبل التنوع منه والتغيّر - حالة ٨ التنقّل والتطور فى العوالم والاحوال والنشآت - ومالايقبل التنوع منه ولا التغيّر ٩ والتناهى.

فاعرف ما سمعت وما أدرج لك في هذه الكلمات، ولاتحسبه علاوة خارجة عما قُصد ايضاحه، فليس الامر كذلك، بل ١٠ هو نبأ عظيم وسرّ جليل مجمل يطول تفصيله ويمُسر افهامه وتوصيله الآلمن كُحلت عين بصيرته بعد الاتحاد بالبصر بنور اليقظة واليقين، وانتظم في سلك المتمكنين من عباد الله المحققين، فالحمدالله ربالعالمين.

١-الخصيص \_ م \_ ك ٢-التعين - ط - ج - م - ك ٣-فما - ط - م - ك - مما - ج ٤-الخصيص
 - ط - ج - م - ك ٥-فى الثامن - م - ك ٢-الكبير - ج ٧-احاطته كذلك - م - ك ٨-حال- ن - ع - وما منه قابل للتنوع والتغير حالة - م ٩-التعين - م - ك ١٠ كما ذكربل - ط

قولى: من اوجده؟

اوجده الحق من حيث تجلى باطنه لظاهره ا بموجب تعينات شئون ذاته الظاهرة بوجوده الواحد اصلاً؛ المتكثرة من حيث تعدد الشئون المذكورة، وكل ذلك بداعي المحبة الارادية وحكم النسبة الجامعة الاصلية، وقد سبق التنبيه على جميع ذلك ٢٠

قولى: لم أ وُجد؟

وجد للتحقق بالكمال المتوقف على الظهور والسريان المفضى "الى انصباغ كل فرد من افراد مجموع الامر كله بحكم الجميع وصورته بوساطة " بعضه بعضاً، و ارتباط النسب بالحكم ظاهراً ايضاً على نحو ما كانت عليه باطناً؛ ليحصل الكمال ويظهر بالجمع "بين الغيب والشهادة حكم كل ما ماشتملا عليه وصورته، فتتم الاعتبارات العلمية وتظهر الاحوال والكيفيات الوجودية تماماً وظهوراً فعليا ١٠ شهودياً وانفعالياً مشهدياً ١٠.

وهذا سرّ مطلق الايجاد وحكم الجمعية الكبرى التي من عرفها وعرف ماذكرناه هنا من سرّها؛ عرف نسبة ١٢ جعيته من تلك الجمعية الالهية المشار اليها، وعرف ان الحكم والحال في نسخة وجوده ودائرة مرّ تبته واجزاء مايقيل التجزئة والقسمة منه واقع على ١٣ نحو ماهو الامر في مطلق الصورة الكلية الوجودية، فالعلمية ١٤ المرتبية الاولى؛ والحكم كالحكم، فافهم وانظر حظك من اصل الامر وما حصتك منه، هل الكل اوالبعض؟ تعرف قدرك وتستشرف على غايتك وطورك؛ وتعرف سرّ الايجاد وحكمه ومنتهاه وعلته وسببه،

قولي: ما غايته ١٥ في اتيانه؟

غاية كل احد من الوجه الكلى المرتبى والعمل المتعدى الحكم هو ماينتهى اليه من الكالات المتحصلة بهذه النشأة العنصرية وفيها، واما من حيث التفصيل والعلم دون العمل المثمر بالتعدى؛ فلاغاية ولا استقرار .

١-الظاهر - ط ٧-يدعى - ج ٣-بذلك الجمع - ط ٤-ذلك لم - م - ك ٥-المقتضى - ج ٩-وصورته و وصفه بوساطة - ط - م - ك ٨-والشهادة وما - ط - ج - م - ك ٨-والشهادة وما - ط - ج - م ١٠ الوجودية ظهوراً وما - ط - ج - م ١٠ الوجودية ظهوراً وتتميماً فعليا - ط - م ١٠ - سرم - ك ١٠ - سرم - ك ١٠ - منه هو على - ط - ج - م ١٠ - سرم - ك ١٠ - منه هو على - ط - ج - م - ك ١٠ - والعلمية - ط - ج - م - ك ١٠ - وسبه ماغايته - م - ك

قولى: ذهابه هل الى ١ ماصدر وتعين منه او الى مثله - ان صحت المثلية -؟

الى ماصدر وتعين منه من حيث المرتبة، والى مثله من حيث المرتبة والوجود معاً؛ باعتبار حكم الجموع، فإن الامر دائرة والحال دورى الحكم، ومنتهى كل دائرة - سواء فرضت معنوية او عسوسة - إلى النقطة التى كانت منها البداية بالحركة الحبية الباعثة على الطلب - سواء تعقلت الحركة معنوية عقلية او روحانية مجردة او روحانية مثالية - لكن العلم مثالى او صورية جامعة لخواص هذه الحركات الثلاث المذكورة من قبل وظاهرة ٢، في مظهر مثالى او صورية جامعة لخواص هذه الحركات الثلاث المذكورة من قبل وظاهرة ٢، فأفهم، ولكن يختلف الحال والحكم والاسم في كل وقت وبحسب كل كيفية، فني الاول مثلا ليس الانقط متجاورة و في الثاني الأظهر بينها حكم الاتصال بالوجود السارى، فسمى مثلا ليس الانقط متجاورة و في الثاني الفروضة فيه وغير ذلك ٢ ممالم يكن ظاهراً من قبل، عيطاً ودائرة الوليم والجمع او ٧ بالتركيب الذي هو صورة حكم الجمع وسريان الوجود المنبسط على حقائق الموجودات بالوجودات بالو

قولى: ما الذي يراد منه مطلقاً عن حيث الارادة الالهية الاولى الاصلية وباعتبار المرتبة الانسانية؛ وما المراد منه من حيث خصوصيته في كل وقت؟

اما المراد منه مطلقاً من حَيثُ المرتبّة الآنسانية؛ فالكمال ^المشار اليه في غير ما موضع من هذا الكتاب بالشروط التي يلزم الكمال والحقوق العامة والخاصة الثابتة له والواجبة عليه في كل مقام ونشأة وموطن؛ وفاء واستيفاء روحاً وجسماً موقتاً وغير موقت.

واما المراد منه باطناً باعتبار ٩ حكم استعداده، فهو ماينتهي اليه امره بعد استقرار اهل الدّارين فيها وتلبّسها - اعني الاهلين - بالحال ١٠ الذي يدوم عليهم تفصيل حكمه في

١٥ الغرض من ذكر هذا القيد في قولى: بالحال الذي يدوم عليه تفصيل حكمه، هو التنبيه على ان الاحوال
 لادوام فها، واتما الكليات تتضح احوالاً جزئية لاتحصر هي عبارة عن احكام ذلك الحال الكلي المنبه عليه،
 فافهم «منه»

۱-قولی هل رجوعه الی - ج ۲-معنویة او روحانیة، مجردة او روحانیة مثالیة، ای روحانیة لکن - ج - م - معنویة او روحانیة بکن - ج - م - معنویة او روحانیة لکن - م - ۳-ظاهرة لها - ج - ظاهرة بها - م ع - و فى الحالى الثانى - ط - بح - م - ك ۵-فنسمى - ط - م - ك ۲-فنه وذلك ـ ج ۷ - و - ط - او التركیب - ج ۸ - فنهو الكمال - ط - ج - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك ۹ - م - ك - م - ك - م - ك - م - ك - م - ك - م - ك - م - ك - م - ك - م - ك - م - ك - م - ك - م - ك - م -

كل ما يتقلبون فيه، واما المراد منه في كل وقت: فما يظهر ١ به وعليه من الاحوال والافعال ويصدر منه على نحو ما يقع، وذلك حكم الكمال الذي يخصه وتحصص له من مطلق مرتبة الكمال وحاله بحسب نسبته من الاسم الالحي الذي صارهذا الانسان مظهره ومُظهره بتعيينه ٢ اياه، اذ بالاعيان وخصوصية استعداداتها تتعين الاسماء، والآفالحق من حيث انقطاع نسبته ٣ من السوى علماً ووجوداً ومرتبة لااسم له ولا وصف - كما سبق التنبيه عليه فاذكر -،

قولى: هل استعين به في بعض ما ذكراو كله من حيث عينه و مرتبته او استعان هو من حيثها ٤ ؛ وهل الاستقلال حاصل لاحدالطرفين او هو ممتنع مطلقا اوفى بعض الامور دون بعض؟

اما في الوجود من حيث عينه؛ فالاستقلال فيه للحق؛ لا وجود في الحقيقة لسواه ولا موجد غيره، وليس للغير الا قبول الوجود على وجه مخصوص بحسب استعداده، وكونه شرطاً في ظهور الوجود به على ذلك الوجه، فأفسم الكن هنا سرّ لا يحل كشفه، قد اومأت اليه من قبل، وازيده بياناً ان شاء الله واما الاثر؛ فللمراتب والحقائق الغيبية ولا ينضاف الى الحق من حيث وجوده كما لا ذكرناه م في أول الكتاب، بل ينضاف اليه من حيث احدية جمع هويته الغائبة عن المدارك باعتبار تعذر معرفة كنه والاحاطة به، ومن حيث مراتب اسمائه ايضاً وصفاته باعبتار عدم مغايرتها له، واما ارتباط الاثر بالوجود والوجود بالاثر من حيث كل موجود، فشترك، ومن فهم ماذكرته عرف اين ظهر حكم الاستقلال؛ واين خفى؛ ومن اي وجه يتعذّر ومن أيّه لا ا.

قولى: اي شئي هو فيه معنى وفيا خرج عنه صورةً وبالعكس؟

الملائكة قوى العالم ولاتخلو عندنا عن صورة ما، وان ١٠ يكن لما صورة معينة، وهي في الانسان قوى نشأته، ١١ ولاصورة لكل القوى؛ لكنها تفعل ١٢ باثارها، كالقوة المغذّية ١٣

١- فهو مايظهر به - ج - م - ك ٢ - الانسان مظهره بتعينيه - ج - ك ٣ - نسبة - ج - ك ٤ - حيثيتها - ج - ك ٤ - حيثيتها - ج - م - ك ٥ - للعين - م - ك ٢ - من لكن هنا سر .... إلى هنا ساقط من المخطوط ٧ - وجوده فقط كما - ج - ٨ - ك ٩ - ك ١٠ - صورة وان - ج - م - ك ١٠ - للفاذية - ط - م - ك ١٠ - للفاذية - ط
 ١٠ - نشآته - ط - م - ك ١٠ - تعقل - ط - ج - م - ك ١٣ - الغاذية - ط

## [ ۱۲۰]/مصباح الانس

والماسكة والنامية و الهاضمة والدافعة ونحوها - واما بالعكس - فالالوهية ورقائقها نسب معقولة؛ والانسان صورة لجميعها ولسائر الحقائق الكونية، فهى وغيرها مبثوثة في نشأته ١ ومجموعة في نسخة وجود الانسان في بعض العوالم صورة من لبن ٢ وماء وغيرهما، وكذا غيره من المعاني الجردة، ولهذا السرّ تفصيل عزيز ونكت غامضة يتعذّر افشائها.

قولى: في كم ينحصر اجناس العالم؟

اجناس العالم منحصرة فيا مر ذكره في ترتيب ايجاد الموجودات الى منتهى كال السلسلة والدائرة، ومن جلتها المقولات العشر، لكن على نحو مايتعين حكمها في الحضرة الالهية؛ لا الحكم المعمود منها؛ وأن شئت أن تعرف عددها حساً ومثالاً؛ فهى من وجه تسعة وأربعون حقيقة غيبية ومظاهرها إيضاً كذلك، فالجملة ثمانية وتسعون.

ثم الحقيقة المشتملة على الجملة؛ أغنى العياء الذي هو برزخ الوجوب والامكان والربوبية والمربوبية، ولايشهده الا الانسان الكامل او بعض الافراد النّدر، وتمام المائة باحدية جمع الموية وليس لما فوق هذه الحضرة وصف ولااسم ولاتعيّن ولاحكم، فافهم.

وامّا الجواب: عما ٣ذكر في سرّ التأثير باعتبار تأثير الاشياء بعضها في البعض وتأثير الجملة في الانسان، مع انها باسرها ٤ عل فعله ومظاهر اثار مقامه الكريم.

فاعلم اننى قد اسلفت فى ذلك اشارات يكتنى بها اللبيب ذو الكشف الصحيح؛ المشارك فى المشرب وساختم تلك الاشارات بما اعطاه لُبَ الكشف والذوق الحق الصرف وهو: ان الشهود الاتم الاكمل قضى: ان كل مايسمى مراة وعبل ومظهراً وعيناً ونحو ذلك؛ ليس سوى تعينات صور احوال ذات الحق سبحانه – على مابينها من التفاوت فى الحكم – والحق من حيث باطن هويته متجل فى عين كل فرد فرد من احواله المتميزة التى تعينت وظهرت له ولبعضها بعضاً به منه من حيث نسبة الظهور، وهو الظاهر الجلى ٥، وان ظُن تعدده وهو الباطن المتمل فيا ظهر منه، وان ظُن توحده والاثر حالة من جلة الاحوال المشار اليها،

۱-نشآنه-ط-ج-م-ك ۲-صورة لبن-ط ۳-كيا-ط ٤-باثرهـا-ج ۵-وانجلى-م-ك ۲-تعدده والباطن-ط ولا يصح نسبته في الحقيقة الآلما بطن من كل ماظهر، ونسبة الظهور والبطون تتعينان عدارك المدركين وبحسب احوالهم؛ وبالمدرك الواحد ايضاً اذا اختلفت احوال صاحبه كان من كان، وكل مالايدركه ١ المدرك بذاته؛ بل بصفة او حالة متعينة ومنضبطة ٢ او آلة؛ فللمدرك - اسم مفعول - ضرب من التعين والظهور لامحالة، فهو من وجه مجلي ومظهر كامر، فافهم واذكر.

وما ٣ يدركه الانسان بمحض حقيقته دون ضميمة صفة متعلقة ٤ او حالة متعينة او آلة، فقد يكون متعيناً وقد يكون مطلقا عن حصر التعين ٥ والانضباط، لكمال بساطته وصرافته وتنزهه عن حيطة المدارك والتناهى، وانما امكن هذا النوع من الادراك للانسان لان احد ٦ وجهى حقيقته التي هي مراة الحضرتين الالهية والمساة كونية هذا الحكم، فيدرك ٧ بالحاذاة الصحيحة وزوال الحجب الحائلة بينه وين ما شأنه ماذكر بما شأنه ماذكر من نفسه، كما سننته عليه عن قريب انشاء الله.

وبعد ان علمت بما فهمت ان الاثر للعطن في ظهر منه وفيه فاعلم: ان كل ما تعدد فهو تفصيل حكم احوال الحق ظهرت في وجوده المعمم الله مابطن من حيث وحدته عين الوجود ايضا، لكن دون تعين بمظهر ١، فافهم ماذكر لك و ١٠ اضفه الى ماسبق ذكره آنفا وفي اول الكتاب؛ تعرف الاثر وسرّه والمؤثر والمتأثر ولمن تصبح نسبته ومتى تصبح ومن ايّه لا، و ١١ تعرف سرّ قول من قال: ان الحق قادر بالذات وان قدرته عين ذاته.

ومن زعم أن القدرة غير وزائدة ١٢ ، ومن أثبت الإفعال للعباد ومن نفاها.

وترى حينئذٍ- ان عرفت ماذكر لك حق المعرفة - اصابة كل طائفة من وجه، مع رؤيتك ١٣ انه قد فاتها جليّة الامر ومعرفة علّته وسببه؛ تعرف ١٤ ايضاً عـذر اصحاب

١-وكل ما كان يدركه - ج ٢-متعينة منضبطة - م - ك ٣-فافهم و ما - ط - م - ك ٤-متعين - ج - ٢- الحكم المطلق فيدرك - ط ٨-فى الوجود - ط - ج - م ١٠-لخكم المطلق فيدرك - ط ٨-فى الوجود - ط - ج - م ٩-لظهر - ج ١٠-ذكرو - م - ك ١١-لايمكن و - ط ١٢-عين زائدة - ج - م - غير زائدة - ك ١٣-معرفتك - ج - م ١٤-وتعرف - م - ك

## [177]/مصباح الانس

الشهود الحالى النافين للتعدد؛ وعذر المحجوبين المثبتين الكثرة ١ الوجودية؛ وتشعر بماخص الله به اهل التمكين ٢ ، الموافقين كل فرقة فيا اصابت فيه مع امتيازهم عنها بنيل مافات الجميع واقامة معاذيرهم؛ وان يثبت ٣ الحجة البالغة لله

## معرفة تقابل النسختين

اول مایجب معرفته واستحضاره مقدمة تفتح مغالیق فصول كثیرة ومسائل قد سبق ذكر اكثرها، وسترد تتاتها ٤\_ان شاء الله\_.

اعلم ان المقابلة التى تسمعها بين النسختين وجع الانسان بين الحضرتين الالهية والكونية - وانه برزخ بينها وكذلك العباء - هو كلام مجمل مالم تعرف المراد منه اشتبه الامر عليك وتظنّ بالله الظنونا، وكذلك باهله وباسراره - وليس الامر كها نظن ٥ - بل ينبغى لك ان تعرف ان الامكان المسي بالبحر الكونى وحضرة الكون ونحو ذلك من الاسماء هو في الحقيقة ظل الوجود الحق الظاهر بنورة الذاتي، وسبب امتداده توجه خاص من حضرة الموية من حيثية ٦ المحتودة التي حذا لا عليها الانسان الكامل، نحو العباء الذي هو مرتبته والمركز الذي تتعين به الدائرة الكونية وتستقر فيه الصورة الادمية الجامعة، وذلك بين الظل المذكور وبين من امتد عنه وتعين منه، وهذا الظل بالصبخة القديمة والحكم المساحب له ممن امتاز عنه بمعني الظلية فقط؛ الاتصاف بالظهور، وهو الجلي لغيب الموية المطلقة من حيث اطلاقها ومن حيث هي مساة بالاسم الباطن، فكان ظاهر الحق على للماطنه م وتعدد هذا الجلي الواحد لتعدد شئون المتجلي بترتيب وتوقيت هما ١٩ من جلة الاحوال المذكورة المنطاف اليها الاثار \_ كها هو الجلي نفسه \_.

واذا تقرر هذا فاعلم: انه متى اعتبرت الاحدية الوجودية في الحضرتين المذكورتين بنسبتي الظهور والبطون؛ قيل: حق.

۱-للكثرة - ط - ن - ع ۲-المتمكنين - ج - م - ك ۳- ثبتت - ط - م - ثبتوا - ج ك - م - ثبتوا - ج ع - م - ثبتوا - ج ك - م - ثبتوا - ج ك - م - ثبتوا - ج ك - م - ك - ع - ج - ح - فن - ط - ن - ع - ح ـ ث - ع - ح - م - ك ۸- يجلي الباطن - ج ٩ - وهما - ط

وان اعتبرت الكثرة فيها جعاً او فرادي وجودية ايضاً؛ قيل: خلق وسوى؛ او ظاهر ومظاهر؛ او صور شئون ١ واسماء ونحوذ لك

ومتى لم تعتبر الكثرة وجودية؛ بل نسبة راجعة الى عين واحدة - كيا هو ذوق المحقق المعتلى على العارف وذوقه - قيل: هي اسماء الحق واحواله ونسبه ونحو ذلك من الاسامى المعرفة ٢.

وان اعتبرت الكثرة من حيث الامر الجامع لها وعقلت متوحّدة مجردة عن الصبغة الوجودية؛ فهى الظل المشار اليه المسمى بالامكان، وهو حقيقة العالم وعينه الثابتة من كونه ٣ عالماً.

ومتى نظرت بعين الجمع رأيت حقاً فى خلق او خلقا فى حق ظاهراً به؛ او رأيت الامرين معاً عارفاً بان هذا الاختلاف فى التسمية والمرتبة الحالية يرجع لنسبتى الظهور والبطون بالظاهرية والمظهرية فى المرتبين اللذكورتين؛ فالوجود الحق فى ذوق هذا المقام مراة الاحوال المضافة الى الكون؛ والتعددات القول فيها أنها اعيان العالم مراة لوجوده تعالى الاحوال بتعدده

ولمرتبة الانسان المتعينة في العاء الجمع بين حكمتي الحضرتين جعاً احاطياً وهو المراة لها ولما ينضاف اليها وكل ما اشتملنا عليه، وقد سبق التنبيه على ذلك.

ومن غلب حاله مشاهدة احد الطرفين وانصبغ به؛ رأى خلقاً فحسب - كجمهور الخلق - او رأى حقاً فقط - كاصحاب الشهود الحالى التوحيدى - وكل ذلك من حكم الظاهر والباطن، والظاهر اقوى حكماً من الباطن واعم، لان نسبته لمرتبة الجمع الذى لاحكم لغيره الا به، وله الحكم المطلق بنفسه اتم، والباطن ليست له جمعية الظاهر؛ فله الحق، وللظاهر الجمع بين الحق والخلق.

ولما صح ان الحق لايبطن عن نفسه لم يكن ظهوره له عن بطون متقدم، فاين البطون والظهور؟ فهانسبتان لمنسوب واحد يتعينان لمن ٥ يتجدد ظهوره وادراكه، لا للحق ٦

۱-وشئون - ج ۲-المعروفة - ط - ن - ع - ن - م ۳۰- من جبهة كونه - ط ٤- للوجود - م ۵-ثم - ج ۲-وادراكه بالنسبة الى الحق - ط

#### [١٢٤]/مصباح الانس

سبحانه، ومايفيض ١ من الباطن اخذه الظاهر، كما انه ماغاب مما ظهر، فهو راجع لما بطن، ومانفيق مما تعدّد فقد اندرج وماتفرق مما اجتمع فقد استهلك في دائرة جمع اكثر ٢ من ذلك، ومافئي مما تعدّد فقد اندرج في واحد متغلّب ٣ : وان الى ربك المنتهي (٤٢-النجم) والى الله عاقبة الامور (٢٢-لقان) ولدينا مزيد (٣٥-ق)اعني افادته الصبغة والسريان في كل مامر عليه اياتنا ٤ بالبسط الوجودي وعوداً بالاجابة لداعي الحق عند حصول الكمال الذي أهل له المدعو الجيب كان ماكان، كما ورد به الامر الحق الالهي لاكمل ٥ الكمل في سورة: اذا جاء نصر الله والفتح ٦ ماكان، كما ورد به الامر الحق الالهي لاكمل ٥ الكمل في سورة: اذا جاء نصر الله والفتح ٦ ماكان،

واعلم ان التلقيات ٧ الواقعة هي حكم خفاء وظهور - كما قلنا - فاما ظهورٍ من خفاء او خفاء من ظهورٍ بصورة جمع وافتراق او قل: قبض وبسط، والارتباطات الثابتة بحكم الجمع الاحدى الذاتي الاصلى والمناسبة، والارتباطات الموقعة ايضاً، والمحاذاة بالمناسبات مع سريان حكم الجمع الاحدى المذكور الذي لاعيص عنه؛ وبالتساوي والموازنة في الاحكام، والاشتراك في حصل فيه ومنه الجمع والتركيب، وظهر بحسبه ٨ هي المضاهاة ونحوها، والتقابل المنتبة التفاح أو التنخالف في بعض ما اشترطناه في الجمع والناسبة يسمى مباينة وبعداً ومعاداة معنوية او صورية، ونفس الارتباط الظاهر بين الاشياء هو حكم ذلك الجمع ١٠ والمناسبة، كما أن الانفصال والافتراق هو حكم التباين بخاصية مابه الامتياز، وغلبته على حكم مابه الاتحاد والاشتراك ليس غير ذلك؛ يظهر فيطهر؛ ويسمى فيستى ١١ كذا، ويُعقّل من حيث بطونه ومعناه أو اصله فيسمتى بغير ذلك؛ وبحسب حكى الوقت والحال في المسمى، والمسمى والظهور والبطون والارتباط ذلك؛ وبحسب حكى الوقت والحال في المسمى، والمسمى والظهور والبطون والارتباط ذلك؛ وبحسب حكى الوقت والحال في المسمى، والمسمى والظهور والبطون والارتباط والانفصال - وغير ذلك مما ذكر - ذاق للحضرتين المذكورتين ومافيها ومابينها، فافهم.

١- نقص - ط - م - نطق - ك - لا بالنسبة الى الحق لان الحق لايبطن عن نفسه وما نقص - ج - لا بالنسبة الى الحق وما نقص - م - ك ٣- بتغلب - ط - ج - متقلب - م - ك ٤- النيانا - م - ك ٩- النيانات - ج - م - ك ٩- والتركيب وبحسبه والنيانال - ط ١٠ - حكم الجمع - ج - م - ك ١٩- ومابينها وسواء - ط
 ١١- يظهر فيسمى - ج - م - ك ١٢- ومابينها وسواء - ط

وعدد الموجودات بمقدار عدد رقائق الاسماء والصفات واحكامها ١ ، وقد عرفتك ماهى فاذكر. فكل نسبة حكم وكل حكم ٢ صورة وكل صورة مجلى متحصص من مجلى جامع للمجالى هوعتدها، والمتجلى هوالحق ٣ باحواله الذاتية المتميزة به منه والممتز ٤ للمجلى الكلى المذكور، والوجود نجلٍ من تجليات غيب الموية وتعتين حالى كباق الاحوال الذاتية، فتى لُحظ توحدها باحدية الجمع الذاتية كانت هى هو، ومتى اعتبر تعددها بحكم الامتياز والظهور؛ كان هوهى، وكان ظاهراً من حيثها ٥ بحسبها، فافهم.

فكل موجود كلى من الموجودات - كالقلم واللوح وغيرهما - هو صورة حالٍ كلى؛ وهكذا الموجودات الشخصية صور الاحوال الجزئية.

وقد نبهتك ان الاحوال - وان كانت ذاتية - فهى متفاوتة، وان نبا ١٠ فهمك عن هذا - و انت معذور - فاذكر تقابل الاسماء والصفات المفهومة في العموم، وعلى الجملة ان فك لك هذا المعتى - مع ما لوحّتُ به وصرّحتُ من قبل - عرفت معظم مايدندن ٢٠ عليه العارفون ومايضن بكشفه الرامزون، وعلمت تعدد الموجودات واختلافها وعلّة جعها وتركيبها ومونها وافتراقها والظاهرية والمظهرية والتجلي والغيب والشهادة وغير ذلك متا يطول تفصيله، والمرشد المادي هوالله ٢٠.

قولى: ما اولية المراتب؟

للاولية حكمان: حكم من حيث الوجود وحكم من حيث المرتبة المعنوية، فأما من حيث الروبية المعنوية، فأما من حيث الوجود: فالاولية تختص بصورة العاء، لانه مشرع الوجود ومنبعه، وأما من حيث المعنى: فلروح العاء وحقيقته؛ وليس فوقه الا احدية جمع الموية.

واما الختص بالانسان من كونه انساناً - ان كان من الكمل - فله احدية الجمع المذكور وله الازل النافي للاولية، لان لاحد ٧ وجهى حقيقته من احدية جع الموية الاطلاق ^

\* ١- نباينبو: تجافي وتباعد ، ٢- الدندنة: ان تسمع من الرجل نغمة ولاتفهم مايقول.

١- احكامها - ج ٢- وكل نسبة لاسم حكم له وكل حكم - ط ٣- المتجلى الحق - م - ك
 ٤- والمتميز - م - ك ٥- حيث هي - م - ك ٣- من: نبهتك ... الى هنا ساقط من المخطوط - والمرشد والمدى هو الله - ج - م - ك ٧- احد - ج - م - ك ٨- الاطلاقية - ط

## [127]/مصباح الانس

من كل وصف، فلاتعين ولااشارة ولاحكم، والوجه الاخر يسرى في حضرة ١ الجمع العائى فيقضى بانبعاث ما انبعث من الاسماء والصفات والنسب والاضافات والاعيان المكنة والمدرك من الموجودات.

وان لم يكن الانسان من الكل؛ فاول مراتبه الوجودية مايتحصَص ٢له من صورة العاء من حيث النسبة التي ينتهي اليها امره وحاله بعد استقرار اهل الدارين في منازلهم - كها سبق التنبيه عليه-.

والاخرية ايضاً تُعلم من الاولية، فإن الخاتمة عين السابقة، وكل اخر في الحقيقة عين اوله، وإما الدرجات التي يستقر فيها الخلق ٣ في الدارين بعد التمييز الاخير؛ فليست غير مراتب اولياتهم التي تحققت نسبتهم اليها حال التوجه والتعين الارادى؛ ودخول كل منهم تحت حكم الاسم الالحي الذي تولاهم لما تعين بهم، اذ بالموجودات تتعين الاسماء، كها أن بالاسماء يتعين لكل موجود نسبة مربوبيته وما يخته من مطلق الربوبية، فدرجة كل انسان في النار او في الجنة ومنزلته هي عين نسبة مربوبيته المرتبطة باحد احكام التسبة الرتبة.

وهنا دقيقة تختص بالكل وهي: أن الكل لايستقر منهم في الجنان الا مايناسها منهم، أذ الجنة لاتسع انساناً كاملاً ولاغير الجنة من العوالم ايضاً، بل المقيم من الكامل في الجنان مايناسب المراتب الجنانية، اذ الكامل من سنخ الحضرة ولاعجب ان يكون العبد على خلق مولاه والمولى غير متحيز ولامتقيد بمكان دون غيره، وكيف وهو ٦ مع كل شئى وعيط بكل شئى رحمة وعلما، ورحمته ووجوده وعلمه وحيطته لا يتعدد في حضرة احديته، فافهم،

فللكامل حقائق لاتناسب الجنة؛ وله مالا يناسب النار ايضاً، ولا موطناً بعينه -مع ارتباطه ومناسبته الذاتية المرتبية بكل شئى فى نفس اعتلائه ونزاهته واطلاقه عن كل صورة ونشأة وموطن ومقام وحضرة - هذا وان لم يخل عالم ولاحضرة ولاموطن من مظهر يختص بالكامل، وبذلك ٧ المظهر الكالى المتصل به يبق حكم تصرفه

۱-الحضرة-ط ۲-يتخصص-ج-م-ك ۳-الخلق فيها-ط ٤-نسيهم-ط-ك ٥-مربوبية-ط-مربوبيته ما-ج ۲-غيره وهو-ط ۷-بالكامل بذلك-ط-م-ج بمرتبته ١ الجامعة في ذلك العالم ويسرى اثر الحق ومدده بالكامل من حيث ذلك المظهر في ذلك الموطن والحضرة والعالم والمقام وماشئت ويصح له كونه على الصورة، وتذكّر نجلى الاستواء العرشي الرحاني وقوله صلى الله عليه و آله: انه يدخل عليه سبحانه في جنّة عدن في داره التي يسكن، واشار به الى ان جنة عدن مسكنه وهو المشهود في الزّور الاعظم وحال الفصل والقضاء والاتيان لمها في ظلل الغهم مع ملائكة السهاء السابعة وتحوّله في الصور للامم - حال الاستواء على عرش الفصل والقضاء - كذلك ٢ قوله صلى الله عليه و آله عن النار: فيضع الجبار فيها قدمه ونزوله الى السهاء الدنيا كل ليلة - مع تقدسه عن المكان والزمان والحلول والتغير والحدثان - والتفت ذاكراً ماسلف يلمح لك بارق من مر المعية الذاتية الالهية العامرة كل موطن ومرتبة وعالم ومكان - مع البينونة التاقة -

واما ماعدا الكل: فهم في الجنة حالون فستقرون لايفضل [لايفصل] منهم شئى خارج الجنة، وان كان فبنسبة عرضية أو باعتبار علم تحيّز أرواحهم - دون علم وشعور - والكل يعلمون مامنهم خارج الجنة ومافيها منهم، وهم كاثنون ٣ في كل شئى وكل ٤ مرتبة وعالم بحقائقهم كينونة ذاتية لاعرضية، لايقدح في كال بينونتهم وتقدسهم واطلاقهم امتيازهم الذاتي عن كل شئى كسيدهم، هذا وان حُكمت عليهم الغفلة فذهلوا عن بعض مافيهم من الكالات، فذلك لايقدح في كالمم، لان ذهولهم مع كونه من حكم النشأة والموطن والوقت والحال؛ ففيه أمرار أخر غامضة جداً.

من جلتها ان الكامل لو استحضر دائماً كل شئى لما عُدم شئى ولا <sup>ه</sup> اختل حال، اذ علمه و حضوره يقضيان بدوام الملحوظات و بقاء نظامها محفوظا، فينسيهم الله استحضار ما يريد ذهابه، فينقطع المدد الالمى فيزول صورة ذلك الشئى و يذهب عينه، كما ان بحضوره فى حضرة جامعة بحكم ذوق: كل شئى فيه كل شئى، ينحفظ العالم و يدوم نظامه،

۱- تصرفه المطلق بمرتبته - ط - ج - م - ك ۲ - و كذلك - م - ك ۳ - كامنون - ط ٤- فى كل - م - ك ۵ - عدم ولا - ط فافهم فقد المعت لك بالعلم المكنون، فاشكر ربك حيث لم يكن بالغيب عليك بضنين.

# المعرفة الثانية بتقابل النسختين

هذه المعرفة هي معرفة الاشياء بالله ومن كونها حقاً، فيشهد صاحب هذا الذوق نفسه في نفسه والمسمى غيراً عين الحق، وحكمه في اوّل درجة هذا الذوق حكم شهود الحق نفسه في الوجود بعد الاستواء الرحماني من مرتبة الانسان الكامل عند الفراغ من خلق ادم، وتحقق ادم بمعرفة ربه ١ ونفسه بعد التحقق بالكمال، وبين هذه المعرفة والمعرفة الاخرى ٢ فرقان عظيم لا يعرفه الآ من عرف نفسه وحاله وربّه؛ وما ادرك قبل معراج التحليل حال قصده بالسلوك الى الحق وقبل السلوك ايضاً ويعرف نفسه وربه وكل شي بعد عودة الاستهلاك من الحق للارشاد والتكيل ١٥ او للرق في مراتب الاكملية بصفة الانفراد - ان لم يلزم الارشاد

اما قولى: معرفة الفرق بين الحقائق المؤثرة والمتأثرة الانسانية من حيث ٣ الاثر.

فينبغى بعد استحضائك في من ذاته نسبة كل حقيقة من الاباء العلوبات المؤثرة المسار اليها هنا هو ان يعرف الانسان من ذاته نسبة كل حقيقة من الاباء العلوبات المؤثرة والامهات المنفعلة ٦ اليه - كالاصول الأول و مراتبها والامهات الاربعة التي ظهرت منها اركان نشأته و قواه الكلية و اعضائه الرئيسة على التعبين ٧ وقواعد نشأته ايضاً - كالجلد واللحم والعرق ٨ والعصب والعظم والعضل والغضروف والشحم والمغاصل والاعضاء ما تحرك منه دائماً و ماهو ساكن و مايوصف بها تارة وتارة بشرط او شروط -

فاذا علم أصل كل شئي مما ذكر منه؛ وان هذا العضو او القوة او ماذكر فرع ومظهر

١- او استيفاء مابق عليه من نتات مقام الكمال او المقام الذي يستقر فيه «الحاشية التي دخلت في المتن»
 ١- وتحقق معرفة ربه - ط - ج - م - ك ٢ - الاولى - ن - ع - ج ٣ - والمتأثرة من حيث - ج
 ١- استحضار - ط - ج - م - ك ٥ - هذا الشرط - م - ك ٣ - السفليات المتأثرة - ط - ن - ع - ج
 - السغليات المنفعلة - م - ك ٧ - التعين - م - ك ٨ - العروق - م - ك

لامر هو اصله، كما انه من وجه اخر اصل لاصله ۱۰ وان حقيقته عدة اصوله كلما و ماجعتها، وتحقق ذلك مع علمه بمامر من استحالة تأثير شئى ۱ فى سواه راقب نفسه، فتى ظهر اثر فى ٢ حقيقة ما من حقائق نسخة وجوده وقواه او عضو من اعضائه او ما كان منه؛ نسبه الى اصله؛ لمعرفته بمنبعه ومحتده، وهكذا حكمه مع كل شئى يقصد هو التأثير فيه ينظر الى على انصباغه ٣ ومرتبته من نسخة وجوده، فيقصده بالتوجه من حيث الرقيقة الرابطة بينها على نمط خاص بجمعية يستدعيها ربوبية ذلك الشئى الراد بالتأثير، فينفعل بموجب حكم ما انصبغ ٤ به التوجه من المؤثر بحسب مرتبته،

وهناسرّ سأنبهك عليه واختم به الكلام على هذا الفصل، وهو: ان اثر الاسماء والحقائق غير ° صورها ومظاهرها، وروح الصور الحسية والمثالية هي تلك الحقائق، ويعرف كل حقيقة وحكمها من صورتها بمشيئة الحق، ويُذهب حكم كل واحد منها بذهابه، فافهم واحدالله.

واما الفرق بين الاثر الواصل من مقام الجميع والواصل ممنا دونه؛ فتعرفه بان ثرى حالك عند التأثر من وارد او غيره، فان حصل الانفعال للصورة الظاهرة فحسب، فحند الامر الوارد او الاثر مرتبة الاسم الظاهر واخواته، وقد من ذكر الجميع، وان انفعل الباطن دون الظاهر او كان انفعال احدهما تبعاً وفي ثاني حال ٦، فالحكم لمن ظهرت اوليته على اختلاف مراتبها الجزئية و ٧ الكلية ومظاهرها الروحانية والمثالية والحسية والطبيعية ٨.

ومتى اختص بالباطن وعمم حكمه الدائرة الروحانية، وقع الصعق لامحالة وخدر الظاهر حينئذ الها ١ هو بخاصية ١٠ الارتباط او سريان حال الروح لقوته في البدن بشدة الملائمة؛ لتجوهر تلك الصورة وتنورها ولاعراض الروح عن تدبير البدن بقصد وبدونه وقولى: بدونه: تنبيه ١١ على ان الصعق لما كان في الحقيقة عبارة عن غيبة الروح

١٠ كالعلة الغائية فانها اصل من وجه وفرع من وجه «الحاشية»

۱-الشئى - ط ۲-اثر كألم فى - ط ۳-انطباعه - ط - ج - م - ك ن - ع ٤-انطبع - ط ٥--عين - ج - م ٢-الحال - ط ٧-او - ط ٨- والطبيعية والعنصرية - ج ٩-الظاهر انما - ط ١٠-الخاصية - ط - م - ك - ن - ع ١١-تدبير البدن ايضا قولى ايضا ولاعراض الروح تنبيه - ج - م - ك

## [ ١٣٠] / مصباح الانس

وذهوله عن نفسه؛ تعطّل منصب تدبيره، واما الاعراض فقد يكون لموجب اخر غير ١ الذهول، كالتفاته الى غير ماكان مقبلاً عليه بالتدبير.

ثمنقول: وإن عمالانفعال ظاهراً وباطناً وحصل الفناء ٢ التام؛ فالامر حينئذ يختص ٣ بحضرة الجمع، إذ مجموع الانسان لاينفعل الآلفذه المرتبة أو مظهرها من امثاله؛ لتحقق المحاذاة والمضاهاة القاضيين ٤ بكال الاثر وشوله، وقد اسلفنا أن شيئاً مالاينفعل لسواه من حيث مضادّته وبينًا سرّه فاذكر.

واعلم ان ماعدا ماذكرنا هنا من التأثير بهذا اللسان فهو تأثير جزئى فى مثله، وماعدا الانسان الكامل بمن يسمى انساناً فاغا يوصف بالكلية ٦ ـ ان وصف من حيث ظاهر مرتبة صورته - ٧ والا فهو جزئى ٨ من حيث مرتبته ومعناه، فان انفعل لجزئى مثله فغير مستنكر، واما ما يجتمع من اثر الظاهر والباطن؛ فانه يعرف بالغاية ١ والاغلبية، والاعتبار فى جميع ذلك لاول مايؤثر واول مايتأثر، واما تبعية الباقى بالتدريج وفى ثانى حال ١٠، فلموجب الارتباط وحكم الاصل الجامع السارى فى الاشياء الذى فيه ومن حيث هو يتحد الاشياء؛ فلا يتعدد مروقه من حديثه \_ و

واما الفرق بين الاستعداد الكلى والاستعدادات الجزئية: فالكلى مابه قبلت الوجود من الحق حال تعيين ١١ الارادة لك من بين المكنات وتوجه الحق نحوك للايجاد وما تلبست به بعد من الاحوال الوجودية ١٢ ، فكل منها يعدّك لما يليه كما قال الله تعالى: لتركبن طبقاً عن طبق (١٩ - الانشقاق) اى حالاً هو متولد ١٣ عن حال، والكلى الذى به قبلت وجودك الاول ليس ١٤ وجودياً بل هو حالة ١٥ غيبيّة لعينك الشابتة؛ وماسواه من الاستعدادات الجزئية المشار اليها فوجودية ١٦ كما عرفت؛ وسازيدك بياناً بلسان آخر.

فاقول: انظر الى ما يحصل لك؛ فان تعلق حكمه بك على وجه ومن نسبة يكن انتقاله

١- لموجب غير - م - ك - ج ٢ - الغناء ... ج ٣ - فالامر مختص .. ط ٤ - القاضيتين ... ج ــ م ٥ - هنا بهذا ... ج ــ م ــ ك ٢ - بالجزئية ... ج ٧ - مرتبته وصورته - ج ٨ - كلى - ج ٩ - بالغالبية - ن - ع - ج ١٠ - الحوال وهي الجزئية ...
 - ن - ع - ج ١٠ - الحال - ج - م - ك ١١ - تعين - ج - م - ك ١٢ - الاحوال وهي الجزئية الوجودية - ج ١٥ - متولداً - ط ١٥ - هو عبارة عن حالة - ج - م - ك ١٩ - فوجودية - ط

عنك وزواله منك في وقت من الاوقات او حال ۱ من الاحوال اولايثبت لك ذلك الآ في موطن دون موطن وفي نشأة ٢ معينة وبشرط او شروط، فذلك الامر متعلقه الاستعداد الجزئي وانه من مقام الجعل – وما ليس كذلك – فتعلقه الاستعداد الكلي الغيبي، وكذا كل ما يتوقف حصوله لك على امر وجودي غير مطلق الوجود الحق؛ فهو مجعول وبالاستعداد الجزئي مقبول؛ وما يكن قبولك له ٣غير ماذكر؛ فلاحكم فيه للجعل ولا للاستعداد الجزئي، واعتبر هذا الاصل في نفسك وفي ما خرج عنك ومالغيرك او لك فيه اثر ظاهر او باطن بالذات اوبالفعل الارادي الجزئي او الحال اوالمرتبة، تعرف سرّ ما نبهت عليه ان شاءالله ٤٠.

والتنوع والاختلاف في كل ذلك راجع للتناسب الثابت بين الاشياء والتنافر الناشئين من غلبة حكم مابه الاتحاد او حكم مابه الفصل والامتياز، وهما-اعني الامتياز والاتحاد- ثابتان لما تميز او توخد لا بجعل، بل الله يقبض فيرى حكم الجمع وسلطنة الوحدة ويبسط فيظهر حكم التمييز الذاتي والتفصيل الكامن من قبل في احدية الجمع، فافهم، فوالله ما اظنك تفهم مقصودي - وان كنت معذوراً-

واما السلطنة المشار اليها؛ فهي يحسب كير الجمعية؛ وكبر الجمعية بحسب الحيطة وسعة الدائرة في الحكم والاستيعاب والتعلق، وكل جمعية كانت اتم اندماجاً مع الحيطة واقوى توحداً؛ كانت سلطنتها اقوى وحكمها اسرع نفوذاً، والقليل الاندماج - القريبة من التقصيل شبهاً ٢- اضعف سلطنة وابطأ اثراً - فاعلم ذلك -

واما الادب اللازم في ذلك فهو ان عرف الشخص رب حاله ووقته ومن له السلطنة عليه من حيثيتها ^- فيوفيه حقه ويعبد الحق المطلق من تلك الحيثية التي تعين منها سبحانه غذا العبد؛ مقبلاً بسرّه نحو احدية جمع الموية التي لها مقام الجمع والوجود الذي هو منبع الاحكام والمراتب والاسماء والمسميات والنسب الصفاتية والاضافات، وحال الكامل في ماذكرنا مخالف لحال غيره من اهل المعرفة والشهود - على ماستعرفه

۱- بحال – م - ك ۲ - ونشأة - ط ۳ - قبوله لك - ط - ج - م - ك ٤ - من: تعرف .... الى هنا ساقط من الخطوط و - ج - م - ك - اثراً واما - ط - م - ك - ج ١ - منها - ج - م - ك - اثراً واما - ط - م - ك - ج ١ - منها - ج - م - ك - ج ١ - منها - ط - حيثيتها - ج - م - ك

## [١٣٢]/مصباح الانس

مما ١ يذكر عن قريب في شرح حاله انشاءالله - والبطوء والسرعة - قدمز حديثها ايضاً فاذكر ...

قولى: متى يكون عدم الشهود موجباً لحرص الطالب وزيادة تشوق ٢ المؤهّل للكمال ومتى لايكون؟

اعلم انه مالم يعرف الانسان مايقتضيه حقيقته و مايؤل اليه امره على مراد الله تعالى فيه عمرفة حقيقية شهودية؛ و ما حصته من الوجود المطلق وما مرتبته في نفس الحق؛ وهل هو من حذى على صورة الحضرة؟ فهو الظّل التام لها والظاهر بها او نصيبه شئى ما منها ٣؟ ثم ذلك النصيب مانسبته من الجملة؛ هل الربع او الثلث او النّصف او اقل او اكثر؟ ولايكون هذه المعرفة والمشاهدة من نفسه بحسب حالته الذّاهبة، بل ٤ بحسب مايستقر ويصح له اخر امره بعد تميّز الدارين ٥، فانه يحرص ويطلب ويتشوق ٢ ويحكم عليه الامال ٧ والاماني.

ومتى تحقق ان الحاصل له من الصورة وان كانت حصة معينة منها؛ فانها ذلك في الحال الحاضر ولا يقلل على مآله ومنتهى مقامه وحاله، فانه يتشوق ^ ايضاً ويطلب كها قلنا، لكن متى علم علماً شهودياً محققاً أنه على المصورة وانها ظهرت في مراتيته ؟ ظهوراً تاماً واستوعب سائر احكامها ١٠ واطلع على عينه الثابتة وشاهد صورة تلبسه بالاحوال الوجودية الى منتهى امره الذي يستقر عليه من حيث النسبة الكلية، اذ لااستقرار الآبهذا الاعتبار؛ لم يبق له تشوق ١١ معين الى مطلب مخصوص ١٢ اصلاً، الا ان كان قد شاهد ذلك في جلة ماشاهده من الاحوال التي سيتلبس بها، فانه يتلبس بالتشوق ١٣ والطلب عن غلم وشهود به وبشمرته، فيرى انه سيحرص على كذا في وقت كذا على وجه كذا، او ١٤ يتحققه شهوداً او معرفة او اخباراً الهياً بواسطة او دونها؛ لكن على وجه رافع للالتباس؛ يتحققه شهوداً او معرفة او اخباراً الهياً بواسطة او دونها؛ لكن على وجه رافع للالتباس؛

١- ما مر ومما نذكر - ط - ج - م - ك
 ٢ - تشوف - ط
 ٣ - شئى منها - ط - بح - م - ك
 ١٠ - بعدالتمييز فىالدارين - ج
 ٢ - الراهنة بل - م - ك - ج
 ٩ - الامل - م - ك
 ٨ - يتشوف - ط - م - ك
 ٩ - مراتبه - ج
 ١١ - تشوف - ط - م - ك
 ١٢ - تشوف - ط - م - ك
 ١٢ - مطلب معين مخصوص - ج
 ١٢ - بالتشوف - ط - م - ك - ج
 ١٢ - وقت كذا و - ط - م - ك - ج

فيتلبس به وكأنّه عن ذلك بمعزل - بخلاف غيره من المتشوقين ١ الطالبين - وانما يبق للكمل ولمن عاين عينه الثابتة واحواله - كما قلنا - تشوف ٢ مجمل بفقر ذاتى لايتعلق بمطلب مخصوص - كما سنلمع بطرف منه عن قريب ان شاء الله-.

ثم اعلم ان لمعرفة هذا السرّ طريقين: احدهما بالواسطة والاخر بلاواسطة، والذي بالواسطة على قسمين: موهوب ومكتسب، والذي لا واسطة فيه قد يكون للكسب فيه مدخل بالنسبة الى بعض الناس من حيث الطلب ٣ اولاً والسلوك الى الباب، واما التحقق بهذا؛ بل وبمعرفة ؟ الحق وشهوده المعرفة والشهود الاتم؛ وبماذا يفتح الحق باب حضرته على عبده المتوجه اليه الطالب منه؛ فلا مدخل للكسب فيه ٥ بوجه اصلا.

وفى الجملة: فالمتحقق انه المراد للظهور بالصورة ٦، فانه ٧ الذى اصطفاه الحق لنفسه ٨ لا لسواه؛ لاحكم عليه ولانعت له يتعين، بل ٩ هو مع الصورة ومن هي له، كما يريد سبحانه من حيشها، ومتى غلب عليه حكم امر ما منها اضيف اليه ونُعت به في ذلك الوقت، فان دام على امر بعينه الى اخر العمر وغلب عليه لم يصح كونه على الصورة

وهناضابط عظيم وسرّ جليلٌ لا سَأْنِيه عليه وأُعرَفَكَ ببعض احوال الكامل و علاماته ويكون به الختام؛ وبالانسان انختمت الدائرة وكان اخر ما ظهر واتمه واجعه

اعلم ايها الانسان المتشوق ١١ لان تكون انساناً حقيقاً المياً وعبداً تاماً ازلياً ابدياً: انه متى غلب عليك حكم امر مّا زمانين على نسق واحد ثابت؛ وسواء كان ذلك الامر منك او من خارج في مبلغ العلم وتحكم عليه بما حكم به الناس ولم يتعين نسبته اليك وارتباطك به – على نحو مامر في سرّ الارتباط بالاشياء والامتباز عنها بالذات حالة الارتباط – فانت مغلوب العالم ومحكومه من كونه عالماً، وغايتك – اذا زعمت انك ترى الحق في نفسك وفي كل شئى او كنت كذلك – حقيقة ان يكون الغالب عليك حكم الحق لامن حيث هوهو ١٢،

١-المتشوفين - ط ٢-تشوق - ج - م - ك ٣-من الطلب - ط ٤-بهذا السربل بمعرفة - ط - بل ومعرفة - ط - بل ومعرفة - ج - ٥ - ك - وانه - ط - م - ك - اصطفاه لنفسه - ط - اصطنعه لنفسه - ج - م - ك - ٩-يتمين بذلك بل - ط ١٠-وهنا سرّ عظيم وضابط جليل - ج - م - ك - ١٠ المتشوف - ط ١٢ - من حيث هو - ج - م - ك

#### [146]/مصباح الانس

ولامن حيث مقام جعه الاحدى المكرر ذكره، بل من حيث نسبة اسم خاص ظهر حكمه بك وفيك وبحسبك، وانت معينه ١ من بحر غيب الموية الذي لايتعين لنفسه ولايتعين فيه شئ - كامر - فكنت اذن في الحقيقة تحت حكم نفسك ومغلوبها، لكن من حيث اشرف نسبيتها ٢، وليس هذا حال فحول الرجال ولامطمح هممهم.

ومتى لم يستمر عليك حكم شئى ما كان ٣ ماكان زمانين بصورة واحدة؛ بل فى كل وقت ونفس بصورة غير الاولى والاتية، وانت تشعر ؟ فى باطنك بالفرقان – وان عُسر التمييز فى الخارج بحجاب المثلية من حيث ان الثانى كالاول – وتحققت احدية الامر الذى يرجع هذه الكثرة المقسمة بالانفاس والانات والاحوال والمواطن وغيرها اليها؛ ورزقت الحضور على نحو ما مر مع الحق فى نفسك وفى كل شئى، فحينئذ كنت ٥ مع الحق وكانت له السلطنة بمفرده عليك و آيتك انك المتنوع ٦ بحسبه، او تشاهد تنزع ظهوراته بك بحسبك، او تكل فتشرف على الامرين ٧ معاً فى آن واحد؛ لكن بالتوجين ٨ المنبه عليها من قبل فى الحق والعالم، وان كلاً منها من وجه على للاخر، ولن تعود – كما قلت – حتى نخلص عن ربقة الميول الروحانية والعلم، عن وجه على للاخر، ولن تعود – كما قلت – حتى نخلص عن ربقة الميول الروحانية والعلم، والعلوم النافعة والاحوال والمراتب السنية وغيرها – ولاجلتها، وسواء فى ذلك؛ الامر الخسيس والنفيس، ولن يتحقق بما ذكر الى ان لاتحدث نفسك وسواء فى ذلك؛ الامر الخسيس والنفيس، ولن يتحقق بما ذكر الى ان لاتحدث نفسك بالتعشق بامر ما فتتقيد به ١١، ولو كان ماشهدته او علمته من الحق سبحانه؛ فما ١٢ بين يديك ١٣ مما لم يتعين لك اعظم واكمل واعز شرفاً واجل.

وليكن تقيدك بالاشياء والمراتب الالهية والكونية المعقولة والمشروعة وغيرهما؛ هو من كونه ذلكالامر الملتفتاليه اسماً الهياً وتعيناً خاصاً من مطلق الذات ظهر في موطن ظهوراً ١٤ حكياً لنسبة مّا من النسب الكمالية، يجب ١٥ تصحيح حكمها بمقابلتك لها بما يناسبها

وتستدعيه من نسخة وجودك؛ وإيفائها ١ حقها المودّع لديك؛ واخذك ٢ حقك المخزون فيها بيد المرتبة والحكمة الالهية الكمالية لابيد الطلب المعين والميل التعشق ٣ من غير توقف حال الاخذ وبعده؛ بل على سبيل الاجتياز ٤ حاضراً ٥ مع التنوعين المذكورين من قبل، ويصحب ماذكرنا تجلّى الاسم الدهر والشأن الالهي ٢.

فاذا صرت كما ذكرنا ٧، لن تبتى بعد ذلك ولاحينئذ تحت حكم حالة خاصة ولامقام معين، بل انت حالتئذ مع مطلق الحال الكلى الذي يكون نسبة الاحوال كلما اليه نسبة الالوان المختلفة الى مطلق اللون الكلى، وحكم هذا الحال المطلق فيك؛ اذ ذاك استجلاء صور الموجودات كلما والمعلومات جميعها التي صرت مرآة لها فيك؛ ثم استجلاء مافيك فيا خرج عنك باعتبار.

فان تحققت مع ذلك بالنجل الذاتي المعتلى على الاسماء والصفات والمراتب والنسب والاضافات - كامر ذكره - ظهر حكك من حيث مقامك المطلق في غيب ذات ربك ولم يظهر عينك، فكنت تبعاً لما انت مرآة له - اعتى الحضرتين المذكورتين - يحكم بك في كل شئى ويظهر حكك فيه به وبك من حيث هو ويحسبه؛ لامن حيث انت ولا بحسبك، اذ ليست لك حيثية تتخصص ^ بها ولانعت يقيدك تكون بحسبه، ولا امر يخصك تتحدد به - مع قبولك كل امر ووصف واسم - وظهورك ١ بكل نعت وحال ورسم وحكم؛ وظهور سلطنتك في كل معلوم وعلم حادث او قديم؛ موجود او معدوم؛ قابل للظهور بالوجود في بعض مراتبه او كلها او غير قابل، فتي عدت كذلك؛ كنت الخني ١٠ الجلي؛ والمتسفل العلي؛ والحادث الازلى؛ والطالب الحنى والعزيز الغني ١١٠.

وحينئذٍ تكون على الصورة ١٢ الالمية المقدسة الغيبية؛ عَبَدَ الله في دائرة عرصة الكون حسب ١٣ السيادة الظاهرة؛ وعتجباً بربك ١٤ بعد استخلافه الذاتي وراء سبحات

١- ومن ايفائها - ط - وايفاها - ج ٢ - ومن اخذك - ط ٣ - العشق - ط ٤ - الاختيار - م - ك ٥ - الاجتياز والعبور حاضراً - ط ١٠ - ١٠ ـ ٧ - ذكرناه - ط - ذكر - ج - م - ك ٨ - تخصص - ج ٩ - ووصف وظهورك - ج - م - ك ١٠ - كنت بنفسك الحنى - ط ١١ - الحنى والفقير الغنى - ج - م - ك ١٠ - كنت بنفسك الحنى - ط ١٠ - الحنى والفقير الغنى - ج - م - الحنى - ك ١٠ - للصورة - ط ١٣ - حيث - ج ١٠ - بربه - ط - ج - م

#### [134]/مصباح الانس

العزّة - عرصة ١ الغيب المطلق الجمهول الوصف والعين - حيث لاحيث ولاسبحات عرقة باهرة

وتكون ايضاً سيداً للكونين وقبلة لاهل القبلتين والقبلتين ٢ ، يُشرّف بك كل شرف وكال؛ وبهابك ٣ كل صاحب جلال وجال؛ ويكل بك كل مقام وحال؛ وتحصل وتثبت ماشئت حصوله لشي كان من كان وماكان ٤ ، فيحصل ويثبت وتزيل ماشئت عمن شئت؛ فيزول ويذهب ويتوجه كل من في الوجود البك في طلب ماتريده - بموجب حكم النسبة الرابطة والانفعال الفقرى - لا عن علم؛ ويتوسل بك في كل حاجة وملمة البك ٥ - دون خبرة من التوسل ٢ ولافهم - وتعطى وتنعم على كل شي بكل شي دون مَن ولاصرم عن علم وشهود احاطى؛ تفصيلاً تارة؛ واجالاً وحساً وقتاً؛ وروحاً ومثالاً ذاتاً وفعلاً وحالاً في وقتي كشفك وحجابيتك وقهرك ورحانيتك؛ يعرض عنك الحجوب حال طلبه اياك ويقصدك بالتوجه وقت توجه الى سواك، حيران عندك وهو كالخبير عند نفسه؛ تقرر غلطه في شئت.

وفيك ايضاً في وقت قولاً أو حالاً أو فعلاً بإنصباغك بحكم المراتب والاحوال التي الاتناسبه ولايعرفها، فيظن أنه قد از ذاد معرفة بما غلطته فيه وبك ^ بصيرة وتعترف له احياناً عندما ينفعل لنسبة ما ^ من نسب كما لك بانك كما اعتقد فلايشك أنه قد احاط بك معرفة واتخذك ذخيرة؛ وأنه قد احبك عن علم يقيني وبرهان ربانى؛ سيا وقد اخبرته وقررت حكم فيك وامضيته، ولو برقت للمسكين بارقة من سناء أوج حالك مع ربك ومرتبتك في نفسه وراء حضرات قدسه طاش عقله ودهش لُته، بل ذهب كله ١٠ وسقط في يديه ولم ينتفع بشئي متا في دائرة وجوده وعجز عن أن يؤمن بك فيتاً لهك ويشكرك؛ أو يعرض عنك فيكفر بك ويكفرك ١٠ ، تستعمله سلطنتك ولايدري كيف؛ وينكر مايزعم أنه يعرفه فيكفر بك ويكفرك ١٩ ، تستعمله سلطنتك ولايدري كيف؛ وينكر مايزعم أنه يعرفه ويجبه؛ ولايعلم لِمّ ولالاي حال وأي وصف ينطبع في مرأة ١٢ وجوده لامعة من بوارق

۱- وعرصة - ج - م - ك ۲- وللقلبتين- ط ۳- وسيلةاليك - ط ٤- لشئى كانماكان - ج- م - ك ۵- وسيلةاليك - م- ك ٦- المتوسل- م- ك ٧- فعلاً مجكم- ط ٨- وازداديك - ط- فيك وبك - ج ٩- لنسبة ما - ط ١٠- بل ذهل له - ط ١١- يكفريك - ط ١٢-مراتب - ج

انوارك - انعاماً منك عليه بشفاعة المرتبة والنسب الجمهول القديم - وقد قبلها برابطة رقيقتك المتصلة به التي هي سبب حياته، فيغدو شاطحاً ١٠ بها عليك، مستبعداً من استعدادك قبول ذلك او بعضه من الحق بواسطته لكماله ١ في زعمه ونقصك.

ويستحقر بالنّزر ٢ عن عطاياك له عظيم ماتحوى عليه خزائن ملكك ويد قدرتك؛ لفرط ٣ بُعدك عنه في عليا مجدك - مع غاية قربك -.

یستکثر فی حقک الیسیر من قلیل ماخولته و رشحت به من نوالک و منحته، تبکی له وقتا شفقة علیه باطناً و هو یسخر منک ویستهزی مبک ظاهراً ، تسمی فی نجاح مقاصده و عاتبه فیا بینک وین ربک ویتخذک ؛ عدواً ولایشعر، و تسوق الیه حتفه فی وقت من حیث لا بحتسب او تحول بینه وین مراده ؛ فلایدری – وقدیشکر – یؤمن بک و هماً ویود ک ؛ ویکفر بک عیناً و وجوداً فیبغضک ویستک ؛ فانت و اجب عنده من حیث الحکایة و الوهم ؛ ومستحیل من حیث المشاهدة و الحکم، یناز عک بک لک ؛ و هو یزعم انه قد انتصر علیک ، وینصر نفسه بک من حیث کینونته فی دائر تک ؛ فیظن انه قد جاویالنصر الیک ؛ و انه قد اعان و نصر و تفضّل و جاد و ماقصر ، و انت ° فی کل هذا گاست مین و خاز از المین ، قد تدرعت بدر ع آلستر و التقوی و تسریلت بسریال الادب و الحیاء ؛ متحققاً بر بک متنز ها عن التقید ۷ بوصفه او و صفک ؛ راسخ القدم فی مقام التکین ؛ متبع رته فی شئونه بالتنوع و التلوین ؛ لاطلب ۸ و الاقصد و لا اخذ و لارد و لا غیبة و لا حضور و لا حزن و لاسرور ؛ تبکی علی الحجوب مرة و تضحک اخری ، و تنزه عن الامرین بل عن کل متقابلین بحکم منزلتک الکبری .

وتستحضر ايضاً قوله صلى الله عليه و آله: ليس شخص اصبر على اذئ من الله؛ فتراك مظهر هذا الشخص العلى السليم، كها ٩ انه ليس شخص اتم لذة منك لما تشهده ١٠ في حضرة ربك من عزّ سلطان مقامك الكريم.

## ۱۵: مسيئاً للادب.

١-بواسطة كماله - ج ٢-بالفوز - ن - ج ٣-لفريط - ط ٤-وتتخذوك - ط ٥-قصرفيك
 وانت - ط ٩-بدروع - م - ك ٧-منزها عن التقييد - ج ٨-بطلب - ط ٩-الشخص العليم
 السليم من النقائص كما - ط ١٠-شهدته - ج - م - ك

#### [١٣٨]/مصباح الانس

فهذا ايها الانسان ١ احكام كالات ربك جلوتها لك في مرآة لُبك فلاتغلط في نفسك فتضيف اليك ماليس لك ولا لابناء جنسك، فالمتشبّع بمالايملك؛ كلابس ثوبي زور، والى الله عاقبة الامور (١١-الحج)

ولنعدّد الان من علامات هذا الانسان الحقيق مايه يُعرف زور المزوّرين وغويه الحيّرين وصدق الظافرين.

فنقول: من علاماته: معرفته ٢ قدر كل موجود يدركه حق الادراك عند الله؛ فيوفيه حقه ويعامله بما لو نجلى الحق بذاته ظاهراً على العموم للكافة لعامله بعين تلك المعاملة وانزله تلك المنزلة التى انزله فيها هذا الكامل وان يصيب فيا يحكم به، وان لايضيف الى نفسه شيئاً ابتدائ فان اضاف الحق اليه امراً ما؛ اضافه الى نفسه بالوجه الذى قد اضافه ربه البه؛ لامتأخراً متزهاً ولامبادراً معتدياً ٢٠ ويتصرف بما مكنه التصرف ٤ فيه بيد الاستخلاف والادب؛ لابيد الملك والاستحقاق ٥ والى يكون مجموع المم عليه سبحانه؛ لابتعمل فارغ البال - معرضاً عن السوى من حيث انه غير - لا للنزاهة والتجمل؛ ساكناً تحت مجارى الاقدار والاحكام الالمية ولابصفة التحييل؛ تاؤكاً كل مطلب معين لا للتوكل؛ موطناً نفسه على الرضاء بما يبدو له ٢ من الغيب او يرد عليه من غير تشجع وتجلّد يقتضيان نفسه على الرضاء بما يبدو له ٢ من الغيب او يرد عليه من غير تشجع وتجلّد يقتضيان التصدى للمقاومة او عدم الاكتراث دون اضطراب وتزلزل، هذا مع عدم التعشق والوثوق بكل مصول ومؤمّل. وترك التحكم بالتحسين والتقبيح في جميع مأ ادرك ويدرك وخلع من ملابس الاحوال، وبذل كل ذلك من ٧ غير حذر معنوى مانع من كمال الاحساس من من المعلومات اللائحة له - وجل -

ومّا يلزمه ايضاً احاطة علمه بجميع الحضرات الاصليّة والاسماء الذاتية الكلية بحيث يعرف اصل كل مأخذ ^ ؛ كل اخذٌ عن الله بواسطة ظاهرة او باطنة، ويعرف صورة استناده الى ذلك الاصل وماحصل له وما ^ بق عليه، فان ارتق بعد التحقق بالكمال في

١- الناس - ط - ج ٢ - معرفة - ط ٣ - متعديا - ط - ج ٤ - مكنه الحق التصرف - ط - مكنه مكنه مكنه الحق التصرف - ط - مكنه من التصرف فيه بيد - ك الستخفاف - ج - ج - مكنه فيه بيد - ك - ك - خلك البه من - ج - م ٨ - اصل مأخذ ـ ك ـ م - ك - حصل وما - م - ك

درجات الاكملية وجاوز مقام الكمال من حيث تعينه؛ حجبه الحق بذاته عن خلقه وقام عنه بسائر وظائفه ولوازمه ١ ، وانضاف الى الحق سبحانه ماكان من قبل ينضاف الى من شأنه ماذكر من العلم والعمل وغيرهما من الاوصاف والاثار، ويستقر ٢ هو في غيب الذات لايدرك ٣ لماثر ولايعرف لهعين ولاخبر يدرك نجلي زبه في مراتبته، فيظن ان قد رأي ٤ ، ويشهدالاثارتصدرظاهراً منحيثالصورةالتي كانتتضاف اليه منقبل، فيظنانها هو ٥ ، فيحسب ان قددري، وأنَّىٰ لمن احتجب في الغيب بالعين ان يدركه كون؟

ومن العلامات المشار اليها انك تعلم الشئي وكأنك ماعلمته وتسمع به، وكأنك ماسمعته وتكونه، وكأنك لست هو وتراه، وكأنك مارأيته؛ كما قال الترجمان:

كثر العيان على حتى انه صاراليقين منالعيان توهما

وقال الترجمان الاخر في المعنى وان لم يتحقق بماذكر ٦:

انكرتهم نفسي وماذلك الا عَلَكَ الشَّي وَكَأَنَكَ مُعَاجِ الى تُحصِّيلُه؛ وعَكُم عليه يد قدرتك وكأنك طالب له فقير اليه ونما يوجب ذلك سرّ جعيدك ووجدته وعدم ثبات ماينطبع في مراتك من حيث ان الاشياء طائفة حول حقيقتك التي هي مركز دائرتها، فحقيقتك كمر آة كُريّة مستديرة على رقي محيطٍ منشورِ دائر مستدير؛ مشتمل ٧ على سائر النقوش، ونسبة الاشياء اليها نسبة نقط محيط الدائرة الى النقطة التي منها انتشت؛ فكل منها تحاذيك نفساً واحداً.

ويمرّ عنكُ في النفس الثاني من زمان المحاذاة والمسامتة؛ فما يلحق نقطة نسبة او حقيقة مّا من حقائق الكون ان يقف في مقام المسامنة والمحاذاة منك ومن مرتبتك الآ وقد تلنها ^ نقطة اخرى بحال غير الاولى، وهكذا على الدوام، ولو لا ان كل شئي فيه كل شئي - مع سريانك بالذات في الصّور والعوالم والمراتب جيعها ١ وحيطتك واستشرافك ايضاً كماذكرمن قبل -

۱-وظائفه وجمیع لوازمه - ط ۲-واستقر - ج ۳-غیب ربه لایدرك - ج - م - ك ٤-دری -ط - ن - ع - روى - ج - ٥- انه هو - ج - ٣- من: في المعني ... الي هنا ساقط من المخطوطة وكلاً نسخة - ج - م - ك ٧ - دائر مشتمل - م - ط - دائر متجلي على - ك ٨ - الا وتلتها - ط - ج الا ويليها - م - الا وقد تليها - ك ٩ - في جيعها - ط

## [ ١٤٠] / مصباح الانس

لم تتمكّن من بيان امر جزئي ولامن الثبات مع صورة مخصوصة او الارتباط بشئي معيّن، ولكن مركزيتك ١ ثبتتك ومرتبتك - لشمول حكمها - مكّنتك، فتي شئت اقت ومتى احببت ظعنت.

> كلشئ انت فيه حسن لايبالي حُسن مالبسا نعم! ولا ماصنعا ٢.

واعلم ان في المركزية الموصوفة بالثبات والفلكية الموصوفة بالجمع والاحاطة والدوران اسراراً يجبالتنبيه عليها؛ وان كانت مما لايذاع؛ ولكن حقّت الكلمة ووجب القول و لاتبديل.

فنقول: لظاهر الانسان الثبات النسبي ولباطنه التنوع، ولظاهر الحق التنوع ولباطنه الثبات، فالباطن الحق عين ظاهر الانسان الكامل؛ والظاهر الحق عين باطن الانسان، وقد يتحول الحق ظاهراً في الصوريوم القيامة وباطناً هنا؛ بحسب الظنون والتصورات الاعتقادية والتجليات المظهرية - أن كنت من أهلها - هذا مع العلم المحقق أن حقيقته الغيبيّة لاتتبدّل ولا تتحول؛ والحكوم به على كونيّة الانسان الكامل جعاً واجالاً عكوم به على العالم باسره تعديداً وتفصيلا، كما أن المحكوم به على حقيقته محكوم به ٣ على الحضرة الالهية، فافهم ماذكرت لك تعرف ٤ سرّ الثبات والحركة حيث ذكرا ٥، وتعرف من أي وجه أنت نقطة وبايّ اعتبار أنت عرش محيط دائم الدّوران، والله الهادي.

ومن علاماته تمكنه من الاجتاع بمن شاء من الخلق - الاحياء منهم والاموات متى عينه الحق له - ويكون ذلك على ضربين: الواحد انه ينظر مستقر من يريد الاجتاع به من العوالم، في تلبس به بالصورة التي له في ذلك المقام والعالم، فإن له في كل موطن ومقام صورة يناسب الموطن والمقام؛ ثم يجتمع ٧ به، فإذا انتهى حكم قصده من ذلك الاجتاع نزل على الرقيقة الرابطة بين تلك الصورة وبين صورته الجامعة إلى صورته.

١-وانما مركزيتك - ط - ج ٢-نعم وماصنعا - ط - ولاصنعا - ج ٣-حقيقة الكامل عكوم به - ط - ج ٤-تقيهم - ط - م - ك ٥-ذكر - م - ك ٢-الاجتاع به فيتلبس - ط - ج - م - ك ٧-والمقام ويجتمع - ط والضرب الاخر الاعلى هو انه متى اراد الاجتاع باحدٍ ولو كان فى الاموات؛ نظر الى المقام الذى قبض فيه والى مستقره من البرازخ، فانشأ من باطنه صورة روحانية مثالبة واسراها الى الرقيقة النسبية المثبتة ١ للمناسبة الرابطة بينه وبين ذلك المقام او ٢ الحل؛ واستدعى المطلوب حضوره فينزل اليه طوعاً – ان كان عارفاً بكاله – وله السراح من ٣ حبوس البرازخ ويأتيه في صورة روحانية مثالية يقتضيها حاله، وان كان من ٤ عابيس البرازخ نزل قهراً بصفة المستدعى وقهره، وان كان الامر واقعاً بين كاملين: فالشأن بحسب الاقوى منها حالاً واكملها وبحسب التأدب المرعى بينها ايضاً، ولكامل الوقت من حيث سلطنته الحاضرة الدولة؛ فانه صاحب المنصب والمتمكن ٥ مطلقاً في الحالة الذاهبة ٦ ، ومن هذا المقام قيل لنبينا صلى الله عليه وآله: واسأل من ارسلنا من قبلك من رسلنا (٥٠ - الزخرف) فانه لو لم يتمكن من الاجتاع بن أمر بالسئوال عنه ما أمر ولايتأول، فان الامر على ظاهره – اى والله – وعن رؤية ويقان اخبرت، فاذكر.

ثم نرجع ونقول: والغالب وقوعاً في مرائحابيس رعاية الادب معالحابس والاجتاع به ٧ في حبسه - تنزلاً لاعجزاً - فالترمن هذا شأنه لإيخلو منه محل لامقام ولا يعتاص عليه امر لتحققه بالحق الذي له الخلق والامر، اللهم الا لموجب خني يحتاج ذكره الى مزيد بسط، ومن ٨ لم يكن كهاذكر فليس بكامل - بل ولاتائب ٩ - ظاهر بجميع احوال الصورة وذي الصورة، وكل مجاله ادرى، والله يعلم السر واخني ١٠.

### خاتمة تتضمن وصية ومناجاة بلسان من السنة الكمال

اعلم انالذي يذكر في هذا الفصل ممًا يشبه الوصية، ليسالمراد منه انالانسان المذكور

١- الرقيقة المثبتة - ط ٢ - و - ط - م - ك ٣ - ف - م - ك ٤ - كان المطلوب من - ط - كان المعدين في المدعو من - ج - م - ك ٧ - وقوعاً في امر المقيدين في المدعو من - ج - م - ك ٧ - وقوعاً في امر المقيدين في المرازخ رعاية العالى منا الادب معهم لكونهم معذورين ومحبوسين فيختار الاجتماع به - ط - ج - م - ج ٨ - ومتى - ج - م - ج - م - ك ١ - م : ادرى ... الى هنا ساقط من المخطوط.

### [ ١٤٢ ] / مصباح الانس

شأنه لساعه له يعمل عليه، اذ قد تعدّى الاطوار والاوامر والنواهي والنصائح والتعملات، وانما أقصد به التعريف بحاله ليكون ذلك من جلة العلامات؛ وليُعلم المؤهّل للكمال ماحصل له ومايق عليه؛ فلا ١ يغلط في نفسه ويبذل الجمهود حتى يذهب او ينال المقصود.

واذا تقرر هذا فنقول: على الانسان ان يراقب الخواطر الأول ويجتمع عليها وعلى كل ظاهر اول، وان كان محدث ٢ الاتيان والبروز، فتلك ايها الانسان مراقبتك ربك؛ التي متى لزمتها، لن يجز عليك وقت لاتكون فيه مراقباً له، وتعلم حالتنذ شئون ربك فيك وفيا خرج عنك باعتبار مما يدركه من الكون بصرك ومابصل اليه فكرك وعقلك ومايشهد سبحانه فى مشاهدك وماتظلع عليه من الغيوب فى كونك او حيث كان بك او بربك او بصفة جعك

ومن هنا تعرف حقيقة خواطرك؛ حقيتها وكونتيتها ٣، وهذا مع عدم الوقوف بالباطن - مع كل ماخصل لك وتعتن كان ماكان وباي طريق حصل ومن اي مرتبة حصل ٤ - وقوف تعشق وتصميم تصميا يقضي ٥ باستصحاب الحكم على نسق واحد زمانين في زعمك كهمر.

وقابل الجملة الوجودية والمرتبعة على ومغانيك عاذاة مثلك وزناً بوزن وحرفا ٧ المحجوبين والمحققين بجملتك وحاذبها ٦ بمعانيك ومغانيك عاذاة مثلك وزناً بوزن وحرفا ٧ بحرف، المتعين معرفته لك بالمتعين – مفصلاً بمفصل و بجملاً بمجمل – والمبهم بمثله كلية ٨ وجزئية؛ ولتكن هذه المسامتة بوجه جامع بين كل ماعُدد من الاقسام وذُكر وبين ويبن ما اشيراليه، ومنجلة الامرالاحاطة والاطلاق عن حكم الحصر والتناهى، وسامت حضرة الموية الالمية الذاتية المعينية المجمول ٦ النّعت والوصف من حيث اطلاقها عن حصر النّعوب والاسماء بحقيقتك التي شأنها الماثلة للهويّة في كل احكامها وسائر نعوتها وكل ماينضاف اليها او ينتني عنها – مع فنائك عنك وملاحظة عدميّة مراتيتك – فناء يحكم عليك به مرتبة المهال – لا انك تقصده وتتوخّاه – فان ذلك لايصح ولايصلح لمن شأنه مامر.

۱-ماحصل لەفلا-ط ۲-يحدث - ط-ن-ع ۳-خواطرك وكونيتها - ط ٤-وصل - ج - م - ك ۵-وتصميم يقضى - ط - ج - م - ك ٢-حاذها - ط - ج - ك - حاذ - م ٧-بوزن حرفا - ط ٨-والمبهم كلية - ط ٩-انجمهولة - ج - م - ك

وفى مقابلة المطلق والجمهول ١ الغير المتعين نكتة تعرف بها وهو: ان يكون مسامتتك ومقابلتك له ٢ بالضّمن من حيث مقابلتك للحضرة الذاتية، فيحصل المقابلة للمجهول المطلق - لاعلى التعيين ٣ - مع السلامة من الغلط والتحريف من الوسط المحاذى كل جزء من اجزاء المحيط بذاته فقط، فلها لم يكن شئى خارج عن دائرة الحضرة الذاتية وصرت نقطتها عاذيت كل شئى بذاتك وحكمت عليه بهايستدعيه مرتبته وحاله من صفاتك؛ وسلمت من كل انحراف ولم يفتك شئى من الشروط الواجبة الرّعاية على الكل دون تعمل؛ كنت صاحب الحال المذكور والمقام المنبه عليه او مؤهلاً له؛ سالكاً اليه

فتدبّر ماسمعت واعرف نسبة حالك من هذا الحال والمقام المذكورين وصاحبها واثبت تحت حكم الوقت والحال.

واعتبر حكم ماذكر وعموم سريانه في الاصاء والمواطن والحضرات والمقامات والمنازل والمنازلات والاصول الالية ؛ والاشخاص العليّة هم

وتأمل ما الذي قُص حديثه عليك وبأي لسان قُص واي حديث هو واي مُحدّثُه. وانظر مايلوح لك من وراء هندة الستارات ( ومايجوى عليه هذه الاشارات ترى العجب العجاب وتعرف ما الذي حير اولى الالباب، وهذا القدر كاف لمن شرب فطاب؛ وعلم الحكمة وفصل الخطاب.

0 0 0

ولنختم الكتاب بالمناجاة المشار اليها فنقول:

اللهمانّ المحامد وغيرها من صفات الكمال ونعوت الجلالوالجمال كلمها راجعة اليك ٧ ، والسنة حقائق العالمين مابين طوع الشعيدة المقبلة نحوك ٨ وكره ١٠ الشقية - المعرضة في

#1-وبين كره (الشرح)

١-المطلق المجمهول - ج ٢-بها - ط ٣-النعين - ج ٤-الالهية - ط - ج - م - ك ٥-العلمية - ط
 ٢-الاشارات - ج ٧-النسخة المخطوطة كانت الى هنا. ٨-اليك - ن - ع - ج

زعمها عنك - ناطقة بالفناء عليك، ذكرتها في نفسك، فظهرت قائمة بذكرك الدامرتها ابنفس اشعارها بماتريده منها وقدت خاضعة لامرك وقهرتها بجيطتى علمك وقدرتك وفانقادت لحكك واريت ماشئت منها ترتب حكك عليها بحسب مايستدعيه منك استعدادها وفاعترفت بعدلك وغمرتها بالرحة والاحسان الذاتيتين لا تعرف المهام وجباً من جهتها ٣ ، فعجزت عن نشر برك و فضلك، وعاينت قصورها عن القيام بحق حدك و شكرك فكال افصاحها عن واجب ثنائك اعجام وتمام عرابها عن كنه سرك ابهام، ومنتهى علمها بك الحيرة الكبرى في كل مشهد ومقام وذلك لاستيلاء العجز والنقص عليها وضعف قوتى ابصارها وبصائرها عن دق عجاب العزة والصون الذي بين يديها، فن اصاب في فعل او قول: فانت الذي وفقته وسددته، ومن اخطأ طرق والصون الذي بين يديها، فن اصاب في فعل او قول: فانت الذي وفقته وسددته، ومن اخطأ طرق مراضيك: فانت الذي حرمته وطردته، ان رغب احد فيك او فهالديك : فها الممت وزيّنت ؛ وان وافقك من بعض الوجوه في علمك بنفسك وبالاشياء؛ فها اوضحت له وبيّنت سبحانك سبحانك نفر منك البك ونعوذ بك منك ونعول في كل حال عليك، فلا تجعلنا من الجيبين لكل صائت ؛ وكن نفر منك البك ونعوذ بك منك ونعول في كل حال عليك، فلا تجعلنا من الجيبين لكل صائت ؛ وكن نفر منك البك ونعوذ بك منك ونعول في أمر تضيفه الينا بنفسك، ولا تحبينا في كل ما تقيمنا فيه عن خضرات قدسك وحلاوة شهودك وأنسك آمنين ؟ عن كل ما لا يرضيك آمين .

تمالكتاب والحمدلرب الارباب ولى الفضل والجود بالظاهر بالوجود؛ وهو حسبنا ونعم الوكيل٦.

١- وامرتها - ج ٢ - الذاتين اللذين الاتعرف - ط - م ٣ - جهتها - ج - م - ك ٤ - حرق - ج - م - ك ٥ - آمنين آمين والحمد الله وسلامه على عباده الذين اصطفى كافة وعلى سيدنا عمد وآله والكل من اخوانه وورثته وعلى امامنا ومفتاح قفل نشآتنا ورحة الله وبركاته تم كتاب مفتاح الغيب للمحقق الاوحد الشيخ صدر الدين القونيوى قدس سره، والحمد لمرب الارباب ولى الفضل والجود الظاهر بالوجود وهو حسبنا ونعم الوكيل وصلى الله على عمد وآله وصحبه وتابعيه من الكبار والكل اجمعين وسلم تسليا كثيرا وقد تم هذا الكتاب - ج عمد خاتم الانبياء والمرسلين وآله الكل من اخوانه وورثته خاصة وعلى امامنا ومفتاح قفل الكتاب - ج عمد خاتم الانبياء والمرسلين وآله الكل من اخوانه وورثته خاصة وعلى امامنا عمد وآله حسبنا ونعم الوكيل - م آمين آمين والحمد الله وسلام على عباده الذين اصطفى كافة على سيدنا عمد وآله وعترته الطيبين الطاهرين الاكرمين اللهم حببنا صالح الاعال وجنبنا منكرات الاعال وارزقنا اتباع الهبين والصديقين واعنا على حمدك وشكرك ووافقنا مرافقة - ك ٣ - قد وقع الفراغ عن تصحيح هذا الكتاب والصديقين واعنا على حمدك وشكرك ووافقنا مرافقة - ك ٣ - قد وقع الفراغ عن تصحيح هذا الكتاب المستطاب متنا وشرحاً في خامس والعشرين من شهر جادى الثانى سنة الخوادى عشر واربع مائة بعد الإلف من المجرة الذبوية على هاجرها آلاف الثناء والتحية؛ ويوم ميلاد كلمة الله المسيح بن مريم سلام الله عليه من المجرة الذبوجوى عامله الله بلطفه الخق.



-

# مصباح الانس بين المعقول والمشهود

.





### ١/١ سبحانك اللهم وبحمدك ١٠، حداً يرتضيه ذاتك الذي لايحوم حول عزه الاحي

\* المجاه المسحانات اللهم: التسبيح التزيه عها لايليق بجلاله وهو اشارة الى التزيه الاطلاق السلبي، اى المجرد عن لا تعين وقيد بمعنى الاعتبار، لا الاعتبار العدم، وذلك التنزيه هو الحمد المرضى عند ذاته وهويته الفيسية اللاتعينية، فيحمده تعالى نفسه في مقام الاطلاق اللاتعيني بمحامد سلبية وكهالات تنزيبية على الوجه المذكور عن مالايمتبر فيه قيد ولا تعين اصلا - فلااسم ولا رسم ولاذكر ولاعبارة، لان ماذكر مبنى على التعين، وحيث لاتعين له لاينشيء منه - على ماقال الشارح المحقق و محمدك حداير تضيه ذاتك الذى لا يجول حول عزه الاحمى ذكر ولاعبارة واما في مقام التعين الاول ومرتبة وحدته الحقيقية الجامعة لجميع الاعتبارات والاضافات الذى هو عبارة عن ظهور الذات لنفسها وعيره الشيخ عن هذا المقام باعتبار علمه نفسه بنفسه وكونه كنفسه هو معجد، انتهى. فحمده تعالى نفسه فيه حد وتعريف يستغرق جميع المحامد ويستوعب جميع الحاسن والكالات فحسب، انتهى. فحمده تعالى نفسه فيه حد وتعريف يستغرق جميع الحامد والكالات، فهو تعريف وحد ذاتى للذات في وعيط بكل الفضائل والنعوت ومنه ينبعث وينفصل جميع المحامد والكالات، فهو تعريف وحد ذاتى للذات في اعلى مراتب حد الحمد القائم بالذات وهو المسمى بلواء الحمد، وفي هذا المقام يحمد تعالى ذاته بعين تعينه الذى هو اصل التعيناتها أو ينبوعها ويعرف أنه مسبوق باللاتمين لدلالة المقيد على المطلق وعلى أن ماورائه مالايتعين، فيحمد الحمد القام باحدية جميع الكالات الصفائية في ذلك الموطن بالاسماء الذاتية على الاخرء واطلاقها كاطلاقها بل عينه، ويسمى تلك الكالات الصفائية في ذلك الموطن بالاسماء الذاتية على الدوميف وفيه يثبت مفاتيح الغيب، كل منها في ذلك الموطن على سبيل الاطلاق الصرف وعدم التميز حالتوصيف وفيه يثبت مفاتيح الغيب، كل منها في ذلك الموطن على سبيل الاطلاق الصرف وعدم التميز حالتوصيف وفيه يثبت مفاتيح الغيب، كل منها في ذلك الموطن على سبيل الاطلاق الصرف وعدم التميز حالت التحيية بسبي المناسمة وعدم التميز حدالتوصيف وفيه يثبت مفاتيح و عدم النصرة في خدول الموسود وعدم التميز حدالتحد التحديد المعبد، وعدم التحديد وعدم ال

### ذكرو لاعبارة، ويقتضيه كنه حقائق كهالاتك الصفاتية التي لاتبلغ شأو ١٠ شمة منها من

#### ◄ ١ – اى: الغابة. شيئا \_ ط

- لا الحقيق ولا النسي، لا الوجودي ولا المفهومي العلمي - والها القميز في التعبير، كعبارة العلم والوجود والنور والشهود، فجميع الكمالات في ذلك المقام متحدة بالذات - وحدة قدسية ذاتية بلاغيرية - وتميز نسي علمي وتفصيل حقيق علمي بينها، فلا كثرة هناك بوجه، والى ماذكرنا اشار الشارح بقوله: ويقتضيه كنه حقايق كإلاتك ... الى قوله: لكن لاشتال

ثم لما كان ظهور ذاته لذاته بذاته مستلزماً ومتضمناً لظهور سائر الصفات التي يلزم الذات وشعورها، لكونها عين الذات بهذا الاعتبار، فيتضمن ذلك الشعور شعور مايستلزم تلك الصغات من الأحكام الخاصة التي لكل واحدمنها، فالظهور المذكور مستلزم لشهود الذات نفسه من حيث وحدته لجميع شئونها نزولاً وعروجاً \_دنيا واخرة\_شهود مفصل في مجمل دفعة واحدة \_وذلك الشهود \_اي شهود المفصل مجملا في الاحدية \_من الشهود العلمي الذاتي الذي يقال به إنه سبحانه علم جيم الاشياء من عين علمه بذاته، كشهود النخلة وتمرها ومايتبعها في النواة الواحدة التي حصل الكل بغرسها لمن يقدر بالكشف وغيره ان يرى ذلك لافي عين الخارج ولا في صورة الحضرة العلمية بالتفصيل، فالتظر بعثم والذاتي في الكمال الذاتي الاطلاقي لمنا كان موجبا لمشاهدة كهال اخر مستكن، وهو الكمال الاسمائي، تحصلت وقيقة عشقية نزيهة بين الكمال الذاتي والكمال الاسمائي المندمج في حضرة الوحدة الحقيقية، فاستُتَبِعَتْ تلك البطرة العلمية المقدسة انبعاث تجل اخر حتى متعلق بماشاهده العلم الذاتي وحواه الغيب لطلب ظهوره فتجلى فظهر الذات لنفسها بشئونها مع مظاهر الشئون المسياة صفات وحقائق، فتفصلت الحقائق من الفاعلة الإلمية والكونية القابلة متميزة، فشهد المفصل مفصلا بالتفصيل العلمي وبالكثرة العلمية الامتيازية النّسبيّة، فني هذا التقينُ الثاني والحضرة الواحدية تفصيل حقيق علمي وكثرة حقيقية بالنسبة الى الموجد العالم، ولاجل مرور ذلك التجلي الحُتِي والفيض الاقدس على جميع التعينات العلمية والحقائق وتمخَّضها وتحركها بتلك الحركة القدسية وانتشاء البواعث العشقية بتلك الخضة من تلك التعينات، اي جميع الحقائق تطلب تلك الحقائق من الحق ظهور اعيانها ومافيه كهالها على حسب الاستعداد والقبول للتجلى الوجودي، فحيننذ حصلت مقدمتان وظهرت الطلبتان حتى يتحقق النتيجة، لان المقدمة الواحدة غير منتجة، احدهما الطلب الذي تضمنه التجلي الحي الذي هو منبع الفعل من الاسماء والحقائق الالهية، وثانيها الطلب الاستعدادي الكوني لصفة القبول الذي هو مظهر الفعل من الحقائق الكونية، وتعين الطلب الالهي حين تعين الطلب الكوني، وعند تعين الطلبين يتجلى الحق تعالى بفيضه المقدس، فيظهر المطلوب بالظهور الوجودي العيني ويتحقق المجازاة الكبرى بين الحق والماهيات القابلة التي هي شئونه باخذ التعين واعطاء الوجود الاضافي العيني، فان الايجاد عبارة عن تعين الحق بصورة تقتضيها تلك الحقيقة العلمية، اما كونها كبرى: فلان اصل تكليف العباد والمجازاة المترتبة عليه مبنى عليها، كما اشار الشارح المحقق بقوله: التي يترتب عليها تمرات النشأتين ... الى اخرم

والى مابيناه وفصلنا اشار بقوله; لكن لآشتال معقوليتها على نسبة رابطة ... الى قوله; فالحمد بالالسنة الخمسة، فقوله: نسبة رابطة وحكمة ضابطة، اشارة الى ماذكرنا من الرقيقة العشقية النزية المتصلة بين الكمال الذاتى والاسمائى؛ وعلمت ان منشأ تلك الرقيقة شهود الحق بنظره العلمى الذاتى الازلى نظر تنزه كهاله الذاتى المستتبع لانبعاث تجلى غيبي حُتى لكمال اخر وهو كهال الجلاء والاستجلاء، واشار الشارح الى ذلك المنشأ بقوله: لكن لاشتال معقوليتها، فافهم.

وقوله كثرة نسبية: قد علمت تفصيلها. وقوله: طالبة مظاهر، اشارة الى احدى المقدمتين، اى الطلب-

حيث لك فكر ولا اشارة؛ لاتحادها بها ١ من تلك الحيثية وحدة قدسية مُنزهة عن اعتباري ١٠ الصفة والموصوف، بل ذاتية لايلاحظ العارف فيها غير المعروف، لكن لاشتال معقوليتها

\* 1- الطلب الذي تضمنه التجلى الحبي الذي هو منبع الفعل والاخر الطلب الاستعدادي الكوني بصغة القبول الذي هو مظهر الفعل ـ ق

- الفاعلي من الاسماء الالمية. وقوله: كما يطلب القوابل، اشارة الى مقدمة اخرى وهي الطلب القابلي من الحقائق الكونية وقوله: ليحصل نور على نور ويتحقق الجازاة الكبرى، اشارة الى النتيجة وهي الوجود الاضاف (ش) -نحمدك للهذا مجتمل الايكون اشارة الى مقام في يسمع وبي يبصر وبي ينطق، وهو السير الحيي وقرب النوافل وتقدم السلوك على الجذبة، فيحنئذ يكون الحق آلة لا دراك العبد وهو اول مراتب الكمال، ويحتمل ان يكون اشارة ألى مقام قول الله على لسان عبده: سمع الله لمن حده، وهو السير الحبوبي و قرب الفرائش و تقدم الجذبة على السلوك، فحنئذ يكون العبد آلة لادراك الحق وهو وسط مراتب الكمال، فعلى هدين الوجهين يكون الجمد صادرا من العبد ولكن لا يقوة بشرية، بل ربانية، وفي هاتين المرتبتين لا يخلو الحمد عن الانصباغ باحكام الامكان، وان قلت وضعفت، لان انتفائها بالكلية مستحيل كهاذكره الشيخ مرارأ في تفسيره فالاولى حل الحمد هنا على حمد منه تعالى لا يملامسة بالممكن، ويدل على هذا الحمد قوله: منحداً بك لا منقسماً ولا مفصولا، بيانه: ان الله تعالى اذا حدنفسه يتحدالحمد والحامد وانحمود في ذلك المقام، وهذا يحتمل حمده نفسه من حيث هويته القلبية واطلاقه ولاتعينه، فني هذا المقام عدم الانقسام والتفصيل ظاهر لكن قول الشيخ: ليكون مستوعباً- إلى آخره، على جميم التعينات، فحمده له في هذا المقام تعريف وحمد يستغرق جيم المحامد ويستوعب جميع المحاسن والكمالات وبحبط بكل الفضائل والنعوت تماما ومنه ينبعث ويتفقت وينفق ألحامد والهالات وهو تعريف وحد ذاتي للذات في اجلى مراتب حد الحمد القائم بالذات فني هذا اللقام يحمد ذاته بعينَ تعينه الذي هو اصل التعينات، ويعرف انه مسبوق باللاتعين، لان كل مقيديدل على المطلق وعلى ان ما ورائه ما لايتعين، اي مجمد نفسه بمحامد سببية وكالات تنزيهية، اى فى مقام الاطلاق ولا فى مقام التعين الاول، يحمد باحدية جمع جيم الكمالات لاسببية كانت او ثبوتية.

وقوله: اللهم صل على من وجدنا في قصدنا نحوك به اليك سبيلا (في خطبة المنتاح): الصلوة بالاستقاق الكبير الذي يعتبره المحققون في علم الحروف من الوصلة والصلة والصولة والصلاة، والمعنى المشترك بينها الارتباط، فاما الوصلة: فاتصال مجتمعين، وأما الصلة: فاتصال عطاء مرغوب من المعطى الى المعطى له، وأما الصولة: فاتصال باتصال حركة قهرية استيصالية عن يصول الى من يصول عليه وأما الصلاة: فأن يكن الصلاء فاذا كان الصلوة من الله فهو توصل العبد الكامل به بالتجلى والتنزل، وألله رحة وحناناً وافضالاً واحساناً ولطفاً ورضواناً وغيمله خليفة له على الخليقة ومصليا، اى تابعاً للحق المستخلف في الظهور بصورته وبالمظهرية الكاملة في الذات والاسماء والصفات، وتعطيه الصولة من حوله وقوته على الاعداء، ولا يخي ان حقيقته صلى الله عليه وآله اصل المقائق و بالصلوة عليه بحصل المناسبة، ولا بد للجزر من الاتصال بالكل وللفروع والشعب من الرجوع الى المصل لئلا يحصل الانقطاع من شرب زلال الوصل، لانه (ص) عدالهم من وجهين، والفائدة راجعة الى المصلى من وجه والى خاتم الانبياء من وجه، لان كهال الكل بكمال الاجزاء ومباهاته بكثرة آلامه ولو بسقط المصلى من وجه والى خاتم الانبياء من وجه، لان كهال الكل بكمال الاجزاء ومباهاته بكثرة آلامه ولو بسقط المسلى من وجه والى خاتم الانبياء من وجه، لان كهال الكل بكمال الاجزاء ومباهاته بكثرة آلامه ولو بسقط المسلى من وجه والى خاتم الانبياء من وجه، لان كهال الكل بكمال الاجزاء ومباهاته بكثرة آلامه ولو بسقط المسلى من وجه والى خاتم الانبياء من وجه، لان كهال الكرة في مقام هدايته. (فتح المفتاح في).

على نسبة رابطة وحكمة ضابطة عرضت على وحدانيها ١ الحقيقية كثرة نسبية طالبة مظاهر تعينها على مراتب تُبينها، كما تطلب القوابل ٢ مالايلائم كلا ١٠ من الظهور، ليحصل عند تعين الطلبين ٣ نور على نور، ويتحقق المجازاة الكبرى التي يترتب ٤ عليها تمرات النشأتين الاولى والاخرى.

١/٢ فالحمد بالالسنة ٥ الخمسة ٢٠ خذه الحقائق؛ الهيّة فاعلة كانت او كونية قابلة على

 ١٠ اى من القوابل ق ٣٢ ما لحضرات الخمس ق الالسنة الخمسة التي هي لسان الذات من حيث هي ولسان الاحدية الغيبية ولسان الواحدية الجمعية ولسان الاسماء الالمية ولسان الاعيان الشابتة، ومعلوم ان الاعيان كونية قابلة والباقي فاعلة الحية، فهذا الحمد على المولود منها الذي هو الرقيقة وهو مقام المشيئة الكلية، فتلك الالسن الخمسة تحمد المولود جزاة عن اظهاره اياها، مع ان نفس ايجاده حمده وحدها انفسمها، كما ان المولود ايضاً بجميع تعيناته يحمد الحضرات جزاءً لا يجادها ايآه، مع ان نفس الوجود حدلها، كها ان الحضرات يحمد بعضها بعضاً باعتبار الحقيقة والرقيقة والوحدة والكثرة والوحدة الحضة والكثرة الحضة، فالكل حق؛ فالحق حامد ومحمود، والكل خلق؛ والخلق حامد وحمود، فالحق حق والخلق خلق، فالحق محمود والخلق حامد وبالعبكس، والحق خلق والخلق حق كذلك، فقوله: فألحمه ... الى قوله: على مابينها من الرقائق، ناظر لمرتبة الاولى التي ذكرنا، أي حد الحضرات للمولود، وقولَة تما إنه .. إلى قوله: ولاريب، اشارة إلى المرتبة الاخيرة، أي حد الحضرات بعضها بعضاً بالاعتبارات، ومنه إلى ... قوله: أو طائفة إلى المرتبة المتوسطة، أي حد المولود ايآها \_ خ\_ قوله: فالحمد بالالسنة الخمسة: مبتداء تحروي ويكون متحد أبك في دانك، اي اذا كان اصل الحقائق من حيث الذات والاستعداد الذاتي والوجود الإضافي والكمال بالجعما، ويعبارة اخرى: اذا كانت الحقائق مطلقا والرقائق كلها منك؛ فالحمد الذي يكون لهذه الحقائق والرقائق يكون متحداً بك في ذلك بالاتوزّع وانفصال، اي منك واليك؛ انت الحامد والمحمود والحمد، ويمكن ان يقال ان لهذه الحقائق خبر للمبتداء وجلة يكون متحداً بك خبر لمبتداء مقدر في الكلام قبل قوله: مع أنه حد، أي هذا الحمدانه جامع؛ إلا أن يكون متحدا بك، تدبر. والالسنة الخمسة: لسان الذات ولسان المرتبة ولسان كامل ولسان الاستعداد ولسان احدية الجميع الكمالى

وقوله: باربع اعتباراته: والمراد من الاعتبارات الاربع على ما في نظر في القاصر هي الوحدة الحقيقية والكثرة الحقيقية والوحدة النسبية والكثرة النسبية، توضيع كلام الشارح بجناج الى تفصيل الاعتبارات وهي على ما يستفاد من تحقيق الشبخ وبيانات الشارح انه اذا اعتبرت الاحدية الوجودية في الحضرة الالحية واسمائها الفاعلة وفي الحضرة الكونية وحقائقها القابلة؛ فالكل حق بهذه الاعتبار، لانه الموجود المحقق لذاته الواحد، والاسماء فاعلية من حيث بطونه، والحقائق الكونية نسب قابلية من حيث ظهوره، واذا اعتبرت الكثرة في حضرة الاسماء الالمية في ان تعينات الاشباء من حيث الفاعل وفي حضرة الحقائق الممكنة؛ اي في تعيناتها من حيث القابل وجودية ايضاً قبل انها خلق وسوى وحقيقة ممكنة وظاهرة؛ او هي مظاهر او صورا وشئون، لان حيث القابل وجودية ايست شأن الحق بل مضافة اليه بنوع من الاضافة \_ واذاً لم تعتبر الكثرة وجودية بل نسبة الكثرة الوجودية ليست شأن الحق بل مضافة اليه بنوع من الاضافة \_ واذاً لم تعتبر الكثرة وجودية بل نسبة راجعة الى عين واحد؛ اما لان الكثرة من التعينات التي هي نسب الذات المتعين، واما لانها ناشئة من نسبة الظهور قبل انها ال الكثرة \_ اسماء الحق واحواله ونسبه واضافاته، وان اعتبرت الكثرة من حيث سيث سه الظهور قبل انها العالمة والماء الحق واحواله ونسبه واضافاته، وان اعتبرت الكثرة من حيث سيث سيا

١- لؤحدانيتها ــ ١ - قوابل ــ ١ - الطلبتين ــ ل ٤ - ترتب ــ ط ٥ - بالالسن ــ ط

مابينها من الرقائق، مع انه حد جامع لانواعه وآلاته من حيث تعاكسه حقا وخلقا باربع اعتباراته ١٠ في خس حضراته، ولاريب في ذوق التحقيق: ان عامد الكل ٢٠ اليك راجعة، معرضة كانت في زعمها او طائعة؛ يكون متحداً بك في ذاتك لامتوزعاً، ولايتصور الامنك او ممن بك ٣٠ وانت به ٢٠ بين القربين ٥٠ جامعا، ٦٠ بل وقد ترقى

\* اسام الفاعل الالمى والكونى والقابل الالمى والكونى ق \* الولة قوله: ان عامد الكل: اى كل من الحقائق والرقائق من الروحانيات والمغالبات والجسانيات العلوية والسفلية البسيطة والمركبة، سواء كانت حقيقة عيطة سعيدة مقبلة اليك بذاتها وبزعمها لشعورها بك وبتوفيقك وتيسيرك، او شقية معرضة فى زعمها عنك، فانها مقبلة اليك كرها من حيث لانشعر تثنية عليك كها قال تعالى: وان من شى الايسبح محمده وينزه الحق مجمده فان كل شي يسبح وينزه الحق من النقائص والرذائل وبحمده باكمل المحامد والفضائل لانك رب العالمين، فكل ماهم منك واليك، وان كانت الشقية تحسب انها غافلة او معرضة لمحبوبيتها بخصوصية حجاب المظهرية وعمى علمها منك واليك، وان كانت الشقية تحسب انها غافلة او معرضة لحجوبيتها بخصوصية حجاب المظهرية وعمى الفرائض والنوافل ق \* ١٩٠٥ على المحامد والمحدود والحمد (ش) وقوله: الأمنان الأمنان الأرض والنوافل ق المحامد والمحدود والحمد (ش) وقوله: او محدود الأمنان المحدود والحمد والحمد والمحدود والمح

قوله: او عمن بك: اشارة الى قرب النوافل ومقام في يسمع وبي يبصر وبي ينطق، فحين لذيكون الحق آلة الادراك العبد وهو اوّل مراتب الولاية والكال وقوله: وانت به: اشارة الى قرب الفرائض ومقام قول الله على السان عبده: مم الله لمن حده، فحين في كون العبد آلة لادراك الحق وهو اوسط مراتب الولاية والكال، ومن السان عبده: مم الله لمن حدم، فحين في كون العبد ولكن لا بقوة بشرية بل ربانية، فالحمد وان انصب في هاتين المرتبين باحكام الامكان ولكنها ضعيفة ويمكن ان يقال ان قوله: ولا يتصور الامنك اشارة الى قرب النوافل والفرائض لان التصور منك يشتمل عليها (ش).

- الامر الجامع وعقلت متوحدة مجردة عن الصبغة الوجودية؛ فهى المسمى بالامكان وهو حقيقة العالم وعينه الثابتة من جهة كونه خلقاء اذا المتعقل حينئذ كثرته الوجودية لاوحدته ولامن جهة كونه حقا او المتعقل مع وحدته الوجودية لا المجردة عن الصبغة الوجودية قال الشيخ في تفسير الفاتحة: ان معقولية النسبية الجامعة لاحكام الكثرة من حيث وحدتها حقيقة العالم، وتعين الحق من حيثها وجود العالم انتهى، ولما كانت الاسماء من حيث انها اسماء والاحوال نسب للحق تعالى راجعة اليه تعالى و محكومة بحكمه وحقيقة العالم من جهة كونها عالماً وامكاناً راجعة الله تعالى و عكومة بحكمه وحقيقة العالم من جهة كونها عالماً وامكاناً راجعة الله الحقيقة والخلقية والخلقية ولم يفصل حكم الاعتبارات واسمائها الاربعة، لان المقصود في هذا المقام بملاحظة الحقيقة والخلقية حاصل، وللشرح والبسط موضع اخرءاذ تأملت ماذكرنا وفصلنا ظهر لك قوله: مع انه حد جامع لا نواعه من حيث تعاكسه حقا وخلقا باربع اعتباراته في خس حضراته، فافهم واغتنم هذا ماعندنا، والله العالم (ش)

فوق ١٠ القربين الى نقطة جامعة بين قر آنية المحاذاة بمعناه ٢٠ وبين فرقانية ١ المضاهاة لسيده ومولاه ٣٠، وذا ٤٠ لمن تعين له الازلية ٢ من النون الاولى، وذلك فضل اليه يؤتيه من يشاء (٤-الجمعة).

١/٣ وصل على من جعتله عنوان عنايتك العظمى وخُلتك الكبرى، و آتيته انية جعية ٥٠ اسمائك الاولى، صاحب امانة حقيقة الخلافة؛ ومن من منه ٣ وبامداده يكن وصول النقطة

\* 1 - وقوله: وقد ترق فوق القربين الى نقطة جامعة: اشارة الى اخر مراتب الولاية والكمال وهو مرتبة الكمال المختص بصاحب احدية الجمع واحكام الامكان حينئذ مستهلكة غاية الاستهلاك والمحل في غاية العطهير عن سائر التعلقات ويعبر عن ذلكَ المقام بالفناءعن القربين وعن الجمع بينها، وعن الفناء يسمى بمرتبة القحض والتشكيك وبلسان المغروف بالاخني وغير ذلك وهو المظهر للوحدة الحقيقية والقعين الاولء كها اشاراليه الشارح بقوله: وذا لمن تعين له العناية الازلية من النور الاول، أي التعين الاول والوحدة الحقيقية الجامعة و وتحقيق المراتب والمقامات يظهر من متفرقات الكتاب وليس هنا موقع جعه وشرحه وقوله: بمعناه: صلة تامة للمحاذاة او متعلق بقوله: ترق، اي يكون جامعاً بن الرحدة والكثرة والجمع والفرق قوله: وخلتك الكبري: هي الخلة المختصة بخاتم النبيين وورثته وهي الحبة الداتية الصرفة الموجبة لارتفاع الانبة وانتفاء الاثنينية ولاحجاب معها، فإن الخلة هي عبة ذاتية مع بقية إنانية تحدث من استحكام المودة وتوصل إلى خلوص الحبة، ثم يصفو الحبة بارتفاع الانية وارتفاع الاثنينية، فالحبة الصرفة فوق الخلة وهي المسهاة بالخلة الكبرى، واما الخلة الابراهيمية فهي الخلة الاولى الحاصلة مع عدم ارتفاع أستكلم المبين ببقاء الأنية ويشير الم ذلك الحديث النبوى المعروف: ان الخلق اذا التجأوا يوم القيامة الى ابراهيم ويقولون: انت خليل الله اشفع لنا انه يقول: الها كنت خليلا من وراء وراه انتهى حيث نبّه على ان خلّته من وراء حجاب باق، وفي آية: بلي من اسلم وجهه ش، واني وجهت وجهي للذى فطر السموات والارض، تلويح إلى قرب الاؤل وبقاء اثنينية الثاني اللازمٰي ان الحبيب صلى الله عليه و آله اختار اللقاء لانه لما احتضر بين جهي المقام والانتقال كان يقول: الرفيق الاعلى، اي في مقعد صدق عند مليك مقتدر، والخليل عليه السلام لم يقدم ان يختار اللقاء لانه لسّا احتضر ابراهيم قال الملك الموت: هل رأيت خليلاً يقبض روح خليله؟ فقال الله تعالى: ياعبدي! هل رأيت خليلاً يكره لقاء خُليله؟. قال الشيخ في الفكوك: ومن جلة ما اختص به كيال الخلة الخارقة كل حجاب ولها درجة الحبوبية، فان الخلة لها مرتبتان عَاية احداهما كيال المجاورة مع بقاء الحجاب المقبر عنها بقولهم شمر:

وتخللت مسلك الروح متى وبذاستى الخليل خليلا

وقال ايضاً؛ لما كانت خلة الخليل من وراء حجاب لزم ان يكون هذه الخلة - أى الخلة المحمدية - حاصلة دون حجاب وتلك مرتبة المحبوبية انتهى، والفرق بين الخلة الاولى الابراهيمية وبين الخلة الكبرى المحمدية من حبات كثيرة متعددة ذكرها يوجب الاسهاب والاطناب (ش)، فويق ن ط يترقى فوق ل ٢٠ اى جمعه الروحانية والنور - ق معناه - ل ٣٠ - قوله: بل وقد ترق ... الى آخره، فالمرتبة الجامعة بين القربين ان يحصل له مقام الوحدة والكثرة وفوقها ان لا يشغله شأن عن شأن، لا الوحدة صارت حجاب الكثرة ولا الكثرة حجاب الكثرة وحاب الكثرة والمالة م حجاب الكثرة ولا الكثرة والمالة م حجاب الكثرة ولا الكثرة والمالة م حجاب الوحدة والكثرة وفوقها ان المناه م المناه عن شأن، لا الوحدة صارت حجاب الكثرة ولا الوحدة والكثرة ولا الكثرة الكثرة ولا الكثرة ولا الكثرة ا

١- يين - ل ٢ - العناية - ن - ع - العناية الازلية - ل ٣ - ومن منه - ط - ل

المشار اليها بالوراثة، محمد المحمود سرّه وعلنه وعينه وعلمه؛ الخليفة ١ على كل الخليفة من حيث ذاته وحاله ومرتبته وحكمه؛ وعلى آله الطينية ٢ والدّينيّة وورثته الحاليّة والمقاميّة والعلمية والعملية؛ ٣ صلوة نجازى ٤ بها عنّا احسانه وتكافى بها ما خصنا وعمنا ارساله بالرحمين من رحيمه و وحانه ٥.

١/٤ وبعد: فإن القنقر ٦ عن تشذّب ١٠ اراء علماء الرسوم بتوفّر تذبذب اهواء ابناء ٧ العلوم الى حدّ لايرجى تطابق طرائقهم ولا التوافق بين سوابقهم ولواحقهم في كشف حقائق العقيدة وحلّ مزالق الشريعة العتيدة؛ لما بعثنى على امعان النظر في حقيقة مذاهب توحيد ١١٨ذات والصفات، وإنعام الفكر في مشارب اهل التحقيق والثقات؛ الذين شعارهم العضّ بالنواميس والشرعيات ٩، ودثارهم تهذيب ١٠ النفوس وتتميم مكارم الاخلاق ومعرفة اسرار الايات؛ وجذبة الحق الحقيق بالقبول وسرّ اسرار الفروع والاصول، لان خلاصة ذوقهم حل الكتاب والسنة على حقيقته دون مجازه مدى طوقهم؛ والتوفيق بين خلاصة ذوقهم حل الكتاب والسنة على حقيقته دون مجازه مدى طوقهم؛ والتوفيق بين آبيات العقول ١١ وايات المنقول؛ وجعها في دائرة امكان المعقول.

١/٥ فحين ساعدني التوفيق الرهم الإطاء القامي على طريق ذلك الفريق؛ قلت للقلب: هذا نصيبك؛ فدع مايريبك الى مالايريبك.

١/٦ ولما وجهت تلقاء مدين ركب الخاطر ظهرت بركاته في الباطن والظاهر، ومن جلتها ان يشرني الله لتكرار النظر وترداد ١٢ الفكر في حقائق مفتاح غيب الجمع والوجود؛ الذي صنفه شيخنا الكامل المكل ١٣، سلطان الكونين؛ برزخ الحضرتين؛ مرآة الطرفين ١٤؛ على الشرفين ١٥، صدر الملة والحق والحقيقة - ابو المعالى - محمد بن اسحق بن محمد بن على بن يوسف القونوى قدس الله سره راضياً عنه به منه، رضاة يبوئه ١٦على

#### \*۱-ای:تفرق

۱-علنه وعلم الخليفة - ل ۲-الطيبة - ل ۳-العاية - ل ٤- يجاذى - ط ٥- رحيمية ورحمانية - ن - ع - ط ٢-النفر - ن - ط ٧-امناء - ن - ط ٨-حقيقة - ط - حقيقة التوحيد والصفات - ل ٩- بالنواجذ على الشرعيات - ن - ع - ط بالتواجد على الشرعيات - ل ١٠ - تعذيب - ل ١١ اثبات المعقول - ل ١٠ - يزداد - ل ١٠ - الكامل الاكمل المكل - ط - ن - ع ع ١٠ - الطريقين - ل ١٥ - المشرقين - ن - ع - ط ١٠ - يئوبه - ن - ع - ط

١٠/ مصباح الانس

خلق مولاه؛ من حيث الحاصل له في اولاه واخراه ١.

وهذادعاءمنه فيه لنهبه فيذوقه كل لكل حبيبه

١/٧ اردت بسط كلامه؛ لاعلى ماهو حق مقامه، بل على ماهو طوق ذوقي في فهمه وافهامه، مستدلاً في ذلك البسط بما افاده في قواعد سائر تصانيفه من الضبط كما قيل:

ولولا اللطف والاحسان ٢ منه لما طاب الحديث ولا الكلامُ

وكل لطيغة وظريف معنى حبيبي فسيمه والله الامام

١/٨ او بما افاده شيخه الذي شمد له بانه خاتم الولاية الحمدية، او ٣ اولاده الالميون

كالاذواق السعيدية الفرغانية والمؤيدية - رضى الله عنهم ٤ وارضاهم بهم منهم اليهم ٥.

١/٩ واجتهدت في تأنيس ٦ تلك القواعد الكشفية حسب الامكان ما توافق عقل المحجوبين بالنظر والبرهان، تأسياً بذلك عا سلكه نفسه ٧ في كثير من المواضع ٨، مع كونه عيطاً بكل المشاهد والجامع، فإن واتق ماقصده فذاك من فيض بركاته، والآفن قصور القلب وتوجمه وسوء حركاته، وقد قيل بالقارسية:

> هرچندبه نزد تو نیرز و تونیز و تراس در در کوی امید میرنم دیدهای مستان شراب عشق توبسيارند شايدكه بما نيز رسدمشربهاى

١/١٠ وسميته: مصباح الانس بين المعقول والمشهود، في شرح: مفتاح غيب الجمع والوجود فان لم تكن تأسيساً وتهذيباً بالنّسبة الى الكاملين ٩ في حقيقته، فلابد من ان ١٠ بكون تأنيساً و ترغيباً للمحجوبين الي مجبته ١١ و طريقته، و لعلَى اعدّ بذلك عندالحق سبحانه ممّن تمتع ١٢ بشريف شفاعته ونجا من اليم ١٣ لئيم النفس بكريم كرامته، انه تعالى هو المفضال المحسان ١٤ و عليه التوكل في كل شأن و آن ١٥.

١/١١ ثم هذا الكتاب مرتّب على فاتحة وتمهيد جلي فيه سابقة وفصلان وخاتمة، وعلى

 ١- فى اخراه واولاه - ط ٢ - الافضال - ط - ن - ع - ل ٣ - و - ل ٤ - رضوان الله عليهم - ط - والمؤيدية الجندية رضوان الله عليهم -ل ٥ - واليهم -ل ٩ - تأسيس -ل ٧ - بنفسه رضي الله عنه -ل ٨ - كثير المواضع - ل ٩ - بنسبة الكاملين - ل ١٠ - فلابد ان - ط - فلا اقل من ان - ن - ع ١١ - عبته - ط - ل ١٢ - يمتع - ط ١٣ - الم - ل ١٤ - المنعام المحسان - ل ١٥ - واوان - ط

بابٍ لبيان الترتيب الوجودي ١٠ وفيه ١ فصول عزيزة الفحوى واصول غزيرة الجدوى؛ وعلى خاتمة جامعة لما سبق من المقاصد لبيان ماهو اقصى مقاصد خير قاصد ٢٠.

١/١٢ اما الفائحة: فنى مقدمات الشروع؛ المفيدة للشوق الجملى والضبط الاصلى فى المشروع ٣٠.

1/۱۳ واما القهيدالجمل: فني ذكر مابه صحارتباط العالم بالحق والحق بالعالم، مع ٢ انه بذاته ووحدته الذاتية غنى عن العالمين، وسابقته في امهات اصول تلك الضحة، وفصله الاول في تصحيح الاضافات التي بين الذات والصفات، وفصله الثاني في تصحيح النسبة التي بينه سبحانه باعتبار اقسام اسماء الصفات وبين تكوين اعيان المكونات، وخاتمته في بيان متعلقات ٣ طلبنا بالاجال؛ وبايّ اعتبار لايتناهي مراتب الاستكال؟

1/16 واما الباب: فني تعيين كليات جمات الارتباطات بينه سبحانه وبين المكونات ا وغيرها من العلويات والسفليات.

١/٦٥ واما خاتمة الكتاب الجامعة لمقاصد الباب؛ في بيان خواص الانسان الكامل، لانه مع اخريته الشهودية؛ اول الاولكل في التوجه الإلهي الشامل.

\*1-قوله: لبيان الترتيب الوجودى: اى بيان سلسلة ترتيب الموجودات (ش) \*7-قوله: لبيان ما هو اقصى المقاصد: اى لبيان حال الانسان الكامل وهو المقصود الاصلى والخاية الاصلية من الايجاد، لانه القابل الكلى والكون الجامع للحقائق الالمية والكونية (ش) \*7-قوله: للشوق الجملى: من جهة بيان شرافته وفضيلته على الغير والضبط الاصلى: من جهة ذكر الموضوع والمبادىء والمسائل اجالاً (ش)

١- الوجودي فيه -ط-ل ٢- ارتباط العالم بالحق مع -ط-ل ٣- متعلق -ل ٤- الملكوتيات -ن -ع -ل



## في مقدمات الشورع وقيها فصول: الفصل الاول ف تقسيم العلوم الشرعية الالهية ١ الى الامهات الاصلية والفروع ٢ الكلية

7/۱ روى عن النبي صلى الله عليه و آله: العلم علمان: علم الابدان وعلم الاديان، فعلم الابدان كالطب ندب اليه النبي بالتصريح والتقديم هنا، والتلويح والتعظيم في قوله صلى الله عليه و آله حكاية عن الله ٣ تعالى: انا الله وانا الرحن، خلقت الرحم وشققت لها اسماً من اسمى، فن وصلها؛ وصلته، ومن قطعها، قطعته وعن ابي هريرة: قال الله لها: من ا وصلك وصلته، ومن قطعته

١- الالية - ط - ل - الاغية - ن - ط ٤- قال تعالى من - ل

۲-وفروعها-ل

٣-عن الحق-ط-ن- ع-ل

٧/٧ قال الشيخ قدس سره في شرحه: ١٥ الرحم اسم لحقيقة الطبيعة، وهي حقيقة جامعة بين الكيفيات الاربع؛ بمعنى انهاعين كل واحدة ٢٠ وليس كل واحدة من كل وجه عينها؛ بل من بعض الوجوه ٣٠، ووصلها ٤٠ بعرفة مكانتها و تفخيم قدرها، اذلو لا المزاج المتحصل من اركانها لم ينظهر تعين الروح الانساني ٥٠ ولا امكنه ٦٠ الجمع بين العلم بالكليات و الجزئيات الذي ٧٠ به توسل الى التحقق ١ بالمرتبة البرز خية المحيطة باحكام الوجوب و الامكان و الظهور بصورة الحضرة و العالم عاماً. و اما قطعها: فباز درائها ٨٠ و بخس حقها، فان من بخس حقها فقد بخس حق الله تعالى وجهل ما او دع فيها من خواص الاسماء ١٥ ، ولو لا علق مكانتها لم يجتبها ٢ الحق بآخر الحديث ١٠٠٠.

حديثا»ص: ٨٠٠ - قوله: بعني انه عين كل واحدة: بنحو الوحدة والبساطة من غير مضادة (ش) ٣٠ - قوله: بل من بعض الوجوه: لانه مرتبة من مراتبها ووجه من وجوهمها (ش) \*2-قوله: ووصلها: مبتداء خبره قوله جعرفة مكانتها اى مرتبتها (ش) وصلها ــ ل • ٥٠- بل وصلها عبارة عن ايصالها بمقامها الاصلى، اى بالعالم العقلي، وهو لا يحصل الا محفظها للارتياض، وبعيارة اخرى: بالخفظ المقدمي الذي يخرج منها الحقيقة واخرجت منها الاثقال، واما مذمة متأخري الحكاء فليست من جُنَة ازادراتها، فإن الطبيعة اذا صارت مستقلة منظورة اليها في نفسها حجاب عن الحقيقة، فيمكن إن يكون نظرهم الخلاص عن تلك الطبيعة؛ لا الطبيعة التي صارت مرتاضة سائرة إلى الحقيقة (خ) ما - قولَهُ وَلا المكتماليس بن العلم على كان علم الروح الانساني بالكليات ايضاً مستهلكاً كما اخبر الحق تعالى عن ذلك بقوله: والله اخرجكم من بطون امها تكم لا تعلمون شيئا، اي مستصحبين جبهل الجادية وجعل لكم السمع والابصار والافئدة، اداة تتعلمون بها فتحسون بمشاعركم جزئيات الاشياء فتدركونها ثم تتنبهون بقلوبكم بمشاركاته ومناسبات ومبايناتها فيها بتكرر الاحساس حتى يتحصل لكم العلوم البديهية وتتمكنوا من تحصيل العلوم الكسبية بالنظر فيها لعلكم تشكرون وتعرفوا ما انعم عليكم طوراً بعد طور فتشكروه، تدبر (ش) ٧٠٠ قوله: الذي به توسل الى التحقق: صفة لقوله: الجمع بين العلم بالكليات، اي بهذا الجمع توسل الى التحقق بالمرتبة البرزخية المحيطة، فكلت المضاهاة وصحت المحاذاة فظهر بصورة الحضرة الالمية وصورة العالم تماماً ظاهراً وباطنا (ش) ٨٠٠ قوله: فبازدرائها: الازدراء افتحال من زرى عليه اذا عابه، قلبت تأنه دالألتجانس الزليق الجهر (ش) \* ٩ - والقوى والالات - ق \* ١٠ - قوله: لم يجبها الحق باخر الحديث: من الحبة، اي لولا علو مرتبة الطبيعة لم يحب الحق تعالى اياها وقوله: باخر الحديث: اي يستفاد ويظهر من اخر الحديث حب الحق تعالى اياها، فقوله: باخر الحديث، قيد للمنني، تدبر، هكذا في النسختين الموجودتين عندنا، وعلى هذا فعني الكلام ماذكرنا على وجه التكلف ولكن الصحيح في نظري القاصر لم يخبرها الحق من الاحبار، وقوله: باخر الحديث متعلق بقوله: لم يخبرها، أي لولا علق مكانة الطبيعة لم يخبرها الحق بقوله: من وصلك وصلته ومن قطعك قطعته، المذكورين في اخر الحديث، فافسهم واغتنم وان ذكرت في الكتاب في مقام التصحيح لفظ لم يخبر بعنوان النسخة بدل للفظ لم يحبها ولكنه متعين، ولفظ لم يجتبها غلط، لاني وجدت بعد التصحيح في بعض كليات الشيخ على ماصححته فلله الحمد والمنة. (ش)\_بقوله: من وصلك وصلته\_ق

١- التحقيق - ل ٢- لم يخبرها - ط-ن-ع- يحسمها - ل-لم يخبرها «شرح الاربعين حديثا ص: ٨٥»

٣/٣ ومن جلة ازدرائها: مذمة متأخرى الحكاء لها ووصفها بالكدورة والظلمة وطلب الخلاص منها، فلو ١ علموا ١٠ ان كل كمال بحصل للانسان بعد مفارقة النشأة الطبيعية فهو من نتائج مصاحبة الروح للمزاج الطبيعي وغراته، فحقيقة مايتوقف ٢٠ مشاهدة الحق سبحانه عليها على مًا تتأتى ٣٠ لعموم السعداء؛ رؤية الحق الموعود بها في الشريعة؛ كيف يجوزان تزدرى؟ هذا كلامه.

\* ١ - قوله: قلو علمواان كل كال: جواب ذلك الشرط مقدر وعدوف لوضوحه واستفادته من اخر كلامه، وكيف يجوزان تزدرى، اى لو علمواذلك لما ازدروها ولما ذموها، ويحتمل ان تكون لفظة «لو» للتمنى، فلا يحتاج الى الجواب، تدبر (ش) \* ٣٠ - فحقيقته بتوقف - ل - قوله: فحقيقة بتوقف: مبتداء خبره جلة كيف ان يجوزان تزدرى (ش) \* ٣٠ - قوله: على ما تتأتى لعموم السعداء: لان الانسان بعد المفارقة انحا ينتقل من مسرب الطبيعة الى العوالم التي هي مظاهر لطائفها ومن نتائج نشأته الطبيعية ومن تلك العوالم التي هي من ثمرات هذه النشأة وصفوتها وروحها يتأتى لعموم السعداء ورؤية الحق الموعود بها في الشريعة والخبر عنها انها اعظم نعم الله على اهل الجنة، فالرؤية ثابتة في الجنة التي تكون السعداء؛ الحاصلة من الطبيعة، والتقييد بعموم السعداء لخروج الخصوص من اهل الله كالكل ومن تليم، فأنهم فاروابشهود الحق ومعرفته المحققة هنا، ولكن هذا الشهود ايضاً الخيسوص من اهل الله كالكل ومن تليم، فأنهم فاروابشهود الحق ومعرفته المحققة هنا، ولكن هذا الشهود ايضاً أله يتيسر لهم بمعونة هذه النشأة الطبيعية، تدير

واعلم أنى حبن كتابتى هذه التعليقات المتعلقة بشرح الرحم رأيت اخباراً اخرى مروية عن النبى صلى الله عليه و آله في الرحم وان كان راوساس لاعرة بغواء ولكن نقلها من كان عليه استنادى واعتادى في المعارف الالحمية ولا يحتمل في حقه عدم معرفة الصحيح من السقيم أو المساعة أو غير ذلك، وهو - رحمه الله - اجل شأنا من ان يمجّده ويعرفه و يصدّقه امثالى - ابن التراب و رب الارباب - ولاجل ذلك ولاشتال تلك الاخبار على العلوم العمية والاسرار الخفية وكونها في غاية الإجال والانجاز وحق دركها في كمال الصعوبة بجتاج الى لطف قريحة العليمة والاسرار الخفية وكونها في غاية الإجال والإنجاز وحق دركها في كمال الصعوبة بحتاج الى لطف قريحة بعجبني ذكرها واشرحها شرحا مختصراً وافياً على قدر بضاعتي المزجاة واستفاضتي من كلماته النورية وقواعده الشريفة المحكمة العالية وهي هذه:

روى عن النبي صلى الله عليه و آله انه قال: ان الرحم شجنة من الرحن وقال الله لها: من وصلك وصلته ومن قطمك قطعته، وفي رواية عنه صلى الله عليه و آله انه قال: الرحم معلقة بالعرش تقول: من وصلني وصله الله ومن قطعني قطعه الله وايضاً روى عنه صلى الله عليه و آله انه قال: ان الله خلق الخلق حتى اذا فرغ منهم قامت الرحم فاخذت بحقو الرحن انتهى بجقو العرش ــ «النهاية».

فقال: مه؟ قالت: هذا مقام اللائذ (العائذ) من القطعية، قال: اما ترضين ان اصل من وصلك واقطع من قطعك؟ قالت: بلى قال: فذلك لك انتهى، وفي القاموس: الشجنة مثلثة الغصن المشتبك، والشعبة من كل شئى وقد الشجن الكرم في الجبل وتشجن الشجر التف انتهى، ونقل عن الصحاح الشجنة بالكسر والضم عروق الشجر المشتبكة، بيني وبينه شجنة الرحم اى قرابة مشتبكة، وفي الحديث: الرحم شجنة من الله الرحم مشتقة من الرحم المشتبكة، بيني وبينه شعنة الرحم اى قرابة مشتبكة، وفي الحديث: الرحم شجنة من الله الرحم مشتقة من الرحم والمعنى انها قرابة من الله مشتبكة كاشتباك العروق، وفي القاموس: الحقو الكشح والازار او مُقعِده كالحقوة انتهى، والمعنى انها قرابة من الله مشتبكة كاشتباك العروق، وفي القاموس: الحقو الكشح والازار او مُقعِده كالحقوة انتهى، في مستداحد وسنن البيهق عن رسول الشصلي الشعليه وآله يقول الشتعالى: انا الرحمن وهذه الرحم شققت لها في مستداحد وسنن البيهق عن رسول الشصلي الشعليه وآله يقول الشتعالى: انا الرحمن وهذه الرحم شققت لها في مستداحد وسنن البيهق عن رسول الشصلي الشعليه وآله يقول الشتعالى: انا الرحمن وهذه الرحم شققت لها في مستداحد وسنن البيهق عن رسول الشعلية والمائية على المناسبة عن الله عن والمنابعة والمنابعة

٢/٤ واقول: قد عُلم من توقف تعيّن الروح الانساني على تحصيل المزاج الطبيعي وظهور كالاته عليه؛ جهة تقديمه في الحديث على علم الاديان.

ـــ امياً من اميى فن وصلها وصلته ومن قطعها بتند في الطبراني والبيهق ومسلم: عن رسول الله صلى الله عليه وآله: إن الرحم معلقة بالعرش وليس الواصل بالمكافىء، ولكن الواصل الذي اذا انقطعت رحمه وصلمها، وفي البخاري دون قُوله: الرحم معلقة بالعرش،

اعلم ان الرحة منفّس الوجود لانها وسعت كل شئى وماكان شئى وسع كل شئى الا الوجود، فأنه من سعته يشمل كل شئى حتى تقبضه الذي هو العدم، فان العدم من حيث ماهيته في آلتعقل والحكم عليه بانه نقيض الوجودله ضرب مامن الوجود واذا كانت الرحة اسأللوجود فالرحن اسم للحق تعالى من حيث كونه وجوداً عضا منبث بنوره على الممكنات الموجودة كما قال الله تعالى: الله نور السموات والارض-الاية، والموجودات تنقسم الى ظاهر وباطن وغيب وشهادة، والاجسام صور ظاهر الوجود وشهادته والارواح تعينات باطنه وغيبه، واول ظهور الطبيعة في تمام عالم الاحسام الحسوسة بالعرش الحيط والجسم البسيط، وبعبارة واضحة الحمل ان اول مولود ونتيجة يظهر من النكاح الثالث الطبيعي الكوني، اي من توجه الارواح العالية من حيث مظاهرها المتعينة في عالم المثال، فحينتُ لم المعقولية الحسم الكل هو العرش الجيد، وللارواح والمثال درجة الذكورة وللطبيعة فينا درجة الانوثة، والمعقولية لحسر الكل مرتبة الحلية وللصورة العرشية درجة المولود والعرش مقام انقسام الموجودات الى ظاهر محسوس وباطئ غير محسوس، فبالطبيعة تنقسم وتنشعب الموجودات الى القسمين المذكورين، فالرحم شعبة وشعنة مل الرحن، وابضا الماكانت الطبيعة من حيث اول ولدها الذي هو العرش الجيد الحيط بجميع الصور والاجسام الحسوسة المظهر، لان هذه العامة الايجادية ف الافعال العادية من حيث اخر، ولدها الذي هو النوع الانساني الذي كان هذاك كالجنب القوى الطبيعية والاحكام الاسمائية الوجودية والتوجهات الملكية والاثار الفلكية محلا للمصانع حسب درجات الامتدادية المتعينة بالامزجة مظهراً تاماً للرحن وعل استواه لما قال الله تعالى: الرحن على العرش استوى، قال صلى الله عليه و آله: خلق آدم على صورة الرحن وفي رواية آخر: انه مشتبكة بالرحن، وظهر لك نما ذكرنا ايضاً وجه كون الرحم معلقة بالعرش، حيث ان جيع الاجسام الموجودة عند المحققين طبيعية والعرش اولها، فافهم واغتنم.

قال الشيخ في الفكوك بعد ذكر ان الرحة التي وسعت كل شئي هي الوجود وان الاسم الرحن اسم للحق من كونه وجوداً منبسطاً نوره على المكنات الموجودة، فاعلم ان لمذا الوجود من حيث مبدأ انبساطه وتعينه من غيب هوية الحق تعالى مراتب كلية في التعين والظهور اولها عالم المعاني ثم عالم الارواح التي نسبتها إلى الظهور اتم من نسبة عالم المعانى، ثم عالم المثال المحسد للارواح والمعانى بمعنى انه لايظهر ولايتعين فيه الاعجسداً ثم عالم الحس الذي اول صورة العرش الجيد الحيط لجميع الاجسام المحسوسة المحدد للجمهات وبه انتهى اى استوى السير المعنوى الوجودي الصادر من غيب الموية في مراتبه الكلية للظهور الذي غايته عالم الحس، لان تعينات الوجود وتنوعات ظهوره بعد العرش انما هو تفصيل وتركيب، فوضح ان في العرش وبه عَت درجات الظهور كها بينا، خذا اضيف الاستواء الى الاسم الرحن دون غيره من الاسماء؛ كما مر من ان الرحن صورة الرحة التي وسنعت كل

شئي وانتهت ظهوراته الكلية في العرش، انتهي.

اما كون الرحم آخذة بحقو الرحن فهو من اجل ان الرحن الذي هو عبارة عن التجليات الوجودي شامل لعالم المعاني والارواح والاجسام وعالم الارواح متقدم في الوجود والمرتبة على عالم الاجسام، بل له درجة العلّية والسببية بالنسبة الى الرحم فله العلووهو على النصف الاول من صورة الحضرة الالمية، والرحم معلقة - الاجساد بالني عام، وصرح الشيخ قدس سره ايضا في كتبه - سيها في باب النكاحات - ان الاجساد بالني على، وصرح الشيخ قدس سره ايضا في كتبه - سيها في باب النكاحات - ان وجود الارواح مقدم على تعين عالم المثال المتقدم على وجود الاجسام البسيطة؛ فضلاً عن الابدان المركبة، فما التوفيق بين القولين؟

7/٦ قلت: التقدم للارواح العالية الكلية، حتى لو كان المدبر للاشباح من الارواح الكلية قد يكون عالماً بنشأته ١ السابقة على نشأة البدن، كنشأة «الست» وغيرها - كا سيجئى - والتوقف للارواح الجزئية موافقاً لما ثبت في الحكمة؛ ولكون الارواح العالية المساة بالعقول واسطة في تعين النفوس الكلية ثم في تعين النفوس الجزئية حسب تعين الامزجة الطبيعية؛ عبر عن كل تقدم بالف عام - تنبياً على قوة التفاوت بين المراتب الثلاث ـ والله اعلم.

۲/۷ وف الحث على وصل رحم الطبيعة معرفة سرّ المنهى ٢ عن القاء النفس في التهلكة.
 وقد روى عنه صلى الله عليه و آله إنه قال: نفسك مطيتك، فارفق بها، وسرّ مغضوبية من

مه بالعرش، فإن العرش أول عالم الاجسام المحسوسة والخيط بجميع الصور الظاهرة وبه تميّز ماظهر عابطن والحقو الذي هو مُعقد الازار وشده هو مبدأ النصف الثاني النازل المستور بالازار، وكذلك العرش هو مبدأ النصف الثاني النازل المستور بالازار الذي هو عالم الطبيعة وعل استتار الحق في التجليات المحصيصة بالطبيعة التي هي العورة، فالزم، الحذت أولاً بالعرش الذي هو حقو الرحن ومبدأ النصف الثاني من صورة الحضرة الالمية المستورة بالطبيعة جهلتها الملائكة المأمورة بالسجود لآدم الذي هو ولد الجامع والمظهر التام الكامل للرحن، فنفرت من نشأته الطبيعية وذمتها واثنت على نفسها بالتسبيح والتقديس، فافهم واغتنم.

ولما تنزلت الطبيعة وفصلت وتميزت عن عالم الارواح وحضرة النفس الرحاني الذي هو مقام القرب التام الرباني تأملت من حائة البعد بعد القرب وخافت من انقطاع الامداد الربانية بسبب الفصل الذي شعرت بعد فتوجهت توجها جبليا الى الحق وسألته نوالا ذاتيا، فنتبهها الحق في عين اجابته سبحانه لدعائها على استمرار الامداد ودوام الوصلة من حيث المعية والحيطة الذاتيتان، فشرت بذلك واطمأنت واستبشرت بما جاء به الحق لما في عين ما سألت فاستمر دعائها لمن وصلها والدعاء على من قطعها كها اخبر صلى الله عليه و آله بقوله: الرحم في عين ما سألت فاستمر دعائها لمن وصله الله ومن قطعي قطعه الله وظهر لك من هذا أن الاستعاذة من القطيعة من معلقة بالعرش تقول: من وصلى وصله الله ومن قطعي قطعه الله وظهر لك من هذا أن الاستعاذة من القطيعة من اجل شعورها بالتميز والانفصال حسبابيتنا، تدبر تفته مواما معنى الوصل والفصل فقد عرفته سابقا في شرح الحديث الذي نقله الشارح، واما قيامها ودعائها فعبارة عن توجهها الجبلي بصفة الافتقار الذاتي الى الحق تعالى (ش)

اهلك نفسه او قتل مؤمناً متعمداً؛ وسرّ اشتراط الاربع في شهادة الزنا - لافي القصاص - لان العدل صفة حكم الحق مطلقا، والله غالب على امره، فرجّح جانب رعايته ما امكن، وانما حكم برجم المحصن لاشتال اطلاق تصرف التأثير لاعن امرٍ على ادعاء الالوهية، فاهلك بتفرق الاحجار عليه في مقابلة هتك حرمته تفاصيل احكام اسماء احصانها ١٠، واكتنى في البكر بالجلد بعدد تلك الاسماء لشفاعة حكم الاولية الذاتية الاحدية، كذاذكره ٢ الشيخ قدس سرّه

٧/٨ وفي ان الكمال الاخروى ٢٠ ليس الآ من غرات هذه النشأة، موافقاً لقوله تعالى: وان ليس للانسان الا ماسعى (٣٩-النجم) معرفة انّ حكم الثلاث - المستثناة في حديث: اذا مات ابن آدم انقطع عمله الا عن ثلاث - الحديث - ومايلاغه كحديث الخثعمية وغيره لكونها ٣٠من غرات النشأة الدنياوية.

١٩/٩ اما علم الاديان فقسان: علم الظاهر وعلم الباطن، كل منها مع تشعبها من القرآن والحديث، كأن علومها نهران ينصبان في حوض كوثر يتفرق منه جداول علوم الكسب من جانب؛ وعلوم الوهب التي عبر عن مظاهر ها في الحنة بالانهار الاربعة من جانب اخر، ٥٠٠ كما اخبر صلى الله عليه وآله: ان للقرآن ظهراً ويطناً وحداً ومطلعاً، وفي رواية: ولبطنه بطناً الى سبعة ابطن، وفي رواية: الى سبعين بطنا- ٥٠ ذكره الشيخ قدس سره في الفكوك -

يدا - احصائها - ط-التي هي امهات احكام حضرة الربوبية - ق ٢٠ قولة: وفي ان الكمال الاخروى: خبر مقدم مبتدائه معرفة (ش) ي ٣٠ - قوله: لكونها من ثمرات: خبر لاسم ان وهو حكم الشلاث (ش) ي ٢٠ - قوله: موض كوثر: هو مقام الكثرة في الوحدة والوحدة في الكثرة، وعلم التوحيد التفصيلي، والوحدة الغير المحتجبة بالكثرة والكثرة الغير المعتجبة الوحدة، فهو الجامع بين الظاهر والباطن (خ) ١٥٠ - اذا كان القرآن جميع صفحة الوجود يمكن ان يكون المراد بالمطلع هو الكلام الذاتي والتجلي الاعرابي في الحضرة الواحدية المشرف على التعينات الغيبية والشهادية المكترعنه بالعاء والبطن هو الكلام الظلي الفيضي الفاصل بين الحضرة الواحدية عالم الفيض المنهادة، وهذا اجمع عاذ كروه كما لا يغيني، كما ان المراد بالبطون السبعة هو المراتب السبعة الكلية من مقام الاحدية الغيبية وحضرة الواحدية ومقام المشيئة والفيض المنبسط وعالم العقل وعالم النفوس الكلية وعالم المثالي وعالم الفائق والمحدية العبيعة، وان كان المراد بالقرآن هو الانسان الكامل الذي هو الكون الجامع والكتاب المبين؛ كان المشرب الاعلى الذوق كل فرد من افراد الوجود حتى الموجودات الخسيسة عند اهل الظاهر قرآن جامع له المشرب الاعلى الذوق كل فرد من افراد الوجود حتى الموجودات الخسيسة عند اهل الظاهر قرآن جامع له المسرب الاعلى الذوق كل فرد من افراد الوجود حتى الموجودات الخسيسة عند اهل الظاهر قرآن جامع له المسرب الاعلى الذوق كل فرد من افراد الوجود حتى الموجودات الخسيسة عند اهل الظاهر قرآن جامع له المسرب الاعلى الذوق كل فرد من افراد الوجود حتى الموجودات الخسيسة عند اهل الظاهر قرآن جامع له المسربة المسربة المحتورة المسربة المحتورة المحتورة المسربة المحتورة المحتورة

١-بتفريق-ن-ع-ط ٢-حققه-ن-ع-ط

والظهور، نظيرالصورة المحسوسة والبطن هو الجلى والنص المنتهى الماقصى مراتب البيان والظهور، نظيرالصورة المحسوسة والبطن هو الخنى ٢ ، نظير الارواح القدسية المحبوبة عن اكثر المدارك والحدهو المعربين الظاهر والباطن به يرتق ١٥ من الظاهر اليه ٣ ، وهو البرز خ الجامع بذاته ٤ والفاصل ايضاً بين الباطن و المطلع ، و نظيره عالم المثال الجامع بين الغيب المحقق والشهادة و المطلع ما يفيدك الاستشراف على الحقيقة التى الها يستندما ظهر وما بطن وما جعها وميز بينها، فيريك ما وراء ذلك كله، وهو اول مترل للغيب الالمى وباب حضرة الاسماء و الحقائق الجردة الغيبية، ومنه ما وراء ذلك كله، وهو اول مترل للغيب الاحدى الغيبي، فيعلم ان الظهور و البطون و الحدو المطلع يستشرف المكاشف على سرّ الكلام الاحدى الغيبي، فيعلم ان الظهور و البطون و الحدو المطلع منصات لهذا التجلى الكلامي ومنازل لتعينات احكام الاسم المتكلم من حيث امتيازه عن المسمى، منصات لهذا التجلى الكلام و تبة خامسة من حيث انه ليس بشئى ز اندعلى ذات المتكلم ؛ يعرف من سرّ النفس الرحماني هذا كلامه.

٢/١٢ واقول: والله اعلم؛ كان ٢٠ ظهر هما مايفهم منها بالعرف اللغوى مما يتعلق بالاعمال القالبية، كالاقرار بالايمان ٥، وبطنها مقصودها الاصلى مما يتعلق بالمعاملات القلبية، والمطلع ما بعدهما مما يتعلق بالاسرار السرية والحقائق الجمعية الى حدّ القعين الاول، واما من حيث التجلى الاحدى الخصوص بالكمل المحمديين ٢؛ فهو ما يسميه الشيخ ما بعد ١ المطلع.

\* 1 - قوله: يرتق من الظاهر اليه: ضمير اليه راجع الى الباطن (ش) - \* 7 - قوله: كان ظهرهما: اى القر آن · والحديث والشارح لم يذكر في بيانه وتحقيقه معنى الحد ولكن المعنى الذى ذكره للبطن يشمل الحد بالمعنى المذكور سابقاً ولم يخصص البطن بالمرتبة الروحية، بل جعلها اعم منها ومن المثالية، تدبر (ش)

- الظهر والبطن والحد والمطلع والمراثب السبعة بل السبعين، واما السبعة بالنسبة الى ما في الدفتين من الكتاب المن فياعتبار كون الالفاظ موضوعة للمعاني العامة وكون الكتاب الالمي النازل من مقام الاحدية الى عالم اللفظ والصوت لايقاً لمداية كل طائفة من الطوائف، فيفهم كل طائفة من اهل السلوك من كل آية مالايفهم منه الاخر مثلا يفهم اهل الظاهر من قوله: زين للناس حب الشهوات ... الاية معناه الظاهر، واما اهل القلوب منه الاخر مثلا يفهم اهل الظاهر من قوله: زين للناس حب الشهوات ... الاية معناه الظاهر، واما اهل القلوب واصحاب السلوك الروحي فيفهمون منه مرتبة عالية، قان هيئات عالم النفس من الرتبة الدنياوية، كها ان الانوار واصحاب السلوك الروحي فيفهمون منه مرتبة عالية، قان هيئات عالم النفس من الرتبة الدنياوية، كها ان الانوار القلبية والواردات القلبية من الزينة الدنياوية عند اهل الروح والمعارف الغيبية والتلوينات الروحية، كذلك بالنسبة الى السبع طوائف، فتلطف (خ)

۱-ص: ۳۷۸ای:التفسیر الصوفی للقرآن\_دراسة و تحقیق لکتاب اعجاز البیان فی تأویل أمّ القرآن\_ ۲-البطن الخفی-ل ۳- من الظاهر الی الباطن (التفسیر) ۶-بینها بذاته -ل ۵-فی الایمان -ط -ل ۲-المحمدیة -ل ۷-الشیخ بعد -ط ٢/١٣ واما تفسير سبعة ابطن: فلها كانت الخاطبات الربانية والتنزلات ١٠ الالهية؛ السنة احوال الخاطبين عنده ٢٠ من حيث انهم معه؛ والسنة احواله عندهم ومعهم ٣٠؛ والسنة النسب والإضافات المتعينة في البين - كها قال في تفسير الفاغة - كان تعين بطونها حسب تعين بطونهم، وذلك فيهم على مافي شرح القصيدة للفرغاني؛ مع مزيد بيان: ان للنفس من حيث قونها العاملة في ضبط الامور الدنيوية المذكورة كلياتها ثمانية في قوله تعالى: زين للناس حب الشهوات الاية (١٤ - آل عمران) بطناً اوّلاً ولسانه: ١ يعلمون ظاهراً من الحيوة الدنيا الاية (٧ - الروم) وطلب صاحبه: ربنا اتنا في الدنيا وماله في الاخرة من خلاق (٠٠٠ البقرة)

٢/١٤ ومن حيث ٤٠ عبورها ٢ الى طلب الامور الاخروية من جسة قوتها العاقلة

 ١- قوله: التنزلات الالهية: اى الكتب الالهية (ش)
 ١٠ قوله: السنة خبر لكانت، عنده: صفة للاحوال، اى الاحوال النابعة عند الحق، أي الكتب الالمية السنة وعبارات تحرّ عن أحوال الخلق من حيث كينونته معه تعالى كها قال: وهو معكم اينها كنتم ونحن اقرب اليه من حبل الوريد ومامن نجوى ثلاثة الاهو رابعم-الاية، ومن حيث تعينهم لديه تعالى بصور يقتضيها استعداداتهم الذاتية الغير الجعولة التيجا اخذوا الوجود منه تعالى ومن حيث لوازم تلك الاستعدادات التابعة لما وهي احواله التابعة في علم الحق الذاتي الازلى، والى هذا ينظر من كتاب الله آيات التقدير والاثابة والعقاب وعملها قوله تَعَالَى: فن يُعمل مثقال ذرة خبراً يره ومن يعمل مثقال ذرة شرا بره ومجمعها الحكمة العملية المنقسمة الى العبادات والمعاملات والمزاجر يذكر في ابواب الفقه والى الاداب المذكورة في علم الاخلاق، كذا حققه الشارح (ش) ١٣٠٠ قوله؛ والسنة احواله عندهم ومعهم: اي ان الكتب الالهية السنة وترجة عن احواله عندهم ومعهم وعلم النسب والإضافات الناشئة من البين من حيث اهم بحقائقهم المتبوعة واحوالمم التابعة من مظاهر شئونه ومجلا اسمائه وهو سبحانه مرآة لاحوالهم بحيث لولا ذاته تعالى لكانوا عدماً عضاً، اذ لاظهور الابنور الوجود ومتقلب في تلك الاحوال اي ظاهر فيها شيئًا فشيئًا كما هو مؤثر في ظهورها، كما قال تعالى: الله نور السموات، وكل يوم هو في شأن ونحوهما، والي هذا القسم ينظر الايات الدالة على الحكمة النظرية التي هي الاعتقادات، كما إن الايات الدالة على الحكمة العملية ناظرة ال القسم الاول، هكذا قال الشارح.(ش) - 24- قوله: ومن حيث عبورها الى طلب الامور الاخروية: اي السالك بعد التنبه والتيقظ يرجع عن اللذات الطبيعية الحسية الفانية وعن الاحكام العادية الى طلب الاخرة بملازمة الاوامر والنواهي وضبط نفسه من التصرفات الغير المرضية والاقوال الباطلة والغير المغيدة والاراء والتصورات الفاسدة، هذا مقام دخوله في دائرة الاعيان ولما عرض عريض ومراتب كثيرة حتى بنتهي الى اعلى درجات الاعيان وهو اي المنتهي انتم قربان اهل العينان والتالي لطائفه الكشف والشهود والعرفان وهو المؤمن بالله وكتبه ورسله وملائكته وما اخبربه الانبياء بالعلم القطعي التفصيلي البقيني البرهاني كهافي قصة حارثة وهو الجامع في التوحيد بين التنزيه والتشبيه العارف بالتنزيه الاطلاق والوحدة الحقيقية الجامعة الظاهرة (ش)

١- ثانيا وطلب لسانه - ط ٢ - عثورها - ط

المنورة بنور الشرع بطناً ثانياً ولسانه: ربنا اتنا في الدنيا حسنة وفي الاخرة حسنة ...الاية (٢٠١-البقرة) وهو لعوام اهل الاسلام والايمان واول مراتب الاحسان الذي فشره الشيخ قدس سره في الفكوك بفعل ماينبغي بما ينبغي كما ينبغي وحكم بدخول جميع الوصايا والنصائح في احكامه ١.

٢/١٥ وللروح من حيث تعيّنه في عالم الارواح واللوح المحفوظ بطن ثالث وهو منفتح لخواصهم، ولسان مرتبته ١٠ جواب حارثة - حين سأله النبي صلى الله عليه و آله يا

 ١٠ ولسان مرتبته جواب حارثة: هذا هو روح الايمان واخر درجاته وحقيقته كها ان مالزمت السابقة عليه هي حق الايمان لاحقيقته، توضيح هذا المقام وفهم هذا الحديث يحتاج الى كلام جلي بحسب مناسبة الموضع وهو ان للايمان صورة وروحاً، صورته هي الاقرار باللسان والعمل بالاركان، وروحه هو التصديق، وذلك التصديق الايماني بنقسم الى قسمين: تصديق جلى وهو تصديق الخبر الصادق على وجه كلي، اما لاجل سكون وامن يجده في نفسه من دونُ سبب خارجي، او يكون الموحد بأنه آية ومعجزة، وتصديق تفصيلي بالنسبة الى افراد اخبارات الخبر الصادق المصدق واشخاصها من الميدأ والمعاذ ومأبينها، ويوجب ذلك التصديق رغبة ورهبة في استحضار ماقرر وبيتن الخبر الصادق في اخباراته من تغصيل الوعد والوعيد، ولهذا التصديق والاستحضار التفصيل بحسب استحضاره لافراد الاخبارات وماقرن بهامن الوعد والوعيد مراتب ودرجات على حسب استعداد الطالبين والمؤمنين عاماً وخاصا، اعلاها ولَحَر قَرْ حِنَامَ الإعان الخيجابي العلمي قصة حارثة مع النبي صلى الله عليه و آله وهو مقام حقيقة الايمان الذي هُو وراء حقَّه، وقوقَه مقام العيان والمشاهدة على اختـ لاف درجاته، واوخا مقام قرب النوافل وبعده خصوصيات الولاية التي لانهاية لما؛ وكان المقدم على الخالفة والتصديق الجملي دون التفصيلي، واليه الاشارة بقوله صلى الله عليه و آله: لايزئي الزاني حين يزني وهو مؤمن، اي نام الايمان بمعني ان كان التصديق موقوف على الجميع بين التصديق الاجالي و التفصيلي فهو استحضر الخالف ماقرن بكل فعل من العقوبة وجزم بوقوعها وصدق الله في اخباره إنه يعلم مايفعلون؛ لم يقدم على الخالفة، كالطبيب الماهر لايقدم على تناول السمومات والمآكل والمشارب الشديد الضرر، فالخالف الها أقدم على الفائقة لخلل واقع في كمال التصديق او استحضاره رجاء العفو والتوبة والاستدراك

ولا يخق أن قوة استحضار افراد الاخبارات النبوية وماقرن بها من الوعد والوعيد توجب مزيد الخوف والتقوى في مقام قصة حارثة، بل في والتقوى، فتفاوت درجاتها بحسب تفاوت تلك الاستحضار، وكال الخوف والتقوى في مقام قصة حارثة، بل في ذلك المقام تكون الخشية متحققة، اى رهبة في ذلك المقام تصير خشية لاخوفاً، كما تصير رغبة، من هذا شأنه رغبة سعى في الظفر والفوز بامر محقق واجب الحصول، لارغبة رجاء، وفي المراتب السابقة على تلك المرتبة تكون الرغبة والرهبة التابعتان للتصديق التفصيل - رغبة رجاء ورهبة خوف - ولكن حكم تلك المرتبة حكم العيان كاذكرنا سابقا، والرغبة والرهبة الخاصلتين في مقام المشاهدة والعيان ويوجبها علم محقق ومشاركة للمخبر كهاذكرنا سابقا، والرغبة والرهبة الخاصلتين في مقام المشاهدة والعيان ويوجبها علم محقق ومشاركة للمخبر الصادق في معاينة ما أخبر (بحبر) عنه ويكتفيه تحصيله تكونان كذلك اى تصير رغبة من هذا مقامه رغبة سعى في الفوز والظفر بامر محقق واجب الحصول لارغبة رجاء وتصير رهبته خشية لاخوفا، فإن الخوف صفة الحرز م

حارثة كيف اصبحت؟ قال: اصبحت مؤمناً حقا، فقال: ان لكل حق حقيقة ١٠، فما حقيقة ايمانك؟ قال: عزفت نفسي عن ٢٠ الدنيا فتساوى عندى ذهبها وحجرها ومدرها، ثم قال:

مجوجب حكمه بامكان وقوع ماذكر له وكذلك حكم الرجاء، كحال المريض الذى لا يعرف الطب مع الطبيب الذى يعتقد صدقه وكال خبرته بالطب، والخشية صفة الطبيب العارف بمضار الاغذية والمشارب ومنافعها ونحو ذلك، والى هذا المقام الإشارة بقوله تعالى: انما يخشى الله من عباده العلماء الاان اولياء الله لاخوف عليهم ولاهم يجزئونه

وملخص ماذكرناانه لا يخلوالرغبة والرهبة من احدامرين: احدهما علمى قطعى (فعلى) والاخرايان، هوجب الرغبة اما تصديق تام بالموجود او اطلاع محقق عن قبل ما اطلع عليه الخبر الصادق صلى الله عليه و آله ومن مأخذه ومشربه وموجب الرهبة ايضا اما تصديق تام بما وقع الانذار به فينتج خوفاً كتصديق المريض الطبيب فيا يخذره منه من المضرات ويسمى خوفاً واما علم محقق بالمضار والمنافع، كحال الطبيب مع ما يعرقه من مضار الماكل والمشارب ومنافعها، فالتصديق ينتج الخوف والعلم ينتج الخشية، فالخشية خوف خاص لا يقوم الا بمن يعلم نتائج الاعمال و ثرة الخشية، فن قامت به عدم الاقدام على كل فعل يعلم ان نتيجته متى ظهرت له واتصلت به لايلاقه و لا يرضيه، والخوف لا يشترط فيه التصديق بما ورد الاخبار عنه بلسان الانذار والنظر في اسباب السلامة فانما هي للاهنام بالمقصود خصوصاً امر أيفرق بين الخوف والخشية، فانه قد اشتبه على كثير من الافاضل، حتى نقل عن بعض الاعاظم عدم المرق بينها، وبعضهم فرقوا بينها بجهات سخيفة واعتبارات ضعيفة غير قابل للنقل والتضعيف، فانهم ماذكر تا واغتم، فان هذا من لباب المعرفة (ش)،

 ٩٠-قوله: فقال صلى الله عليه وآله: ان لكل حق حقيقة: ولما كان الإنسان السالك مع ايمانه وتوبته وملازمته للاعال الصالحة واستحضاراته القطعية التغصيلية يتحرّى الإسد، فالاسد الاولى فاولى من كل كلام وعمل فيتق ويترق من حق الايمان الى حقيقته فقال صلى الله عليه و آله: لكل حق حقيقة، منتبهاً على ذَلك لحارثة فقسم معنى الايمان الذي هو روحه الى حق وحقيقة، فلها قال حارثة: عزفت نفسي من الدنيا الى الاخرة فقال له صلى الله عليه و آله: عرفت فالزم، اي عرفت ان الشرط في كمال التصديق والايمان استحضار ماوردت به الاخبارات الالهية والنبوية على القطع واليقين ومابعد ذلك فوق مرتبة الايمان، لانه شهود وعيان، فقام: كأني انظر الى عرش ربي- الى اخره، برزخ بين التصديق الجملي وبين الكشف العياني والعلم الشهودي ومابعد مقام كأني. الى آخره، علم نام وشهود محقق ومعاينة ولما كان هذا المقام اعلى درجات الايمان الحجابي ومافوقه درجة فيه امره صلى ألله عليه وآله بالالزام، لانه ماوراء عُتادان قرية، والامر باللزوم من جهة كونه موجباً لوصوله الى الايمان الشهودي، او لان هذا مقامه المقدر له في الحضرة العلمية بحسب استعداده الذاتي، فالامر باللزوم معنى اخبار عن حقيقة الامر هذا كذلك بناء على ان يكون الراد بقوله فالزم؛ الامر بملازمة ماعرف الحارثة، اي عرفت حقيقة الايمان فالزم ماعرفت، ويحتمل ان يكون المراد من الامر باللزوم ملازمة الكامل ومصاحبته، اي انت وان عرفت الايمان ووجدت حقيقته ولكن فالزم عند غيبتنا وحضورنا حتى تصل الى مقام اعلى منه فتدبر، ويستفاد منه ان كل من صحبه شخصاً ووجد في حاله زيادة عليه من الكالات والمقامات، فعليه بملازمته، فهذا معني هذا الحديث فتدبره وكرّر التأمل فيه تفز بكليات العلوم والاسرار (ش). \*٢-عرفت - ن - ط - ع -قوله: عزفت: عزف عن الشيء يعزف ويعزف وعزوفا بالعين المهملة والزاء المعجمة معناه بالفارسية. باز ايستاد از خير، وفي بعض النسخ: عرفت نفسي الدنيا بدون نقطة بالعين والراء المهملة (ش) \_ عيب - ن -ط - ع - نفسى الدنيا - ل

وكأنى انظر الى عرش الرحمن بارزاً الحديث ١٠ ـ الى ان قال صلى الله عليه و آله: عرفت ٢٠ فالزم، فهذا مرتبة: ان تعبد الله كأنك تراه وقد قال الشيخ قدس سره في الفكوك: انها اوسط مراتب الاحسان ٣٠؛ لان اخرها ماسيجئي - اعنى المشاهدة من دون كأن ١ - ولسانها:

\* الكافى: باب حقيقة الايمان \* 7 - كذا في جيع النسخ والظاهر: اصبت. \* 7 - قوله: وقد قال الشيخ في الفكوك: انها اوسط مراتب الاحسان لان آخرها ماسيجئي: اعلم ان الاحسان قد يطلق بالمعنى العام على ما يستفاد من قوله تعالى: هل جزاء الاحسان الا الاحسان وله ثلاث مراتب: الاولى فعل ماينبغى لماينبغى، اى متابعة الاوامر والنواهى الالهية قولاً وفعلاً، هذا هو المعاملة مع الحق في مقام النفس والحس الظاهر وفي مرتبة الاسلام، والمرتبة الثانية وهى التي اجابها النبي عند سئوال الاحسان وقوله: الاحسان ان تعبد الله كأنك تراه، وهى عبارة عن استحضار الحق على ماوصف به نفسه في كتبه وعلى النسة رسله واوليائه المعصومين دون مزج ذلك بشئى من التأويلات السخيفة بمجرد الاستبعاد وقصور ادراك العقل والنظرى المشوب بالوهم الغير المنور بنور الشرع في فهم مراد الله من اخباراته.

وبعبارة اخرى: العلم القطعي بتفاصيل اخباراته النبوية من المبدأ والمعاد ومابينها، وهذا هو المعاملة مع الحق تعالى في مقام الروحي ألغيبي الإضافي الخصر عكمه بباطن الايمان وروحه وحقيقته، كما ان نشأ في النفس حسية وحكمها نختص بصورة الايمان وحمة كالفصلة اللك المرتبة في قصة حارثة، والمرتبة الثالثة هي مقام المشاهدة دون «كأن» كما هو المروى عل قطب الأولياء سياد الموحدين والمشاهدين على عليه السلام: كيف اعبد ربالم اره؟ هذا هو المعاملة مع الحقِّ في مقام الشير الغيبي الحقيق، فهي اول مراتب الولاية واخر مراتب الاحسان بهذا المعنى العام وقصة حارثة أوسط وراتب الإحسان، وقد يطلق الاحسان على معنى خاص على حسب طبق الحديث النبوي المذكور ان الاحسان أن تعبد ألله كها تراه، بحيث تكون المرتبة الاولى المذكورة خارجة عن درجات الاحسان، وعلى هذا الاطلاق الثاني فالاستحضار التفصيلي القطعي العلمي وحقيقة الايمان وباطنه كها في قصة حارثة اول درجات الاحسان ومقام قرب النوافل، وكنت سمعه وبصره ثاني درجاته ومقام قرب الفرائص اخر درجاته واوسط مراتب الولاية والمشاهدة، وقد يطلق على معنى اخص على مايستفاد من قوله تعالى: ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فياطعموا اذاما انقوا وعملوا الصالحات ثم انقوا و آمنوا ثم انقوا واحسنوا والله بحب الحسنين، حيث ختم الاية بذكر الاحسان واقرن عبة الحق بالحسنين، ومن قوله تعالى: ومن يسلم وجهه الى الله وهو عسن، اي ومن ينقاد برمة ذاته إلى الله وهو مشاهد، فقد استمسك بالعروة الوثق والى الله عاقبة الامور ونظائر هما، وعلى هذا المعنى فالمرتبة الثانية ايضاً خارجة عن درجات الاحسان، فاول ظهور الولاية ومرتبة الكمال والمشاهدة اول درجات الاحسان، فقام قرب النوافل اول درجاته ومقام قرب الفرائض اوسط درجاته ومقام احدية الجمع آخرها.

واذا فسهمت مانبهت عليه فيرتفع التنافي والتناقض والتخالف في كلمات الشيخ وغيره من العرفاء الكاملين عن نظرك حيث قال في الفكوك: ان قضية حارثة ومرتبة كأنك تراه اوسط مراتب الاحسان و آخرها مرتبة المشاهدة من دون «كأن» وقال في تفسير الفاتحة بعد نقل قضية حارثة انها آخر درجات الاعان واول مراتب الاحسان، وقال ايضاً: ان مرتبة قرب النوافل اول درجات الاحسان، وقال الشارح الفرغاني همهنا على مانقله الشارح على طبق ماذكرنا في المعنى الاول من المراتب الثلاث، وقال في تحقيق المنازل في شرح القصيدة مــــــ

١ - يختص على المشاهدة دون كأن (الفكوك) ص: . . ٣

لست اعبد ربا لم اره، وجُعلت قرّة عيني في الصلوة، وكنت سمعه وبصره

٢/١٦ وللسرّ الالمي وهو الوجود المضاف الى الحقيقة الانسانية ١٠ من حيث ظموره العيني في مراتب الكون روحاً ومثالاً وحساً؛ بطن رابع ولسانه مامرّ من نحو: كنت سمعه وبصره، وهو اول مراتب الولاية واخر مراتب الاحسان.

٢/١٧ ومن حيث بطونه الاستعدادي ١ في قلب الانسان ٢٠ القابل لتجليه؛ بطن

- على مانقل عنه الشارح فياسيأتي مفصلا في مواضع ثلاثة ان اولى درجات الاحسان مقام المشاهدة وقرب النوافل، كياان القوم باجعهم ذكروا الاحسان في مقام آلا ودية، فافهم واغتنم. وتفصيل الايمان ومراتبه ومقاماته واطلاقاته وكذلك الاسلام يمكن ان يستفاد مماذكرنا في المقام ومماحققنا في الاحسان، وعلى هذا يمكن للمتفطن اللبيب ان يجمع بن الاخبار الختلفة في الايمان والاسلام وليس هيهنا موضع تفصيله وبسطه، وتحقيقه يقتضي نمطآ اخر من الكلام، والمقصود هنا توضيح مرام ماقاله الشارح في هذا المقام ولله الحمد على كل حال (ش) # 1 – قوله: وللسر الالمي وهو الوجود المضاف الى الحقيقة الإنسانية: واذا تخلص السالك عن قيود الانحرافات وتعرى عن احكام التعلقات الكونية وتحقق بالفقر وهو الخلؤ المقيق عن سائر احكام الغيرية حتى عن رؤية الخلو وعن نفي تلك الرؤية ايضاً، فيظهر من مشيمة جعية النفس بحكم أجبًا ع الروح والنفس قلب حقيق جامع بين احكامها واحكام السر، وصار هذا القلب قابلاً لتجل الوحداني الصفات، فيتجلى الحق من حيث التجلي الظاهري ويتعين التجلي بحسب مرتبة الاسم الظاهر، وحينتُذيري السالك من مرتبة اسم الى مرتبة اسم اخر كلي اعلا من الاسماء الجزئية التي يشتمل عليها الاسم الظاهر الفرى حاكمه رؤية الوحدة الوجودية في عين الكثرة الظاهرة ومن حيث تعاقب ظهور اثار الامماءعلى قلب السائر متنوعة الأحكام متميزة الاوصاف، وعند ظهور كل واحد بخصوصية تكون السائر محتجبا عن حكم خصوصية الاخر الىأن يظهر الحق من حيث جعية الاسم الظاهر فيدخل في التمكين ولايتأثر عن التلوين من حيث خصوصيات الاسماء المندرجة تحت الاسم الظاهر فيتشمل هذا التجلي جميع قواه الظاهرة وافاد المتجلي له رؤية الحق في كل شئي رؤية حال، فظهر سرّ حكم التوحيد في مرتبة طبيعته وقواها الحسية والخيالية ولم يزهدف شئي من الموجودات والنشق له راجع الى ابطن كنت سعه وبصره ورجله ونطقه، فكثرة الشنون الوجود العلمي الباطني النسبية التي صورتها الحقائق الكونية مرات لوحدة الوجود العليني الظاهري، فالوحدة فيها ظاهرة وكثرة الشئون باطنة، فني هذا السرّير فع حجاب حجب الكثرة عن مراة الوحدة الوجود، اي الى ان بتجلى وحدة الوجود الظاهرة من عين كثرة النفس وصور العالم ويظهر الكمال الحاصل للوجودالواحد بتلك الكثرة نزولا، فالبطن الرابع للوجود المضاف الى الانسان من حيث ظهور العلّيني روحاً ومثالا وحسأهو شهود وحدة الوجود ظمهور حكم التوحيد الوجودي في جيم مراتبه حتى في مرتبة الحسية وتحققه بجميع مايحوى عليه الاسم الظاهر من الاسماء حتى يصير قائماً في نقطة الوسطية الاعتدالية بحيث تكون نسبة جيع الاسماء الظاهر اليه على السواء، تدبر (ش). ﴿ ٣٠ قوله: من حيث بطونه الاستعدادي في قلب الانسان: واذا حصل للسالك السيار التمكين في المرتبة الظاهرية وتنور بالوجود الحقاني النوراني وتحقق بجميعة مايجوي عليه الاسم الظاهر وانتهى سيره الاول المحبي وصار ولياً عبوباً، فيمشرع في السير الشاني المحبوبي لخرق حجاب وحدة الوجود العليني الظاهرة على الروح والسرّ الظاهري في السير الاولّ عن مرآة كثرة الشنون النسبية العلمية -

خامس ولسانه: وسعني قلب عبدي المؤمن-الحديث، وهو اوسط مراتب الولاية

٢/١٨ ومن حيث جعه الرحماني ١٠ بين الظهور والبطون في دائرة صفات الالوهية التي هي المفاتح ١ الثانية للبرز خية الثانية؛ بطن سادس وهو لاهل النهايات - وهم الكمل والافراد.
 ٢/١٩ ومن حيث حضرة احدية ٢ جمع الجمع للكل متوحدة العين ٢٠؛ بطن سابع، ولا ينفتح شمّة منه الالصاحب الارث الحمدي، فانه له خاصّة.

- ليظهر التجلى الباطنى بخصائصه فيتولد حينه بحكم اجهاع وامتزاج وفعل وانفعال واقع بين السرّ والروح من مشيمة الروح قلب قابل للتجلى الوجودى الباطنى، فيتعين الحق من حيث التجلى الباطنى بحيث يتعاقب اثار الاسماء المندرجة تحت الاسم الباطن حاجب كل اسم من حيث خصوصية حكمه واثره عن خصوصية حكم اسم اخر واثره، الى ان يظهر له جعية الاسم الباطن ويصير قامًا في نقطة الوسطية الاعتدالية بحيث يكون نسبة جميع الاسماء الباطنة اليه على السواء، وحينه في يكون السرّ الظاهرى من آة للباطنى، والسر الباطنى باحكامه واثاره ظاهراً على الظاهرى، فيصير علماً بالعلوم الغيبية والاسرار الالهية والحقائق الكونية كما هي في الحضرة العلمية، وفي هذا المقام كثرة الشؤن والصور العلمية ظاهرة ووحدة الوجود باطنة، فالبطن الخامس للوجود المضاف الى الحقيقة الانسانية من حيث ظهوره بالبطون والاسم الباطن هو ظهور حقيقة الاشياء كماهي في حضرة العلم الذاتي الازلى وشهود الكثرة النسبية، واذا تدبرت ماذكر تناظهر لك معني قوله: ومن حيث بطونه الاستعدادي في قلب الانسان القابل لتجليه بطن خامس، تدير تفهم (ش).

 ١٠ قوله: ومن حيث جعه الروح الفي حالة ما الصفات وإذا شقق السالك السائر بمقام التمكين المختص بهذه المرتبة، اي التجلي الباطني، يستعد للدخول في حضرة الجمع والبرزخية بين الظاهر والباطن بخصوصياتها، لان احكام كل من الظاهر والباطن بخصوصياتها تكون مستلزمة لاحتجاب احكام الاخر، وحينئذ عرف انه في مقام التقييد بحكم احد التجلين، اي الظاهري والباطني ويستلزم عليه از الته حتى لايحتجب كل عن الاخر ويتمكن عن الجمع بين احكامها وبفرق بينها فلابججبه شأن عن شأن، فيتوجه حينئذ توجها حقيقيا الىحضرة جمع الجمع مستمداً منها باستعداد في ذلك، فيتداركه العناية الازلية فيحكم البرزخية عند ظيهور كل من الامم الظاهر والباطن بكمالاتها عليها بامتراج وفعل وانفعال بينها وبين احكامتها، فيتولد بينها قلب جامع بين الحضرتين وهو صورة ومظهر للبرزخية الثانية والتعين الشاني وعجلي ومرآة لامهات صفات الالوهية التي هي المفاتيح الشانية ويتلؤن السالك في هذه المرتبة الجمعية حتى يحصل له التمكين في التلوين والتلبس بائ لباس ومظهر شاء، فأذاً يصلح لتكميل العام والخاص وخاص الخاص من اهل الشريعة والطريقة والحقيقة، ومن هنا مشرع اولى العزم من الرسل والانبياء الافضلين من السابقين صلوات الله وسلامه عليه، والكمّل والافراد (ش). ٢٠٠ قوله: و من حيث احدية جمع الجمع للكل متوحدة العين: هذا هو التجلي الذاتي الاحدى المخصوص بالمحمديين وبعد انتهاء سير السالك الى ماذكر نا سابقاً في قوله: من حيث جعه الرحماني وظهور كمالات الاسماء الكلية الالهية وامهات الاسماء الالوهية المتعينة فى التعين الثانى بقع اجتاع وامتزاج بين الاسماء الذاتية التي هي المفاتيح الاول للغيب الاول واحكام الوحدانية الثابتة في التجلي والتعين الآول وبين الاسماء الكلية المذكورة في التعين الثاني، فيتولد ويحصل من ذلك الاجتاع قلب تتي نتي احدى جعى احدى هو صورة التعين الاول ومظهره ومر آة وعجلي للوحدة الحقيقية ــ

١-المفاتيح-ن-ع ٢-الاحدية-ط

#### ٢/٢٠ قال الشيخ قدس سره في تفسير ١٠ الفاتحة ١: بين مرتبة: كنت سمعه و

- الجامعة، فله الاحدية الجمعية بين جميع الاسماء من الكلية والجزئية والاصلية والفرعية والذاتية والصفائية، هذا هو مقام اوادنى، ولصاحب هذا المقام الرئاسة الكبرى والسيادة العظمى، وهو المرجع والمبدأ، ومنه يصل الفيض الى الكل من الذرة الى الذرة، وماذكرنا في شرح البطون مأخوذ ومستفاد من كلام الشارح الفرغاني في تحقيق المنازل والمقامات، فقد شرحت كلامه بكلامه اقتداة بالشارح الفاضل، تدبر (ش)

البيان الشيخ في التفسير بين مرتبة كنت سمعه وبصرة : قد علمت من بياناتنا السابقة ان مرتبة النبوة والرسالة والخلافة بين قرب النوافل ومرتبة الكال المحتص لصاحب احدية الجمع، قلا يحتاج الى الشرح والتفصيل ثانياً، ويظهر من هذا الكلام ماهو حق المقام من ان كل نبى ولئ ولا عكس، وكل رسول نبى ولا ينعكس، وكل رسول نبى الذين يبلغون رسالات ربهم ويلزمون عن أرسلوا اليهم بالايمان، فان ابوا قاتلوهم، بخلاف الرسول اذا اتنفرد بالرسالة ولم يؤمر بالقتال فانه ماعليه الا البلاغ، كما كان الامر في اول عهد نبينا؛ على ماقيل في اول عهد نبينا اخذ السقة عليه في سورة قل با ايها الكافرون، وفي قوله: وماعليك الا البلاغ، وفي قوله: فن شاء قليومن ومن شاء فليكفر على وجه وامثال ذلك، بخلاف الحال في مابعد، فانه ورد الامر بالقتال وانسحب الحكم وانبسط على الاموال فنزل: اقتلوا المشركين كافة واقتلوهم حيث تفتيد هم ونحو ذلك، وان كان كلهات القوم في معنى اولى العزم مختلفة وليس هناموضع نقلها ويلوح لمة ايضا كاحقينا وفصلنا ان منشأ تقدم النبي وشرافته وفضيلته على العزم مختلفة وليس هناموضع نقلها ويلوح لمة ايضا كاحقينا وفصلنا أن منشأ تقدم النبي وشرافته وفضيلته على الولى، وكذلك الرسول و كذلك صاحب احدية الجمع والخاتم على الكل هو خصوصيات الولاية والقرب الولى، وكذلك الرسول و كذلك صاحب احدية الجمع والخاتم على الكل هو خصوصيات الولاية والدرسال والكال وقوتها و وهذا لم روح النبي والرسول واولى العزم وباطنها وحقيقتها، وجمهة الابلاغ والارسال والكال وقوتها وشدتها، لانها روح النبي والرسول واولى العزم وباطنها وحقيقتها، وجمهة الابلاغ والارسال والانام ونظائرها صورة وظاهر، والعبودة متقومة بالكران والطاله بالباطن والرقيقة بالحقيقة، بل قوة الولاية وشدته الموجبة للنبوة والرسالة والخلافة، أي أن الرسالة بالسيف.

وبعبارة اخرى: جهة الولاية جهة الحقائية الالهية والوحدة، وجهة الرسالة والنبوة جهة الامكانية والخلقية والكثرة، فظهر ان جهة الولاية اشرف وافضل واكمل من جهة النبوة والرسالة والخلافة اذا اجتمعت في شخص واحد او لوحظت الجهات، لا ان الولى افضل واكمل من النبي والرسول واولى العزم؛ لوجدانهم الولاية الشديدة النامة على حسب مراتبهم، واذا تأملت فيا ذكرته حق التأمل من ان منشأ التقدم والشرافة هو خصوصيات الولاية والكمال وشدتها وقوتها لاتشك ان نقدم النبي والرسول على الولى ليس على اطلاقه وعمومه، بل على الولى الذي يكون من اوصيائه وخلفائه وتوابعه وورثته، لا من ولى رسول اخر ووصيه وخليفته وورثته بل على الولى الذي يكون من اوصيائه وخلفائه وتوابعه وتابعا لرسول اخر مرتبة ولايته ومقام قربه وكهاله اعلى واقوى واشد من ذلك النبي والرسول، وعلى هذا يكون ذلك الولى والوصى اقدم واشرف واكمل من ذلك النبي والرسول، وعلى هذا يكون ذلك الولى والوصى اقدم واشرف واكمل من ذلك النبي والرسول، درجة او درجات كثيرة.

فطلع من افق ذلك البيان شمس سرّ تقدم الاوصياء المحمدية على الانبياء السابقين من اولى العزم وغيرهم بدرجات كثيرة، بل تقدم علماء الامة المحمدية على السابقين او كونهم على درجتهم ومقامهم، فانك قد علمت ان اعلى درجات الكلين من اولى العزم من الرسل من السابقين حالاً او مقاماً وعتدهم ومنبعهم هو البطن السادس والتعين الثانى، ومقام الوارث المحمدي ومرتبته في البطن السابع والتعين الاول والوحدة الحقيقية الجامعة وازالته ظلمات ليالى الاوهام السخيفة والتخيلات الفاسدة من القائلين بتقدم النبي والرسول على الولى والوصى م

#### ٢٦/مصباح الانس

بصره، ١٠ ومرتبة الكال الختص بصاحب احدية الجمع مراتب: منها: مرتبة النبوة ثم الرسالة ثم الخلافة - اعنى الرسالة المقرونة بالتبيف المختصة باولى العزم - كل من الشلاث بالنسبة الى امة مخصوصة، ثم العامة ٢٠ من الشلاث، ثم الكمال المتضمن للاستخلاف الاتم من الخليفة الكامل لربه سبحانه، فحاظنك بدرجات الاكملية التي وراء الكمال؟ ثم كلامه.

٢/٢١ واما رواية سبعين بطناً: فناظرة ١ – والله اعلم- نظر استكثار الى اشتال كل بطن على مراتب ومظاهر لاتحصى، او نظر استكثار مطلقا تتعارفه العرب ٢ الى درجات الاكملية.

٢/٢٢ فعلوم الظاهر ان تعلقت بالعقائد؛ فعلم الكلام والعلم الالهي، وان تعلقت بالافعال؛ فباعتبار ضبطها تحت قواعد استنباط احكامها من الكتاب والسنة بقواعده؛ او الاجماع ٣ او القياس؛ علم اصول الفقد وباعتبار بذل الجهد ؛ في معرفة كل ٥ فعل فعل منها على تفصيل يضيق عنه نطاق الموضيع ٢ علم الفقه والمذهب والفتوى، والمتوسل به الى تحصيل هذه المقاصد سنداً ومتناً ٧ علم طاهر التفسير والحديث.

سباطلاقه والمتمجمجين في تقدم الأوصياء المحمدة على الانبياء السابقين والمعتقدين بتقدم السابقين على الاوصياء المحمدين من الظاهريين وبعض المنتسبين الى الحكمة والعرفان، كما رأيت في رسالة مؤلفة في علم الحقيقة والعرفان من بعض الفضلاء المدعى لوجدان علم الحقائق انجزم بتقدم اولى العزم من الرسل على الاوصياء المحمدية، والحال ان ارباب تلك الاوهام معتقدة بتقدم خاتم الانبياء صلى الله عليه و آله بدرجات كثيرة على كل السابقين، بل على كل الموجودات، وان مقامه فوق مقام الكل وليس وراء عبادان قرية وان الى ربه المنتمى، ومع هذا صدر منهم ماصدر، وانى اتعجب منهم انهم كيف تصوروا معنى الخلافة والوصاية، فلو انهم عرفوا معناهما ومغزاهما وحقيقتها لعلموا تحقق التلازم بين تقدم الحاتم وتقدم اوصيائهم، بل تقدمه عين تقدمهم، وفياذكرنا كفاية للمستبصر المسترشد، وليس المقام متحملا باكثر من ذلك، فقد خرجنا عن طور التعليقة، والالبسطت الكلام في حقيق الولاية والنبوة والرسالة ولذكرت شمة من مقامات الاوصياء المحمدية على قدر قابليتنا واستعدادنا، والبحر اجل من ان يتمكن في جرة.

كتاب فضل تراآب بحركافي نيست كمتركئي سرانگشت و صفحه بشهارى

ومعذلك ومن عناياتهم الخاصة فقد لوحت في هذا المبحث بما ان تفظن له اللبيب عثر على لباب المعرفة وخلاصة الحكمة، فلله الحمد (ش)

١- اى البطن الثالث الذى للروح - الشرح - ل ٢٠ - اى النبوة والرسالة والخلافة بالنسبة الى عموم الامة،
 كما فى خاتم الانبياء صلوات الله عليه (ش)

١-فناظر-ط-ل ٣-العرف-ن-عيعارفه اهل القرب-ل ٣-بالاجاع-ط-ل ٤-الجد-ن-ع
 ٥-حكم+ن-ع-حكم كل فعل فعل-ل ٣-الموضوع-ل ٧-منشأ-ن-ع

٢/٢٣ وعلوم الباطن انما تتحقق بعد إحكام أحكام الظاهر، لكن على طريقة السلف الصالح التي سيشار اليها ١٠، وهي بعد ان حقيقة اكثرها وهبيّة تتلقّي من الكمّل -لاكسبية كما سيقضح- ان تعلقت بتعمير الباطن بالمعاملات القلبية بتخليته عن المهلكات وتحليته بالمنجيات؛ فعلم التصوف والسلوك

٢/٢٤ وان تعلقت بكيفية ارتباط الحق بالخلق وجهة انتشاء ١ الكثرة من الوحدة الحقيقية مع تباينها؛ وذلك باضافاتها ومراتبها؛ فعلم الحقائق والمكاشفة والمشاهدة ويسميه الشيخ الكبير: العلم بالله، كما يسمى ماقبله: منازل الاخرة ٢.

۲/۲٥ فهذه امهات العلوم التي يتعلق بها الشرع الالهي أو يندب اليها؟ وباقيها فروعها التفصيلية ٣، وألراد بالامهات ٤ مايبتني عليها علوم اخر هي المرادة ٥ بالفروع ويتصور ٢٠ على وجوه ثلاثة:

٢/٢٦ الاول ان يكون احكام الثان نتائج انضام قواعد الاول، كبرى ٣٠ الى الصغرى سهلة الحصول، تفرع ٦ الفقه عن الاصول ١٠٠٠ والجسطى عن المندسة.

٢/٢٧ الثانى ان يكون الثانى جَرِّءَ الاولان الفرائ المستقلالاً لاهتام به، افراز ٧ الفرائض من الفقه والكحالة من الطب وعلم احصاء الاسماء من علمنا هذا.

۲/۲۸ الثالث ان يكون موضوع الثانى اخص ٥٠٠ كموضوع الطبيعى - وهو الجسم
 من حيث يتغير عن ٨موضوع الالمى، وهو الموجود من حيث هو ٩ موجود - على رأى واعلى الكل: العلم الاخير الالمى الذى نحن بصدده بالوجوه المذكورة ٦٠، فان اصوله هى

\* 1- اى فى الفصل الثانى فى تفسير الطوائف نقلاً عن رسالتى المفصحة والهادية لقوله: وقسم آمن بها وردمنه فما ساعده نظره ادركه، والا فآمن به على مرادالله تعالى ... الى اخره (ش) \* 7- ويتصور الابتناء (ش) \* 7- بيان للقواعد - ش \* 3- لاخفاء عند اهله ان تفزع الفقه عن الاصول ليس من قبيل تفزع الكبرى على الصغرى والا يلزم دخول بعض القواعد الفقهية مثل قاعدة: ما لا يضمن بصحبحه لا يضمن بفاسده وغيرها فى الاصول والميزان فى المسألة الاصولية محقق فى محله المناسب لها - خ \* 0- اى من موضوع الاول - ق \* 7- الاتية - ق

۱-انشاء-ل ۲-العلم بمنازل الاخرة-ط-ن-ع-ل ۳-فروع تفصيلية -ل کدمن الامهات -ل ۵-مرادة -ط ۲-افراد -ط ۷-افراد استقلالاً للاهتام افراد -ل-کافراز -ط ۸-حيث انه متحيز متغير عن -ل ۹-انه -ل

#### ۲۸ / مصباح الانس

المفيدة للمعرفة بالحقائق التفصيلية الالهية والكونية - حتى بحقائق مراد الله ورسوله في القرآن والحديث - ولان الاحكام والاحوال المبحوث عنها في سائر العلوم بعض احكام الاسماء الالهية، اذ لاغرج عنها في الوجود، ولان موضوعه اعم الموضوعات.

٢/٢٩ ثم انه اشرف الكل لوجوه عديدة: منها: علق مرتبة موضوعه على الكل وهو الحق تعالى، ومباديه ١٥ وهى اسمائه الاول ووثاقة برهانه؛ وهو الكشف الصريح والذوق الصحيح - مع مساعدة العقل النظرى فى الكل - اذ لاتناقض فى حجة ١؛ وان حجب عن دركها التصور ٢ البشرى، ومنها: حيطة متعلقة، اذ لاحقيقة الا وهى محاطة به - الا انه بكل شئى عيط (٥٤ - فصلت) - علماً ووجوداً، قدرةً وارادةً، ظاهراً وباطناً.

### الفصل الثانى ف سبب اختلاف الامر والتنبيه على سرّ الطريق الامم ٢٠

۲/۳۰ قال الشيخ قدس سره في الرحالة المفصحة عن منتهى الافكار: العلوم تنقسم بنحو من القسمة الى مايستقل الافسان الإنسان الأوراك بالقوى البدنية فيا يلاغها، او بعقله من حيث نظره - كالعلم بوجود الحق والمعانى البسيطة --

٢/٣١ فاقول: اما الاول: فاذ لولا ٣انتهاء المبدئية الى الواجب الحق لدار الايجاد او صار متسلسلاً، والدور فيه لزوم وجود الشئى قبل وجوده - وفيه التناقض - والتسلسل فيه لزوم عدم السلسلة المترتبة الى غير النهاية - حين فرض وجودها - لان تلك السلسلة تلزم الن عدم اى فردٍ منها يوجب عدم ما بعده، فعدم اول مبدأ السلسلة يوجب عدمها، وهذا برهان غريب ذكره المحقق الطوسى ٥هنا ٥٠٠ اما ان امكان مجموع السلسلة يقتضى مبدأ

\* 1 - عطف على موضوعه، اى علق مرتبة مباديه (ش) \* \* 7 - بالفتح اى القريب - ش - الامم بفتح الممزة: المستقيم (القيصرى) \* \* 7 - هذا هو البرهان الترتيب المذكور في الكتب الحكية وتوضيحه: ان جلة وسلسلة من علل ومعلولات مترتبة فهو تجب ان يكون لا محالة بحيث اذا فرض انتفاء واحد من آحادها استوجب ذلك انتفاء مابعد ذلك الواحد كله، ومابعد ذلك الواحد هو الذي استدعته المعلولية، فلو فرضت سلسلة المعلولية اى سلسلة ـ

١- حجته - ن - ع ٢ - قصور - ل ٣ - اذلولا - ط ٤ - يلزمها - ن - ع - ل ٥ - ذكر مالطوسي - ط - ل

خارجاً من ١ المكنات، والا يلزم دخوله وخروجه: ففيه شئي. واما المعاني البسيطة؛ فلان همنا موجوداً؛ فان كان مركباً: فكل مركب فيه البسيط، وكل متعدد فيه الواحد

۲/۳۲ فان قلت: الموجود ماصدق عليه المعانى - لاهي - اى لانفس المعانى - لاشتراكها ٢ ولان الحقائق لو وجدت لم يجر ٣ بينها الحمل - لاقتضاء وحدة الوجود -

٣٣٣ قلت: اما وجودها الذهنى: فظاهر، واما الخارجى: فلان امره منحصر فى الماهية ١٥ والتعين، لكن التعين نسبة لا تحقق لها، ٢٠ والآلتحققت التعينات اللامتناهية، وكل تعين صفة لما هوله، فلا يكون عينه، مع انه ٣٠ عارض لا يتحقق بدون معروض، ثم مخل التعينات ٥٠ واحد فى الافراد، و ٤ مورد التعين فى نفسه غير معين ٥، والمطلق واحد ثم الحقائق ٥٠ اوصاف الوجود الجامع لها فى مشرب الذوق، ولذا جرى الحمل بينها، اذ فى العكس لزوم توقف الموصوف على تحقق الصفة سيا الخصوصة.

٢/٣٤ ثم قال الشيخ ٦٠ قدس سره: وإلى ما لا يستقل الانسان مطلقا بادراكه، كذات الحق تعالى وحقائق اسمائه وصفاته وكيفية اضافاتها المتنوعة ٧، فان مقسامها ^مهيب وكذا كيفية ايجاده وتعلق قدرته بالمعلومات في محالات ٧٠ المعقول معرفة الخواص والاثار

- استدعتها المعلولية كان حكمها ايضاً حكم مابعد ذلك الواحد للاشتراك في استيعاب المعلولية، فغرض الاستيعاب على قرض عدم واحد، كذلك يكون متناقضاً.

قال صدر المتألمين في الاسفار في ذيل تقرير برهان الترتيب: والحاصل ان استغراق المعلولية على سبيل الترتيب جلة احادها السلسلة بالقام على وضع ان لا يكون هناك علة واحدة للجميع، لولاها لا نتفت السلسلة باسرها كلام تناقض (ق)

الله الجواب على مذاق الجمهور من اصالة الماهية، اى فلو لم يكن الماهية موجودة و لاموجودة في الخارج - شهر - وان لم تكن الماهية والحقيقة موجودة ايضاً فلاموجود في الخارج - قه الله - اى على فرض كون التعين موجوداً في الخارج، فلا محالة تكون الماهية موجودة فيه، لان وجوده العارض بدون معروضه محال، فإن العروض حين لذ - اى على فرض كون التعين موجوداً عينياً - عروض عرض خارجى لا عارض عقلى، حتى يقال بكفاية وجودها في العقل (ش) الله عام الله عن الموجوداً عينياً - عروض عرض خارجى لا عارض عقلى، حتى يقال بكفاية النبات وحدتها حتى تثبت المطلوب وهو وجود الواحد والبسيط - شمل الموجودية المعانى وهو قوله: ولان الحقائق لو وجدت ... (ش) موجودية المعانى وهو قوله: ولان الحقائق لو وجدت ... (ش)

۷۰- عارات- ن- ع-ای: رجوعات

۱-عن-ل ۲-لاهی لاشتراکها-ل ۳-لم یجز-ل ٤-اذ-ل ۵-غیر متعین-ط ۲-اضافاته-ط ۷-الشرعیة-ل ۸-غیر متعین-ط ۲-الضافاته-ط ۷-

النائجة عن امتزاجات القوى الطبيعية ومن ممازجات القوى الفلكية والتوجهات الملكية مع النفوس البشرية والقوى السفلية، وابضاً تعقل صفات الحق في عرصة الفكر الانساني من حيث الاطلاق الحقيق متعذر، لان الانسان لايدرك الامتعيناً في مقامه النظرى بحسب قوته الفكرية، وليس هو سبحانه واسمائه في نفسه كهى في تصور المتصورين بافكارهم، وهكذا ١ شأن الانسان في معرفة الحقائق في مقام تجردها مطلقا.

وخواصه؛ وسبب انحصار كل جنس ونوع وصنف في عدد واختصاصها باوقات وبقاع وخواصه؛ وسبب انحصار كل جنس ونوع وصنف في عدد واختصاصها باوقات وبقاع واحوال مخصوصة؛ وامتياز كل بعد الاشتراك في امور؛ وكذا معرفة العلّة الغائية في ايجاد معرفة العالم او بعض من اجناسه او انواعه؛ وبالنسبة الى كل قطن ١٥ وشريعة وعالم ومرتبة اتفاق لم فيها - ما خلا اكثر المسائل الرياضية المندسية وغاينها معرفة المقادير - لم ترض اتفاق لهم فيها - ما خلا اكثر المسائل الرياضية المندسية وغاينها معرفة المقادير - لم ترض نفوسهم الا ان تكلفوا بعرفة المرف العلومات، لجلالة قدرها ودوام ثمرتها؛ بعد مفارقة الاجسام طلبا للاتصال بجناب العلام و مضاهاة نشأته الاعلى في معرفة حقائق الاشياء، بل مقتضي حال خلاصة خاصة الخاصة؛ المؤهلين ؟ للظفر بذلك، جمع الهم بالكلية على الحق معلى نحو ما يعلم نفسه - وتفريغ الحل عن طلب ماسواه، وان كان مشمراً سعادة ما؛ او منبه أبي مناحبه الى كمال نسبي، فتى قدر لهم معرفة شئى غير الحق؛ وان كان يفيض منه منتهياً بصاحبه الى كمال نسبي، فتى قدر لهم معرفة شئى غير الحق؛ وان كان يفيض منه منتهياً بصاحبه الى كمال نسبي، فتى قدر لهم معرفة شئى غير الحق؛ وان كان يفيض منه منتهياً بصاحبه الى كمال نسبي، فتى قدر لهم معرفة شئى غير الحق؛ وان كان يفيض منه منتهياً بصاحبه الى كمال نسبي، فتى قدر لهم معرفة شئى غير الحق؛ وان كان يفيض، لا انه معمونه منه الناس -

٢/٣٧ ثم نقول: فلما شاء الحق تكيل مرتبة العلم وتكيل بعض عباده بالعلم الختص بالقسم الثاني على نحو تعينه في علم الحق؛ اصطنى من خلقه في كل عصر ومن كل جيل نقاوة سموا انبياء واولياء وايدهم بروح منه واطلعهم على ماشاء من حقائق صفاته واسرار

۱۵ - ای الناحیة - قطر - ل

١-هذا-ط ٢-ترتب-ل ٣-كل في امور بعد-ل ٤-المؤملين-ل

احكام وجوب وجوده ثم امرهم ان ينتبهوا جيع الناس على هذا الطرز ومايتضمنه ١ هذا القسم ويدعوا الى ربهم و يعزفوا بالطريق الموصل بالحكمة والموعظة الحسنة ثم ايدهم بالمعجزات والنصرة التي يتضمنها احكام نفوسهم الماضية وسيوفهم الباترة ١٠ ، قامتثلوا واعربوا عن بعض ماشاهدوا؛ لكن بلسان التشويق والاياء؛ الجامع بين الكتم و الافشاء -وفاة لحقوق الحكمة ٢٠-

٢/٣٨ فاختلف استعداد الخاطبين في تلقى مااتت به الرسل ثم الكل من الاولياء، فن الناس من قبل مطلقا - عرف او لم يعرف - وهم كافة اهل الاسلام، ومنهم من انكر مطلقا؛ وهم اهل الكفر، ويقرب منهم اهل الطغيان، وان كانوا من وجه مستبقنين، ومنهم من آمن ببعض وكفر ببعض، ومنهم المتوقف الحائر بين الاقدام للمعجزات والاحجام - لعجزه عن التوفيق ٢ بين عقله القاصر وشرعه - فهذه اربع طوائف.

٢/٣٩ ثم ان الطائقة الاولى اقسام:

، ۲/۶ قسم وقف مع الظاهر ولم يتعلقول يتأول وعزل عقله مطلقاً ولم يتشوق لان يعرف، وهم الظاهرية المقتصرون على صورة العيارات.

٢/٤١ وقسم آمن بماورد مطلقاً؛ فما ساعده نظره ادراكه، والا فآمن به على مراد الله والكل من سفرائه - دون الجمود على الظاهر - بل اثبت صفات الكمال؛ منزها ربه علايليق بجلاله، لكن على نحو ما يعلم سبحانه نفسه؛ لامن حيث ما يتصوره امثاله، بل قال: رب امر ٣٠ يكون بالنسبة الى ادراك صفة ٥٠ كمال يليق بجلاله، ويكون بالنسبة الى علمه ٥٠

١- هذه النصرة هي الفتح المطلق المشار اليه بقوله تعالى: اذا جاء نصر الله والفتح، والفتوحات ثلاثة: فتح قريب وفتح مبين وفتح مطلق، وهذه الاخير وان كان مختصاً بصاحب الولاية المطلقة الا أن غيره من الرسل ايضاً له حظ بالتبع - لا بالاصالة - و اما الفتحان السابقان: فلا يختص به صلى الله عليه و آله (خ)
 ١٠- الاسباء عليم الساب المعارف كان لسابم غير الساب المحارف كان لسابم غير لسان الحكاء، والمحققون ايضاً تابع لهم في ذلك - خ - وفاة - ل ٢٥ بالتنوين - التنكير - اى ادراك (ش)
 ١٤- بالنصب خبر ليكون جلة يليق صفة الكمال - ش ١٠٥ بالنسبة بعلمه - طاى علم الحق بذلك الامر - ش

١- تضمنه - ط ٢ - التوقيف - ل

به وبتلك الصفة ١٠ نقصاً وبالعكس، وهذا حال السلف الصالح السالمين من آفتي التجسم والتشبيه وزيغ التأويل ومزج الاعتقاد بشوائب ظنون الاقيسة ١.

7/٤٢ وقسم قبل ما امكنه ادراكه بنظره وننى المفهوم الظاهر، وكان ضرره لخطاء المتأوّل فيه وعدم استناده الى اصل محقق، اكثر ٢٥ من نفع اصابته، وهذا هو حال المتكلّمين، فانهم ٣٥ ما وقفوا مع ٢ ما يقتضيه الايمان المحقق ٣ ولاادر كواجليّة الامر بمعرفة المراد ولا انحاز واالى طائفة من اهل ٤ النظر الصرف والميزان، وان كان اهل النظر ايضاً عاجزين عن الوصول الى شأو الحق ٥. ٢/٤٣ وأما الطبقة العلياء: وهم ارباب الهمم السامية ٤ الطالبة معرفة حقائق الاشياء على نحو

٣/٤٣ واما الطبقة العلياء: وهم ارباب الهمم السامية ؛ الطالبة معرفة حقائق الاشياء على نحو تعينها في علم الله تعالى، فهم في بداية امرهم شاركوا السلف الصالح في الايمان بما وردعلى مرادالله ورسوله والكمّل، ووكلواعلم مالم يدركوا جلية الامر فيه الى الله والى العارفين بمراده، غيرانهم اكانت لهم نفوس شريفة وهم عالية انفت من التقليد؛ بل طلبت اللحوق بالانبياء؛ وان تحصل ٥٠ ما حصلته بملك الطريقة، سياول تخرال هذا محجور عليه، فنظرت وادركت عجز اهل هذه ما حصلته بملك الطريقة، سياول تقرال هذا الفكرى ٧ وادركت عجزهم ايضاً على ماسيأتى

### الفصل الثالث

في تبيين منتهي الافكار وتعيين ما يسلكه اهل الاستبصار

٢-/٤٤ معرفة حقائق الاشياء ^على ما هي عليه في علم الله تعالى بالادلة النظرية متعذرة لوجوه مستنبطة من كلام الشيخ قدس سره:

\* ١- اى بصفة الكمال - ش \* ٢- خبر كان - ش \* ٣- عبارة الشيخ في الرسالة المفصحة هكذا: فانهم ما وقفوا مع ما يقتضيه الإيان المحقق ولا وفوا بشروط التصديق ولا ادر كوا ايضاً جلية الامر بعرفة المراد بما اخبروا به على نحو ما هو الامر عليه في نفسه ولا انحاز واللي طائفة من اهل النصرف والميزان، وهذا وان كان اهل النظر من جلة العاجزين عن الوصول الى شئى من التحقيق على ماسنقر ره الصرف والميزان، وهذا وان كان اهل النظر من جلة العاجزين عن الوصول الى شئى من التحقيق على ماسنقر ره عن قريب - انتهى من التحقيق على ماسنقر عطف على عن قريب - انتهى - \* ٤ - قوله: وان تحصل ما حصلته: لفظ «ان» مصدرية والجملة بتأويل المصدر عطف على اللحوق وبيان له ضمير تحصل يرجع الى نفوس شريفة والضمير المستترفى حصلت ترجع الى الانبياء (ش)

۱-اقیسته-ط ۲-جمیع-ط ۳-المحق-ط ٤-طائفة اهل-ل ٥-شئی من النحقیق-ن-ع-ل ۲-انه-ط-ن-ع-ل ۷-النظر و-ط ۸-للاشباء-ل للمقاصد، وهي للعقائد والعوائد، وهي للتجليات الاسمائية المتعينة حسب استعدادات المقاصد، وهي للعقائد والعوائد، وهي للتجليات الاسمائية المتعينة حسب استعدادات القوابل، فإن التجليات في ينبوع الوحدة وحدانية النعت هيولانية الوصف، لاتعدد لها ومن ذاتها ١، بل مختلف باختلاف القوابل في قابلينها ٢ بحكم مراتبها ومواطنها واوقاتها واحوالها وامزجتها وصفاتها وبحسب احكام احوال وسائط وجودها، مثاله: تعدد ابصار الواحد المتعلق بعشر مبصرات ٣مثلاً؛ يختلف حسب اختلافها – قرباً وبعداً لطاقةً وكثافةً وتلوناً وشفيفاً – فثبت ان الاحكام النظرية تابعة لاستعداد الناظر وتختلف باختلافه؛ لالما عليه نفس الامر لتطابقه. ومنه يعلم ايضاً سبب اختلاف اهل النظر.

٢/٤٦ الثانى: اختلاف الاراء المتناقضة مع عدم قدرة احدها على ابطال دليل الاخر؛ دليل ان لاتعويل على نظره ايضاً، مع ان احدها باطل قطعاً، فحصل الاحتال في كل دليل.

٢/٤٧ الثالث: الناظر كثيراً مايعول على نظره برها مديدة ثم يطلع هو او من بعده على خلله فيرجع، فهذا الاحتال يتحقق في كل نظر كان سيب التعويل اوسبب الرجوع ٢٠؛ فلااتكال على شئى منها ٤.

٢/٤٨ الرابع: ان كل ذي رأى نظرى انما نظر فيه بقوته الفكرية الجزئية؛ وسنقرّر ان الشي لايدرك الا مايناسبه، فلايدرك فكره الا جزئيا مثله، والحقائق في الحضرة العلمية كليات فلايدركها الفكر نحو تعينها فيها.

٣/٤٩ الخامس: انانري من يعتقد شيئا ولايمكنه ان يقيم عليه برهاناً ثم لايرعوي ٥ عنه، ولو فرضنا تشكيك مشككين ٦ فيه بحيث لايقدر على دفعه؛ فحاله كحال اهل الاذواق

\* ۱ - قوله: تابعة للمدارك: اى تختلف بحسب تفاوت المدارك وقوله: وهى لتوجهات المدركين: اى تابعة لها، اى تختلف بحسب اختلافها وهكذا البواق. تدبر (ش) \* ۲ - قوله: سبب التعويل او سبب الرجوع: الضمير المستثر في كان يرجع الى النظر و سبب التعويل بالنصب خبركان، و يحتمل على بعدان يكون لفظ كان تامة بمعنى تحقق و وجد صفة لنظر، اى هذا الاحتال متحقق في كل نظر تحقق. وقوله: سبب التعويل - بالجر - بدل لكل نظر (ش)

۱- فَذَاتِهَا - نَ - ع - الاتعدد فَذَاتِهَا - ط ۲ - قابلياتها - ن - ع - ل ۳ - اى عشرقوى مبصرات - ق ٤ - منها - ل ٥ - اى: يكف - ١ - المشككين - ل

ف ان الحاصل لهم بطريق التلق لايقبل الشك والتردد، واذا لم يتبع دليل المشكك في مثله واعتقد خلافه؛ قام الاحتال في الكل.

• ٢/٥ السادس: انحقائق الاشياء فى الحضرة العلمية بسيطة فلايدركها على نحو تعينها فيها الا من حيث احديثها وذلك متعذر، اذ لانعلم شيئا الا من حيث اتصاف اعياننا بالوجود وقيام الحيوة والعلم بنا؛ وارتفاع الموانع الحائلة بيننا وبين مانروم ادراكه، فهذا اقل مايتوقف معرفتنا عليه، وهذه جعية كثيرة، فالبسيط لايدركه الا بسيط، فلانعلم من الحقائق الاصفائها من حيث هى صفات - لامن حيث حقائقها لما مر - وقد اعترف به الرئيس ابن سينا، وصفائها متعددة ومتفاوتة قرباً وبعداً، ولذلك ايضاً تفاوت اعلوم الناس، فالعلم بالحقائق متعذر الامن الوجه الخاص بارتفاع حكم النسب والقيود الكونية من العارف حال تحققه بمقام: كنت سمعه وبصره، ومن احكام هذا الشر اسرار أخر غامضة، منها: حكم حال تحققه بمقام: كنت سمعه وبصره، ومن احكام هذا الشر السرار أخر غامضة، منها: حكم خلى الخي السارى في حقائق المكنات؛ وأليه يشير قول الشيخ الكبير رضى الله عنه:

ولست ادرك من شئي حقيقت الله و كيف ادركه و انتم فيه؟

۱ ۲/۵۱ السابع: واقول: أنه المؤيد الوجم السائل ما اعترف به اهل الميزان باسرهم: ان البسائط لاتحة والرسم لا يُعرّف كنه الحقيقة؛ ومعرفة المركب فرع معرفة بسائطه ، اذ كل مركب ينحل اليها في الوجودين الذهني والخارجي بحسب التركيب، واذ لاموقوف عليه؛ فلاموقوف؛ فلاعلم بالحقائق اصلا.

١٥ احديتنا - ط - ل قوله الامن حيث احديثها: هكذا في النسختين الموجود تين عندنا ولكن في نظرى القاصرانه غلط والصحيح من حيث احديتنا، بالضمير المتكلم مع الغير، حاصل هذا الوجه ان حقائق الاشياء في الحضرة العلمية بسيطة فلاندر كهاء اى فلا يمكن لنا ان ندر كها على نحو تعينها فيها الامن حيث احديتنا، وذلك اى ادراكنا من حيث احديتنا متعذر، اذ لا يخلو من احكام الكثرة و لانعلم شيئا من حيث حقائقنا المجردة و لامن حيث وجودنا فحسب، بل نعلم من حيث اتصاف اعباننا بالوجود وقيام الحيوة والعلم بنا وارتفاع الموانع الحائلة فهذا اقل ما يتوقف معرفتنا عليه وهو جعية كثيرة، وحقائق الاشياء في مقام تجردها وحدائية بسيطة، والواحد والبسيط لايدر كه الا واحد بسيط، فالعلم بالحقائق بكنهها متعذّر الآمن الوجه الخاص، اى اذا ظهر حكم احديتنا بارتفاع حكم الكثرة والقيود الكونية وطلوع الوحدة الحقيقية السارية عن مغربها حال تحقق العارف السالك بمقام كنت صعه وبصره وبالمرتبة التى فوقها المختصة بقرب الفرائص وبما بعدها الى ماشاء الله، تدبر تفتهم (ش)

١- تنفاوت - ط - تفاوتت - ل ٢ - فيه هذا واقول والسابع انه - ل ٣ - الاصل - ط - ل ٤ - بسائط - ل

٢/٥٢ الثامن: ان ١ اقرب الحقائق الى الانسان نفسه؛ ولايدرك كُنهها، فكيف بغيرها؟ 
٣/٥٣ التاسع: ان اعرف الحقائق الجوهرية عندهم - حيث عيّنوها للتمثيل بالحقيقة - الحقيقة الانسانية التي عرّفوها بالحيوان الناطق، والحيوان بانه جسم نام حسّاس ٢ متحرك بالارادة، والجسم بانه جوهر قابل للابعاد الثلاثة المتقاطعة على قوائم، وفيها شك من وجوه:

٣/٥٤ الاول: في جنسية الجوهر للجسم.

٧/٥٥ الثاني: ان قبول الابعاد المذكورة بالفعل لايتحقق في الكُرة وبالقوّة يصدق على المُيولي فقط.

٢/٥٦ الثالث: ان النَّمو في سنّ ٣ الشيخوخة معدوم، لان الذَّبول ينافيه.

٢/٥٧ الرابع: ان الحساس والمتحرك بالارادة ليسا فصلت الحيوان، اذ الفصل القريب لايتعدد ٤، وهم معترفون به، فلايُعلم فصله.

۲/۵۸ الخامس: ان الناطق بمعنى مدرك الكليبات • فيكون صفة للروح ٦ المباين للحيوان، فكيف ٧ يحمل على الحيوان؟

٣/٥٩ السادس: كيف تركبت الماهية الحقيقية من المتباينين - وهما الروح الجرد
 والجسم - والتشبث بحديث العشق ١٠ والتدبير ٨بينها من تعشق الحديث وسوء التدبير، اذ
 مثلها من الاضافة لايفيد المضافين احدية حقيقية - كالابوة والملك -

٢/٦٠ السابع: ان تحقق الحيوان الجنس ٢٠ والناطق الفصل في الخارج؛ لم يحمل احدهما
على الاخر، اذ الموجود ان الخارجيان لاحل بينها، وان لم يتحقق - لا الحيوان ولا الناطق كيف يتحقق الانسان؟ ويكونان من المعقولات الثانية، ولم يقل به احد منهم وكيف ذا؟
وانها عبارتان عن الجسم والروح الخصوصين.

١- قوله: والتشبث بحديث العشق: اى الاستدلال فى تركب الماهية الحقيقية من الروح والجسم وتحققها منها بوجود العلاقة العشقية والتدبيرية بينها فاسدناش من سوء التدبير والتدبير والميل المفرط بالتكلم من غير تأمل فى صحته و فساده و فائدته ، فقوله: والتشبث: مبتداء خبره من تعشق الحديث (ش) على ٢ - لفطة «ان» شرطية وقوله: لم يحمل: جواب الشرط (ش)

۱-ان من - ل ۲-نام مرکب حساس - ل ۳-انفوغیر متحقق فی سن - ل ۵-لایتعدد عندهم - ل ۵-المعقولات - نام مرکب حساس - ل ۱-المعقولات - نام مرکب حساس ۷-المباین فکیف - ل ۱۸-التعشق والتدبیر - ل

۲/۶۱ الشامن: قالوا: حقيقة الشئى مابه يتحقق ذلك الشئى، فان اريد مانتصوره؛ كان تصور ۱ الشئى سبباً لوجوده، وان اريد مانصدقه ۲ فالتصديق بعد التحقق وسببه قبله، وان اريد ما نحققه ۲؛ فيتحقق ٤ الحقيقة الواحدة خارجاً في كل فردويمتنع الشركة الخارجية، وقد صرح ۱۰ بها الارموى والخنجى ۲۰ بدون التعدد والتوزع، ولم يقل بها احد ۳۰ فكيف الامر هذا؟

۱۹۲۲ وقد قال الشيخ القدس سره: لما اتضح لاهل البصائر ان لتحصيل المعرفة الصحيحة طريقين: طريق البرهان بالنظر وطريق العيان بالكشف، وحال المرتبة النظرية قد استبان انها لا تصفو عن خلل، وعلى تسليمه لايتم الهوائية الطريق الاخر وهو التوجه الى الله بالتعرية الكاملة والالتجاء التام وتفريغ القلب بالكلية عن جيع التعلقات الكونية والعلوم والقوانين، ولما تعذّر استقلال الانسان بذلك في اول الامر؛ وجب عليه اتباع من سبقه بالاطلاع من خاص لجة الوصول وفاز بنيل المأمول كالرسل ومن كملت ورائته امنهم علماً وحالاً ومقاماً عساه سبحانه يجود بنور كاشف بظهر الاشياء كاهي، كا فعل ذلك بهم وباتباعهم ٧. ومقاماً عساه سبحانه يجود بنور كاشف بظهر الاشياء كاهي، كا فعل ذلك بهم وباتباعهم ٧. الله عليه قدس سره ١٥ في شرح قوله صلى الله عليه و آله حين شكى بعض المعاب الفقر والفاقة من دم على الطهارة يوسم عليك

٣١- قوله: وقد صرح: كلام وقع فى البين، هذا اشارة الى الدليل الذى ذكره المحقق الطوسى فى منح القول بوجود الكلى الطبيعي المشترك فى الخارج، وملخص استدلاله ان الماهية المشتركة ان تحققت فى كل افرادها على وجه العامية لم يكن شيئاً واحداً بعينه وان تحققت فى كل افرادها على وجه التفرق كان فى كل واحد جزئيا لانفسها، وان تحققت فى كل افرادها على وجه التفرق كان فى كل واحد جزئيا لانفسها، وان تحقيق فلا وجود للمشترك الافى الفصل، انتهى، وهذا الدليل وان لم يكن قاماً عند الشارح وعلى مشرب التحقيق لان تحقق الحقيقية الكلية فى افرادها لا يلزم التعدد والتوزع كاسيأتى؛ ولكن لما كان المه النظرين تزئيف الادلة النظرية وبيان عدم معرفة امكان الحقائق بها اشار اليه (ش) ١١٠ - اى بالاشتراك الخارجي اى صرحا بوجود الحقيقة المشتركة فى الخارج، والحال ان الاشتراك الخارجي بدون التعدد والتوزع محتنع الشركة الخارجية (ش) ١٤٠٥ - اى فى الرسالة المفسحة. ١٥٠ - لا يعم الدي وعلى تقدير التصفية عن الخلل لا تكون تاما بحيث بشتمل جميع الموارد والامور كالحقائق البسيطة ونحوها نماير جمع الى معرفة المبدأ والمعاد، والاولى فى العبارة لا تعم من العبوم - ش ١٤٠ - فى شرح حديث الاربين.

۱-یتصوره-ل ۲-یصدقه-ل ۳-یحقه-ل ۵-فتحقق-ط ۵-بالتوبهـط ۲-وراثةـط ۷-بتباعهمـل ۸-التوبةـطـالتعریةــنـط الرزق، فقال: طهارة البدن من الادناس والقاذورات، وطهارة الحواس من اطلاقها في التصرفات الخارجة عن في الايمتاج اليه من الادراكات، وطهارة الاعضاء من اطلاقها في التصرفات الخارجة عن دائرة الاعتدالات المعلومة شرعاً أو عقلاً، وخصوصاً للسان طهارتان: الاولى بالصمت عما لا يُعنى، الثانية عراعاة العدل في يعتر عنه من الامور، فلا يجور عليها بنقص بيانه أو وصف شئي عاليس فيه، فإن ذلك ظلم من قبيل شهادة الزور، هذه هي الطهارات الظاهرة، واما الطهارات الباطنة:

٢/٦٤ فطهارة خياله من الاعتقادات الفاسدة والتخيلات الرديثة وجولانه في ميدان الامال والاماني.

٢/٦٥ وطهارة ذهنه من الافكار الرديثة والاستحضارات الغير الواقعة والغير اللفيدة ٢/٦٦ وطهارة عقله من التقييد بنتائج الافكار فيا مختص بمعرفة الحق ويصاحب ٢ فيضه المنبسط على المكنات من غرائب العلوم والاسرار.

٢/٦٧ وطهارة القلب من التقلّب التابيع للتشعب بسبب التعللات اللوجبة لتشقت العزمات.

٢/٦٨ وطمارة النفس من اغراضها بل من عينها، لانها خيرة الامال والاماني وكثرة التشوقات.

٢/٦٩ وطهارة الروح من الحظوظ الشريفة المرجوّة من الحق \_ كمعرفته والقرب منه ومشاهدته وسائر انواع النعيم الروحاني \_

٢/٧٠ وطبهارة الحقيقة الانسانية عن عوز ١٥ مانى الجمعية ومن تغير صورة مايصل
 اليه من الحق عها كان عليه حال تعينه في علمه ازلاً من حيث ان ذلك العلم صفة للحق؛
 لامن حيث علمه بعلم زيد الناقص، فان ذلك من علم الحق ايضاً لكن من حيث انه صفة
 لزيد...

**ي ١ -** اي: الفقدان.

١-وغير\_طــل ٢-يصاحبه\_ن\_ط\_ومايصاحب\_ل ٣-للتشعيببسببالتعلقات\_ل ٤-لتشبث\_ل

٢/٧١ وطهارة سرّه وهو ١٠ حصة من مطلق التجلى الجمعى الذى انما يستند الى الحق المطلق ويرتبط به من حيثية تلك الحصة هي ٢٠ باتصاله بالحق المطلق الجامع؛ وزوال الاحكام التقييدية التى عرضت بسبب المعية مع العين الثابتة التى هي المجلى ١ القابل لذلك التجلى ٣٠ والمقيدة ١ اياه.

٢/٧٢ وطهارة الانسان ١٤٠ لخاصة ٥٠ بعد نجاوزه ماذكرنا ٢٤ من طهارة بدنه وروحه وسرّه بقدار تحققه بالحق واحتظائه بتجليه ١٤ الذاتي لاحجاب بعده ٦٠ ولامستقر للكمّل دونه؛ مع الحضور التام والمعية المنبسطة الذّاتية على عالم الغيب والشهادة وما اشتملا عليه

\* ١- اى: السرّسش \* ٢- اى: طسهارة السرّسبنداء خبره جلة هي باتصاله \_ ش \* الله وله الخاصة بصفة وصفاته تابعة للمجلى الذي هو مراته ، وذلك من سنة الحق ولن تجدلسنة الله تبديلا \_ ش \* الله و النه الخاصة بصفة الطهارة الإنسان مبتداء، قوله : مقدار تحققه خبره \_ ش \* الله مبتداء قوله : مقدار تحققه خبره ، وقوله : الخاصة صفة الطهارة الإنسان مبتداء وله : الناق . وهذه المرتبة هي اعلى مراتب الطهارة الخاصة بالانسان في الطهارات السائمة ، فإن الطهارة تظهر وتحصل من احكام الجمع الوحداني الوجوبي الوجوبي الوجودي والاطلاق عن كل تقبيد بقضي بالحصر والعنم المحقق والتوحيد الشهودي وخلق الباطن عا سوى الحق او عاسوى ما مجمع سبحانه ويرضاه ، وأول درجاتها المختصة بالباطن والقلوب والارواح الإيمان والتوحيد الاستحضاري الخصيص بالأعان ولوازمها كاسبق منفسلا ، وأعظم درجاتها دوام التحقق المرفة المن والتوحيد الاستحضاري الخصيص بالأعان ولوازمها كاسبق منفسلا ، وأعظم درجاتها دوام التحقق المرفة الموفين وشهوده ؛ التجل الذاتي الذي لاحجاب بعده ولا مستقر للكل دونه ، وباق انواعها ودرجاتها يتعين بين الطرفين المذكورين ، ومنها تعلم انواع النجاسة التي يراد التطهر منها والاحتراز عن التلوث بها وانصباغ المحال بعد في عقيدة المذكورين ، ومنها تعلم انواع النجاسة التي الفاسدة والعادات الرديشة والشهوات الغائبة للقوى الروحانية الموجبة عصوصة ناشئة من التأويلات والاراء الفاسدة والعادات الرديشة والشهوات الغائبة للقوى الروحانية الموجبة بخروجها عن الضوابط الشرعية والعقلية .

قاذا علمت انواع الطهارات قاعتبر من كل طهارة منها مايقابلها من النجاسات فلاحاجة الى تفصيلها وشرحها في الفي تقييد الشارح طهارة الانسان بلفظ الخاصة اشارة الى ان طهارة الانسان كيطهارة ماق الموجودات تنقسم الى طهارة عامة وهي ما بشترك فيه والى طهارة خاصة وهي ما ينفر دبه عاسواه الاختصاصه به واما الخاصة فهي مافصله الشارح من انواع الطهارة الظاهرة والباطنة من قوله، فقال طهارة البدن الى ههنا فاذكره سابقاً داخل في الطهارة الخاصة ايضاً ولذا قيد الخاصة هنا بقوله بعد تجاوزه ماذكر نا ... الى اخره حتى فاذكره سابقاً داخل في الطهارة الخاصة الإنساني بتلك الطهارة والمرتبة ، واماطهارته العامة فهي من كونه نسخة من لا يتوهم اختصاص الطهارة الخاصة الانساني بتلك الطهارة والمرتبة ، واماطهارته العامة فهي من كونه نسخة من حضرة الحق وحقائق العالم وجامعاً لاحكامها، فالاجمع لحقائق العالم واحكام الحضرة الأخية بالفعل خلية وحكاً هو الاتم تحققا بالطهارة العامة ، ومن دونه فبقدار حظه من الجمعية المذكورة ، هذا كله من انواع الطهارة الثانية الوجودية المجمعولة التي يتعلق بها الامر ويفيد فيها الوضينة والتحريص ويجدى فيسها الطهارة النات على فيسها على هذا التبطي ق

١-انحل..ن\_ع ٢-والمقيد\_ط ٣-ماذكرناه\_ط ٤-بتخلله\_ن\_ط

٢/٧٣ وقال قدس سره: فطهارة الارواح والقلوب يوجب مزيد الرزق المعنوى وقبول العطايا الالمية على ماينبغي، وطهارة الصورة يجب ان يستلزم مزيد الرزق الحسى لماعرف ١ من تبعية عالم الصور للارواح في الوجود والاحكام.

# الفصلالرابع

فى ذكر الموضوع والمبادى لعلم التحقيق ومسائله المبرهن عليها ببرهان ٢ نظرى او كشنى بحسب التوفيق

۱۲/۷۶ العلوم تشترك في ان لكل منها ٣ موضوعاً، اذبه تمايزها الذاتي. ومبادى، لان المبادى العلمية لا تكون فطرية وبينة بذاتها، فلابد بما تتضح فيه ومسائل؛ لانها اهداف سهام طلبه، فموضوع كل علم ما يبحث فيه عن حقيقته ١٠ وهي كيفية تعينه في علم الله تعالى وعن احواله الذاتية ، اى الحقيقة التابعة لحقيقته التي تعينها؛ ٢٠ وتسمى ١ المتبوعة ذاتاً والتابعة ذاتياً، وعن ١ عوارضها الذاتية، أى الحقائق اللاحقة بها \_ ولو بواسطة الاحوال والمراتب \_ ومعنى الذاتية ٣٠ في الموضوعين الله تحول تعيناتها مقتضى تلك الذات، فلا يتوقف

سالسعى والتعمل، واما الطهارة الاولى الصلية الغير المجعولة التى ليس للكسب والتعمل فيها مدخل ولافائدة الوضينة والتحريص في التحلي بها ومراتبها ومظاهرها؛ فليس ههنا عل بسطها وتفصيلها، فافهم ماذكرنا واعرف قدره فانه من نفائس المعارف والعلوم - ش

قال الشيخ: ان من المتفق عليه عقلا وشرعاً وكشفا: ان عالم الارواح متقدم بالوجود على عالم الاجسام وان عالم الاجسام اوجده الله بواسطة عالم الارواح وجعله تابعاً له في الصفات والاحكام، كتبعية له في قبول الوجود من الموجد الحق، فهو من وجه كالظل لعالم الارواح، فاعلم ذلك، انتهى سش

\* ١- اى هليته البسيطة. \* ٢- قوله: التي تعينها: صفة الحقيقة (الحقائق) التابعة الى الحقائق التابعة التي تصيرها الى حقيقة الموضوع متعينة ، ومجتمل ان تكون صفة لقوله: لحقيقته ، اى حقيقة الموضوع التي تعين تلك الاحوال والحقائق التابعة ، اى يكون تعين تلك الاحوال والحقائق التابعة ، اى يكون تعيناتها على اقتضاء حقيقة الموضوع وذاته ، والثانى اولى، تدبر - ش \*٣- قولة: ومعنى الذاتية في الموضوعين: قد حققنا العرض الذاتي و دفعنا الاشكال المعروف في العارض لا مراخص الذى هو مطرح الانظار الافاضل ولم يذكر وافي حله ما يشفي العليل ويروى الغليل في رسالة مخصوصة مختصرة ، من اراد الوقوف فليراجع البها-ش

ثبوتها الا على شروط تمام الاستعداد، فلابدَ ان يختصَ بها من تلك الحيثيّة، اذ لو ثبت لغيرها ايضاً لكانت حكم الحقيقة الشاملة لها ١ كمئي الانسان من حيث حيوانيته، ففيا ذكرنا تنبيه على خطاء اهل النظر من وجوه:

٢/٧٥ الاول: تخصيصهم المبحوث عنه بالاحوال قولاً بان حقيقة موضوع كل علم لابد ان يثبت في علم اخر، لان الهلية المركبة فرع البسيطة، ١٠ فاثبات مسائل العلم موقوف على ثبوت حقيقة موضوعه، فلو استفيد من مسائله دار، وذلك لانا لانسلم ٢٠ اختصاص المسائل با حواله ـ لاسيا في علم لا اعلى ٢ منه \_

٢/٧٦ الثاني: تفسيرهم ٣ الذاتية بعدم الواسطة لايصح ٣٠ ، اما بعدم الواسطة ٤ في

\* 1 - حاصله: ان مسائل هي اثبات الإعراض الذاتية واثبات الإعراض الذاتية يتوقف على ثبوت الموضوع، فلو كان ثبوت الموضوع مسألة من المسائل توقف السيء على نفسه \_ ق ﴿ ٣ ﴿ قُولُهُ: ذلك: اي وجه الخطاء قولُهُ: لانا لانسلم اختصاص المسائل باحواله: بل اثبات الوطبوع وبيان حقيقته ايضاً من المسائل المبحوث عنها في ذلك العلم، فالمسائل المبحوث عنها مطلقا لاتتوقف على ثبوت حقيقة الموضوع، بل المسائل المبحوث عنها التي تكون من أحوال الموضوع متوقفة عليه ولا يستفاد ثبوت الموضوع من تلك المسائل الاحوالية، بل من المسائل التي في مقام اثباته وتحقيق حقيقته وهي غير متوقفة علية وإلى مبيئة أمه فيدير، فعلى ماقر رنا ظهر لك عدم توجه الايراد، والذي ذكره سيد الحكماء (وهو اقاميرزَ البو الحسن الجلوة) وكتبه بخطه الشريف طاب ثراه في حاشية هذا الكتاب ف هذا الموضوع وهو هذا العبارة: ان كان الموضوع من المسائل لايبيّن لقولهم ولـقول الـشيـخ ان لـكل علم موضوعاً ومبادي ومسائل معني عمومه، فتأمل انتهي فانظر كيف غفل ولم يتأمل في عبارة الشيخ في تعريف الموضوع: فالموضوع مايبحث فيه عن حقيقته ... الى اخره، حيث جعل البحث عن حقيقة الموضوع ايضا من المسائل المبحوث عنها في ذلك العلم عالفاً للقوم حيث خصصوا المسائل المبحوث عنها فيه الاحوال والامور العارضة للموضوع، ومن ابن ينافي هذا في قوله: أن لكل علم موضوعا ومبادى ومساثل حتى لايبتي لذلك القول معنى ولم يجعل نفس الموضوع من المسائل، بل حل الشارح أثبات الموضوع وتحقيق حقيقته من المسائل ايضا، قافهم -ش \*٣- اقول: مآفسر وا الذاتية بعدم الواسطة بل فسر وا العآرض بما هو هو لعدم في الشبوت بل في العروض، وجوزوا فيه الواسطة في التصديق بل الغالب في المسائل وانما فسر واالذاتية عابلحق الشثي لما هو هو او لامر يساويه، سواء كان داخلاً فيه او خارجاً عنه، فيجوز في الاخرين الواسطة في الاثبات وفي الثبوت وفي العروض، وكذا قوله لا يكون من المطالب العلمية ما لا يكون فيه واسطة في التصديق ليس بصحيح، لانه قد يكون من المسائل ضرورية فتورد في العلم، كالضرب الاول من الشكل الاول لاحتياجها الى تنبيه يزيل عنها خفائها ...ان هذه التخطئة من اي عبارة الشيخ يفهم؟ \_ق\_اقول: ما فسروا الذاتية بعدم الواسطة، بل فسروا العارض لما هو هو بعدم الواسطة في الثبوت، بل في المعروض، وجوزوا فيه الواسطة في التصديق، بل هي الغالب في المسائل، وانما فسر والذاتية بما يلحق الشئي لما هو هو، او لامر يساويه، سوله كان داخلاً فيه او خارجاً عنه، ــ

١- لها ل ٢ - علم اعلى ـ ط ٣ - ان تفسير هم ـ ط ـ ل ٤ - الوسط ـ ل

التصديق؛ فلان مثله فطرى لا يكون من المطالب العلمية، واما بعدم الواسطة ١ في الشبوت؛ فلان ثبوت الخواص المتعددة لحقيقة واحدة من حيث وحدتها عال لما سيجىء فلابد من نسب يتوسط بينها وبين اللواحق، باعتبارها يتحقق ١٠ الارتباط بينها، فلامندوحة عن الواسطة ٢ في الثبوت.

٢/٧٧ الثالث: ذكرهم اللاحق للجزء ٣من اقسام المبحوث عنه، فانه رعا ٢٠ يكون الخاصة ١٤ الحقيقة الشاملة كهامز مثاله ٣٠.

۲/۷۸ واما مبادیه: فهی التی بها بتضح مسائله، وهی اما تصورات ۱۰ کحدود موضوع العلم او الصناعة التی هی العلم الراسخ او العلم العملی ۵۰؛ بای وجه یمکن تحدیده لفظیاً او رسیاً او حقیقیاً، و کحدود فروعه؛ ای احکامه و ثمراته، و کحدود تفاصیله، ای اقسامه و جزئیاته، و کحدود اجزائه ایضا ۲- ان کان ذا اجزاه و کحدود اعراضه التی ثبت ۵ لها، و هی عمولات المسائل، فان التصدیق بها یتوقف علی تصور اطرافید.

- فيجوز في الاخيرين الواسطة في الاثبات وفي التبوت وفي العروض، وكذا في قوله: لا يكون في المطالب العلمية مالا يكون فيه واسطة في التصديق ليس بصحيح، لانه قد يكون من المسائل ضرورية فتورد في العلم، كالضرب الاول من الشكل الاول لاحتياجها الى تنبيه يزيل عنها خفائها مع الأعده التخطئة من اي عبارة الشيخ يفهم، تأمل (ف)

1 و ٢ - الوسط ـ ل ٣ - اللواحق لجزء ـ ل ـ قوله: الثالث ذكرهم اللاحق ...: اقول: المحققون ما جعلوا اللاحق للجزء الاعم من الاعراض الذاتية (ف) ٤ - خاصة - ط -ن - ع - ل ٥ - يثبت - ط - ل ٩ - اطرافها - ط - ل ٧/٧٩ واما تصديقات؛ هي المقدمات التي بها يعلم، لانها يتوسط في التصديق كما في الثبوت \_ كمبادى علمنا \_ وهي اسماء الذات في طور الكشف للكل، او التحقيق التفصيلي ١ كما هي في نظر ٢ العارفين من الابرار من خلف حجاب الاثار، فانهم علموها من الاثار؛ لا بالعكس كما سنشير الى جهته، فكونها مبادى بالنسبة الى الكل ظاهر، لان كشفهم بالتوابع تبع الكشف بالمتبوعات \_ كما علم في اوائل تفسير الفاتحة \_ واما بالنسبة الى العارفين: فبعد تحققهم بالعرفان مثلاً اذا حققوا من كمال الصانع، فيظهر ٣ انه عالم بالعالم من الوجه الاكمل الاثم، حصل لهم منه انه عالم بالجزئيات على وجه جزئى ٤، فهو بالعالم من الوجه الاكمل الاثم، حصل لهم منه انه عالم بالجزئيات على وجه جزئى ٤، فهو والموسوف والشامل يستلزم حصول فروعه وصفته ومشموله، والحصول التام الكامل للاصل والموسوف والشامل يستلزم حصول فروعه وصفته ومشموله، اذ لانعني بالقامية الاحاطة الوجود.

٢/٨٠ ثم التصديقات التي هي القدمات المهاة مع الحدود اوضاعاً - اى موضوعات منها يقينية، نحو كل كمال مخلوقٍ في خالقه موجود \_ بل اثم ٦ \_ لان الاثبات فرع الشبوت، ولا ينتقض بالشمس، فانها تقيد الحرارة في القابل، منع انها ليست بحارة، لانه ممنوع، فان طبيعة السموات السبع وكواكبها عندنا عنصرية، وهذا احد دلائله.

٢/٨١ ومنها مسلمة ايمانا وعلى سبيل حسن الظن بالمخبر، نحو: ان الله لا يظلم مثقال ذرة (٤٠- النساء): وان الله لا يضيع اجر المحسنين (٢٠- التوبة) مع ان العقل لا يحيل خلافه، لانه تصرف المالك في محض ملكه ؛ وتسمى اصولا موضوعة ١٠٠٠

٢/٨٢ ومنها مسلمة في الوقت الى ان يتبيّن في موضع اخر، وان كان للسامع فيها

\* ١- قوله: تسمى اصولاً موضوعة، منها مسلمة في الوقت الى ان يتبيّن في موضوع آخر وان كان للسامع فيها ثردد الى ان يتضع له لا بيرهان نظرى او فطرى الحي: اى: البرهان المركب من المقدمات الكشفية الالهامية المحققة كاكثر مسائل هذا الفن، ويحتمل ان يكون المراد من الفطرى ما حصل له باقتضاء حاله وصفاء استعداده بحسب تعمل وتوجه من جنبه، ومن الالحى ما حصل له بلا تعمل واستعداد غير مجعول، بل بوجه خاص بينه وبين الحق لا يعرفه الا الكل (ف)

۱- بالتفصيل ـ ل ۲ - حظ ـ ل ۳ - كمال الصفة كمال الصانع فظهر ـ ل ٤ - لان كل علم جزئى ـ ل ٥ - بالتمام ـ ط ـ ل ـ التام ـ ن ـ ع ٢ - بالاتم ـ ن ـ ع ٥ - بالاتم ـ ن ـ ع ٢ - بالاتم ـ ن ـ ع

تردد الى ان يتضح له امر ببرهان نظرى او فطرى الهى اى كشنى ١٠ ، قد تعلق ١ الارادة القديمة بظهوره على شئى كوقته ، كإقال ٢ صلى الله عليه و آله: ان لله تعالى فى ايام دهر كم نفحات الا فتعرضوا لها، فان لصفة الدهر والشأن الالمى المتجدد مدخلاً فى تجدد الكائنات وتسمى مصادرات ، لكونها ٣ تحكات ذوقية يتعلق ٤ بوجدان الذوق كا قيل: ليس من الواجب فى صناعة ٥ ـ وان كان المرجع فى اصولها وتفاريعها الى مجرد العقل - ان يكون الدخيل ٢٠ فيها كالناشئى ٣٥ عليها، ٥٠ فكيف ٥٠ اذا كانت مستندة الى تحكات وضعية ٦ واعتبارات ٢٠ إلفية ؟ فلا ٢٠ على الدخيل فيها ان يقلد صاحبه فى بعض فتاواه ١٨٥ فاته ١٠ والذوق هناك ؛ الى ان يتكامل له على مهل موجبات، و ذلك الذوق.

۲/۸۳ واها المسأثل فهي المطالب المبرهن عليها ببرهان نظري او قطري كشني وهي قسيان ۱۰۰:

٢/٨٤ احدهما ان يكون اصولاً حاصرة لما يحتوى ٧ عليه ذلك العلم - حصر الاجناس لانواعها - كالقواعد الاتية في التهيد الجملي.

۲/۸۰ وثانیها الفروع المندر جارتی الافزاع وانواع الانواع، فعند معرفة القسمین یتضح کیفیة نسبة التفریع ۸بینها، ای طریق اخراج الفروع من القوة الی الفعل عند جعل الاصول کیری لصغری سهلة ۱ الحصول.

١٥ البرهان المركب من المقدمات الكشفية الإلهامية كاكثر مسائل هذا الفن، ويحتمل ان يكون المراد من الفطرى، ماحصل له باقتضاء حاله وصفاء استعداده بحسب تعمل وتوجه من جهتم، ومن الالهى ماحصل بلاتعمل واستعداد غير مجعول، بل بوجه خاص بينه وبين الحق لا يعرفه الا الكل - ق ١٠٠٠ اى المبتدى.
 ١٠ المنتهى ٤٠٠ في استفادة الذوق من تلك الصناعة - ش ١٠٠٠ في استفادة الذوق منها - ق ١٠٠٠ في استفادة الذوق منها - ق ١٠٠٠ في استفادة الذوق من تلك الصناعة - ش ١٠٠٠ في استفادة الذوق منها - ق ١٠٠٠ في المنافق - ق ١٠٠٠ في الفالم المنافق قد يكون الضمير راجع الى صاحبه - ش ١٠٠٠ في الدخيل - ش ١٠٠٠ في المنطق - ق ضرورية فنورد في العلم لاحتياجها الى تنبيه يزيل عنها خفائها كالشكل الاول في المنطق - ق

۱-قد توقف تعلق - ل ۲ - لما قال - ل ۳ - الكون - ط ٤ - يتلق - ط - ن - ع ٥ - الصناعة - ط ۶ - ذوقية - ن - ع ۷ - تحوى - ط - قوله: اصولاً حاصرة ما كالانواع وانواع الانواع: انما قبال كما لاجنساس وكالانواع لانها من احوال التصورات بالحقيقة، وانما يكونان من التصديقات على المشابهة (ف) ٨ - التفرع - ل 9 - السهلة - ل ٢/٨٦ اذا تقرر هذا فنقول: العلم الالهى الشرعى المسمى علم الحقائق؛ هو العلم بالله التعافر تعالى من حيث ارتباطه بالخلق وانتشاء العالم ١ منه بحسب الطاقة البشرية ، اذمنه ١ ما يتعذر معرفته كافيا فيه حيرة الكل، فموضوعه الخصيص به وجود الحق سبحانه من حيث الارتباطين - لامن حيث هو - لانه من تلك الحيثية غنى عن العالمين لا تناوله اشارة ٢٠ عقلية او وهمية ، فلا عبارة عنه ، فكيف يبحث عنه او عن احواله و كذاعن كل حقيقة من حقائقه في الحقيقة ؟

٢/٨٧ فان قلت: ليس وجود الحق ٢ من حيث هو \_ او مطلقا ٣٠ ـ حتى عن قيد الاطلاق اشارة اليه وعبارة عنه؟

٧/٨٨ قلت: نعم الكن المننى الاشارة الى حقيقته، وهذا سلب الغير عنه؛ كذا قيل، والتحقيق ان المننى الاشارة اليه مادام مطلقا ومعتبراً من حيث هو؛ والاشارة في الجملة ومن حيث تعينها ٣ الوصنى لاينافيه، وقد عرف في ان المجهول المطلق يمتنع الحكم عليه؛ وفي ان المعدوم المطلق - اعنى ذهناً وخارجاً في الإحرين.

٢/٨٩ ومباديه التي يتضح به الارتباطان باحذالوجهين السالفين ٤٠ ؛ امهات الحقائق ٥٠ واصولما اللازمة وجود ٤ الحق و تسمى الماع الذات ٦٠ وسيفسر بانها الاسماء العامة الحكم

\* ١- اى من علم الحقائق - ش \* ٢- النالاشارة تنال التعينات وهو بذاته الاتعين له - ش - الا يتناوله اشارة - ن الله الله الله النات والحقيقة الغير المتعينة - ق \* الله - اى طور الكشف للكل او التحقيق التفصيلي كها في نظر العارفين من الابرار من خلف حجاب الاثار - ش - السابقين - ل الله - قوله: امهات الحقائق: والحالمة الله العمات الحقائق مبادى، الان كلاً من الحقائق المركبة و من مظاهرها الروحانية او المثالية او الجسهانية من الوازمها و آثارها و من المعلوم ان معرفة الاثار بالمؤثر طريق «لتى» والما معرفة المؤثر بالاثر فطريق فكرى «التى» والاول هو حظ المقربين الكتل والثاني هو حظ العارفين من الابرار (ف) الله - هذه الحقائق اللازمة لوجود الحق لكمال حيطتها قديمة في القديم عدثة في الحادث متناهية من وجداقول: اتما سميت اسماء الذات لكمال مناسبتها للذات بكمال الحيطة وعموم الحكم كها سيصرح الشيخ: فا كان عام الحكم ... الى اخره والانجفي ان التعبير بلفظ الجمع كاسماء الذات وامهات الحقائق وبلفظ اللازمة يشعر باعتبار الامتياز النسبي، على ان كونها مهادى يدل دلالة ظاهرة على ماذكرت، لان مبدئية الحق والتأبد والفعل الانجادى ونحوذلك أغا يصح ويضاف مهادى يدل دلالة ظاهرة على ماذكرت، لان مبدئية الحق والتأبد والفعل الانجادى ونحوذلك أغا يصح ويضاف الى الحق المناسبة العلمية المائم المناسبة العلمية مقام الوحدائية التالية للاحدية نسبة يعبر عنها بالعلم اوغيره، ولا كثرة وجودية او اعتبارية، وهذه النسبة العلمية مقام الوحدائية التالية للاحدية نسبة يعبر عنها بالعلم اوغيره، ولا كثرة وجودية او اعتبارية، وهذه النسبة العلمية مقام الوحدائية التالية للاحدية نسبة العلمية مقام الوحدائية التالية للاحدية التالية الجمهول، كذاً في النصوص - ق

١-العلم-ط ٢-اليس قولنا وجود الحق-ط-ل ٣-تعينه-ن-ط-ل ٤-لوجود-ن-ع-ط

القابلة للتعلقات ١٠ المتقابلة والصفات المتباينة، كالحيوة من حيث هي، والعلم من حيث هو، وكذا الارادة والقدرة والنورية وكالوحدة من حيث انها عبن الواحد، لامن حيث انها نعت الواحد ٢٠، وذلك لان ١٠٠٠ وهو المراد نعت الواحد ٢٠، وذلك لان ١٠٠٠ وهو المراد بقول الشيخ قدس سره في مواضع لا تحصى: انها من حيث انتسابها اليه عين الذات، اذ لو كانت متغايرة لتكثرت وتباينت او تناسبت، وقد اعتبرت في الذات الاحدية الكاملة من ١ كل وجه؛ فلا يكون كما اعتبرت ٥٠ هذا خلف.

٢/٩٠ فان قلت: لاشك في تعددها من حيث امتيازها النسبي عن الذات، ولاشك ان
 لكل من المتايزات نسبة اليه ٦٠، وهلم جراً فلاخلاص من التعدد ٧٠٠

 ١٠٠ كالقدم والحدوث والتناهي وعدمه والتحيز والتجيرد وغير ذلك-شـقوله: وسيفسر بإنها الاسماء العامة ...: وهذه الحقائق اللازمة وجود الحق لكال حيطتها قديم في القديم عدثة في الحادث، متناهية من وجه غير متناهية من وجه آخر،اقول:انماسميت اسماءالذات لكمال مناسبت اللذات لكمال الحيطة وعموم الحكم، كما سيصرح الشيخ في قوله: فما كان عام الحكم ... الى آخره ولا يخنى ان النعب للفط الجلع كاسماء الذات وامهات الحقائق وبلفظ اللازمة يشعر باعتبار الامتياز النسىءمع ان كونها مبادى يدل دلالة ظاهرة على ماذكر تء لان مبدئية الحق والتأثير والفعل الايجادي ونحو ذلك اغايصح ويضافك المالحق بالعنبار التعين الأول المتعقل وهو النسبة العلمية الذاتية، لكن من حيث امتيازها النسي لا الحقيق، لامن حيث انها صفة قاغة بالحق، اذ لا يقول به محقق موحد، ولامن حيث انهاعين الذات، اذلا يعقل من تلك الحيثية نسبة يعبرعنها بالعلم اوغيره ولاكثرة وجودية او اعتبارية، وهذه النسبة العلمية مقام الوحدانية التالية للاحدية التالية للاطلاق المجهول، كذا في النصوص والهادية (ف) ج٧- لانها حينتُذتكون من اساء الصفات لاشئي بنوع تكثر في الذات من جهة النسب والاضافات-ش ٣٠- اي وجه تسمية امهات الحقائق باسماء الذات - ش جك حاصله: ان امهات الاسماء اذا اعتبرت من حيث اطلاقها وعدم تعلقها، يكون عين الذات الاحدية فلم يتايز عنه، اذلو تمايزت عنه لتمايزت بقيود فلم يبق على كهال اطلاقها، هذا خلف، ولذلك كانتعامة الحكم او خصوصيّة الحكم من خصوصيات التعلقات، فاذاعلمت ان كونها اسماء الذات من حيث اعتبار اطلاقها، ظهر لك وجه التقييد بالحيثية في الامثلة، لكونها اشارة الى اعتبار الاطلاق، كالحيوة من حيثهي والعلم من حيثهو، اي بلااعتبار تعلقهم إ بظهر وتقيدهما بقيد حتى بقيد العموم والاطلاق، والالم يبقيا على اطلاقيها الحقيق المراد، فافهم - ش ﴿ ٥- اذالوحدة والكثرة لايجتمعان في اعتبار واحد-ق ﴿ ٣- وهورد على قوله: من انتسابها اليه عين الذأت، اي النسبة الى الذات لا يوجب العينية، لان كل مهايز منسوب اليه على وجود التغاير كالايخن، وقوله: هلم جرا: اي اي متميز كان باي تميز من انواع التميز من امتيازه النسبي عن الذات محسب النسبة لعدم اعتبار النسبة في الذات واعتبارها في الحقائق، لان القدرة تتعلق بالمقدور والعلم بالمعلوم وهكذا، فتكون متعددة لتعدد النسب فلاتكون عين الذات - ق ع ٧- اى في الذات المنسوبة اليها وهو الحقّ تعالى، لان تلك النسبة ايضاً ممتازة عن الذات، ولكل من القايزات نسبة اليه؛ وهكذا تدبر -ش

### 4 \$ / مصباح الانس

٢/٩١ قلت: هذا ١٠ خلط الاعتبارين، قان امتيازها النسبي من حيث نسبتها الى المتعلقات واتحادها مع الذات من حيث ان كلاً منها اؤل نسبة مطلقة للذات الواحدة من کل وجه، وکم بینها ۲۰٪

٢/٩٢ والتحقيق ٣٠: ان كل متميّز ومتعين باي نوع كان من انواع التعين لابدّ ان ١ يشتمل على شئي معروض لتعينه ويكون من حيث هو غير متعين ١٠بذلك التعين، اذ كل متعدد فيه الواحد وكل مركب فيه البسيط، فجميع انواع التعينات معروضها مالاتعين فيه اصلا، ٥٠ وذلك هو المطلوب. ومنه يعلم وحدة الحق تعالى في ذاته واسمائه الأوّل بكل اعتبار. ويعلم ايضاً اشتال كل متعين على الواحد بالذات الذي هو اصله، كما قيل:

فني كل شئي له اية تدل على انه واحد

٣/٩٣ والمحجوب عن هذه الحقيقة اصلاً ووصفاً يكثر برهان التوحيد مائة والفاّ – كها فعله الرازي وغيره-.

٢/٩٤ ويمكن ان يقال ايضاً ١٠٠٠ أن الوحدة آية الاستغناء - كما ان الكثرة دليل الافتقار - فهي كمال وكل كمال في مولاه الم وكان الاثبات فرع الثبوت.

٢/٩٥ لايقال: الانسان اكمل المظاهر مع انه اجمع للكثرات.

٣/٩٦ لانا نقول: اكمليته بجمعيته الاحدية، والآ فالتفصيل في العالم الاكبر ٣، او نقول: لاكلام في إن الوحدة اشرف ولذا كانت الملائكة اشرف - وإن لم تكونوا اكمل -والشرف في مولاه اتم.

٢/٩٧ ثم اسماء الذات قسمان: احدهما: ما تعين حكمه واثره في العالم، فيعرف من خلف

\* ١- اى اعتبار الامتياز النسبي واعتبار الاتحاد- ش ج٧- اى وكم فرق بينها؟ - ش ج٣- بحيث يدفع شبهة التعدّد في الذات في صورة اعتبار لا امتياز النسبي، وايضاً يدل عليه قوله: ومنه يعلم وحدة الحق تعالى واسمائه الاول لكل اعتبار، تدبر فافهم واغتنم - ش واما حقيقة الوجود فلا يحصل في الذهن فيا في الذهن يكون من المفاهيم والمفهوم من وجه من وجوهه وصفّة من صفاته –ق ١٤٥ - بل له السعة والاحاطة الوجودية –ق ١٥٠ - وهو لايتعدد والايكون متعيناً، وكل متعين مشتمل على معروض التعين وايضاً بقاعدة صرف الشئي لايتكرر لابدان يكون واحداق هـ الله المتعين على وحدة الاصل - ش

١-وان-ل ٢-لان-ط-ن-ع-ل ٣-الاكبراكثر-ل

حجاب الاثر - كما قلنا - وذلك للعارفين الابرار، او كشفاً وشهوداً، وهو وصف الكمل.

۲/۹۸ وثانيها: مالم يتعين له اثر وهو المشار اليه بقوله (ص): او استأثرت به في علم الغيب ١٠ عندك، وذلك لان الشئون الالهية اكثر من ان يكون له نهاية، والتي تشمّ رائحة الوجود متناهية، واي متناه يفرز من غير المتناهي؟ فالباقي اكثر ٢٠، فنسبة ماتعين له اثر الى مالم يتعين؛ نسبة المتناهي الى غير المتناهي، فلانهاية لمراتب الاكملية كاقيل؛ ولانهاية للمعلومات والمقدورات - فما دام معلوم او مقدور - فالشوق لايسكن والنقص لايزول.

7/۹۹ ومنه يعلم قوله ۱ تعالى: وما اوتيتم من العلم الا قليلا (۸۵-الاسراء) وانما عبرنا عن اسماء الذات بالامهات، لما يتفرع منها اسماء الصفات - وهى التى يشعر بنوع تكثر محسوس او معقول كالوحدة من حيث انها نعت الواحد - ونسب ٣٠ ارتباطها بالذات، ثم اسماء الافعال - المشعرة بنوع الفعل على اختلاف صورة ٢ كالخلق و البسط و القبض واللطف والقهر وغيرها - و نسب ارتباطها منه .

 ١ - قال شيخنا العارف الكامل دام ظله: إن الاسم المستأثر هو الذات الاحدية المطلقة، فإن الذات عاهى متعينة منشأ للظهور دون الذات المطلقة، أي بلا تعين، وأطلاق الاسم عليه بنحو من المسامحة، والظاهر من كلام الشيخ وتقسيمه الاسماء الذاتية الى ماتعين حكمه والى مالم يتعيّن انه من الاسماء الذاتية التي لا مظهر لها في العين. وعندي ان الاسم المستأثر ايضاً له اثر في العين، الآ ان اثره ايضاً مستأثر، فإن للاحدية الذاتية وجمهة خاصة مع كل شئي هو سرّه الوجودي لايعرفها احد الاالله، كما قال تعالى: مامن دابة الاهو اخذ بناصيتها - ولكل وجهة هو موليها -فالوجهة الغيبية لها اثر مستأثر غيبي، تدبر تعرف - خ ١٠٠٠ اقول: ماذكره الشارح غير مطابق للمتن، فان الظاهر منه إن الشئون الغير الظاهرة التي بصدد الظهور إلى مالايتناهي ابدأهي الاسماء المستأثرة مع إن ظاهر كلام الشيخ ان الاسم المستأثر غير قابل للظمور - لا لعدم تناهى الشئون - بل لكونه من المكنون الغيبي، حتى لو فرض تناهي الشئون الالهية لم يظهر حكم الاسم المستأثر - خ عيد٣-عطف على قوله: اسماء الصفأت - ش-نسبة - ل - 24- ارتباطها بها - ل يعني ان المبادي هي معرفة اسماء الذات والصفات ومعرفة ارتباط كل منها ونسبتها الى الاخرى، مثلا ان يعرف ان صور حكم اسماء الصفات والافعال تتعين من اجتاع احكام اسماء الذات وأن ظهور حكم اسماء الافعال يتعين من اجتاع احكام اسماء الصقات وكذا معرفة نسب مابين الأسماء مثلاان الخلق متوقف على القدرة وهي متوقفة على الآرادة المطابقة للعلم المشروط بالحيوة وسيجئي تفصيلها. قوله: من بيان: لماء يعني ان النعوت والاوصاف والاسماءانما تتعين وتتحصُّل باحكام حقائق المتعلقات واثارها ومراتبها ومحالها. وانما كانت امهات الحقائق مبادىء لان كلا من الحقائق المركبة ومن مظاهره الروحانية او المثالية او الجسانية من لوازمها واثارها، ومن المعلوم ان معرفة الاثار بالمؤثر طريق لمي، واما معرفة المؤثر بالاثر فطريق فكرى انّي، والأول هو حظ المقربين الكمل والثاني حظ العارفين من الابرار – ق

١-معنى قوله-ل ٢-صورة-ط

١٠٠٠ ومسائله ما يتضع باسماء الذات وبما يليها من اسماء الصفات والافعال ١٠٠ ونسب البين ٢٠٥ من ٣٠ حقائق متعلقاتها ٤٠ ومراتبها ٥٠ ومواطنها ٦٠ وتفاصيل اثارها، تعلقا وتخلقا وتحققا ٧٠، وما يتعين بها من النعوت والاسماء الجزئية؛ ومرجع جيعها الى امرين: احدهما معرفة الارتباطين وثانيهما معرفة ما يمكن معرفته وما يتعذّر.

٢/١٠١ قان قلت: المبادى اذا لم يعرفها الآ الكمل المطلعون على الاسرار والعارفون من وراء استار الاثار والمسائل موقوفة عليها، فكيف يعرفها غير الطائفتين؟

۱۴۰۱ قلنا: يأخذ كلاً منها مسلمة - كه مر - من العارف المتحقق بها، اى الذى صار مرآة ما بلاتكلف شعور ۱، الى ان يتبين له وجد الصواب، اما بالنظر ان تأتى للعارف المخبر واقتضى ٥٠ حكم حاله وذوقه ومقامه، او بتحقق السامع وجد الحق فيه بامر يجده فى نفسه من الحق، لا يفتقر فيه الى سبب خارجى، كالاقيسة والمقدمات ونحوهما من الاستدلالات والتنبيات.

٣/١٠٣ فان قلت: لكل علم ميران وقانون عيز به صحيح ما ٢ يختص به من سقيمه، كالمنطق لعلوم الانظار والتحر لعبارة الكتب والاخبار والعروض لوزن الاشعار والموسيقي لنغم الاصوات والأوتار، فهل لعلمنا هذا مثله من القوانين؟ وقد قيل: انه لايدخل تحت حكم الموازين!

٢/١٠٤ قلنا:ماهواشرفالعلوممن كلوجه، كيفلايكونالههذاالشرف؟وماقيلفيه ٩٠

◄ - ظاهر كلام الشيخ ان المبادى عبارة عن امهات الاسماء، اى الاسماء الذاتية والمسائل وماعداها ما يتضح با، فالاسماء والصفات والافعال من المسائل لا المبادى، كما هو ايضاً ظاهر كلامه في المقام الرابع من الفصل الثاني للتمهيد الجملي فراجع - خ چ٢ - اى التميز - ق - التبيين - ل چ٣ - بيان لما في يتضح، والضمير راجع الى الاسماء الذاتية والصفاتية والفعلية، كالحضرات الخمسة الحاصلة من النكاحات الخمسة - ش چ٤ - اى المبادى - ق چ٥ - قال الشيخ في تفسير الفاتحة: المرتبة عبارة عن حقيقة كل شئي لامن حيث نجردها، بل من حيث معقولية نسبتها الجامعة بينها وبين الوجود المظهر لها والحقائق التابعة - ش چ٢ - وهي المحال الحسية المراتب - كالدنيا والاخرة والبرزخ - ش چ٧ - تعلقاً بالنسبة الى كل موجود وتخلقاً بالنسبة الى السالكين المهذبين وتحققاً بالنسبة الى الكاملين المتحققين - خ چ٨ - اقتضاه - ن - ع - ل عطف تفسير لتأتي - ق المهذبين وتحققاً بالنسبة الى الكاملين المتحققين - خ چ٩ - من انه لايدخل تحت حكم الموازين - ش

۱-وشعور-ل ۲-ما-ل

معناه كثرة موازينه وسعة دائرة قوانينه؛ لا لانه لاميزان له، فقد صح عند الكمل ان له ١٠ بحسب كل مرتبة نوعاً مضبوطاً من العلم بتعيناتها وبالاستناد ٢٠ الى علم ١ اسم من الاسماء الالهية قدراً بخصوصاً من تجلياته ٣٠، وبالنسبة الى كل فرد وموطن ١٠ من الساويات والارضيات وحال من الحالات المتلونة ومقام من المقامات المتمكنة ووقت من الاوقات المتجددة وشخص من الاشخاص المتعددة قوانين ٥٠ مضبوطة ١٠ الحصول محفوظة الاصول متايزة الفصول، بها ٧٠ يحصل التميز بين انواع الفتح، اى الظهور بالكال العلمى وغيره، كالفتح القريب وهو الظهور بالكالات الروحية والقلبية بعد العبور من ٢ المنازل النفسية وهو المشار اليه بقوله تعالى: نصر من الله وفتح قريب (١٣ -الصف)

۲/۱۰۵ ثم الفتح المبين وهو الظهور بمقام الولاية وتجليات انوار الاسماء الالمية المفنية الصفات الروح والقلب، المثبتة لكما لات السروه والمشار اليه بقوله تعالى: انا فتحنا لك فتحا مبيناً ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر (۱۰۷ - الفتح) اى من الصفات النفسية والقلبية.

 ◄ ١ - اى لذلك العلم - ش\_فان قلت ... قلنك ... لانه الأميزان له، بل قد صح عند الكل دون التحقيق من اهل الله أن له بحسب كل مرتبة واسم من الاسماء الألمية ومنام وموطن وحال ووقت كان سائلاً يقول: وهل لكل شخص ايضاً ميزان؟ قال الشيخ: نعم! وشخص(ف) ٢٠٠ قوله: وبالاستناد وقوله: وبالنسبة، معطوفان على لذلك العلم بالنسبة الى كل فردوموطن وحال ومقام ووقت وشخص قوانين مضبوطة الحصول ... الى أخره - ش ◄٣- صفة للقوانين و كذلك المحفوظة و المتايزة - ش ◄٧- اى بتلك الموازين المذكورة والقوانين المضبوطة المتايزة المحفوظة-ش وبه يحصل التمييز بين انواع الفتح والعلوم الشبهودية عطف على الانواع، إلا على الفتيح، لان المعطوفات وقعت بلفظ دالة على التعدد والتنوع، فافهم. وقوله (في المفتاح) والعلوم الشهودية: وهي فوق العلم، لان العلم هو الاطلاع على الشي لا عن شهود، بل عن يقين، ويكون مع غيبة المعلوم ومقتضياً غالباً اعمالاً قالبية و واما الشهود فلا يكون الا مع بوارق نور الوجود ولوائحه التي تسفر، اي تكشف عن وجه المعروف فيشاهد العارف وقت لمعانها ويبق عليه المعرفة وقت خفوقها، اي غروب الانوار، لكنه لايكون ثابتة \_ بخلاف مشاهدة المعاينة \_ فانها ثابتة مستقرة، واللدنية حاصلة باطلاع المطلعات التي في الحضرة العلمية المقتضى لمعرفة سرّ القدر، والصوفية سموا العلوم الحاصلة بطريق المكاشفة العلوم اللدنية، قال الامام القشيري: مالابجد صاحبها سبيلا الى جحدها ولا دليلاً على غشبها، والتحقيق ان القوى الحسية والخيالية الشاغلتين اذا كانتا ضعيفتين، اما بواسطة الرياضة والمجاهدة والتركية واما بواسطة الغطرة السليمة والاستعداد الالمي، قويت النفس الناطقة واشرقت الانوار الالهية والمعارف الربانية عليها، كالمرآة المجلوة في مقابلة الشمس وحصلت العلوم اللدنية على سبيل الكمال من غير سعى وطلب بالفكر والنظر (ف)

١- كل - ن - ع - ف ٢ - عن - ط - ن - ع

٢/١٠٦ ثم الفتح المطلق ١٠ وهو تجلى ١ الذات الاحدية والاستغراق في عين الجمع بفناء الرسوم الخلقية كلما، وهو المشاراليه بقوله تعالى: اذا جاء نصر الشوالفتح (١ - النصر) وبها ٢٠ ايضاً يتحقق الفرق بين الخواطر الاربعة، وهي مايرد على القلب بلاتعمل للعبد، وهي الالقاآت، اعنى الخطابات والواردات ٣٠.

۲/۱۰۷ والالقاء ١٥ اما صحيح او فاسد لاينبغى الوثوق به، والصحيح اما الحى ربانى وهو ماينعلق بالعلوم والمعارف – او ملكى روحانى – وهو الباعث على الطاعة من مفروض اومندوب – وبالجملة كل مافيه صلاح ويسمى الها ما، والفاسد اما نفسانى – وهو مافيه حظ النفس واستلذاذها ويسمى هاجسا – او شيطانى – وهو مايدعو الى معصية الحق كما قال الله تعالى: الشيطان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء (٢٦٨ -البقرة) ويسمى وسواساً - فعيار الفرق ميزان الشرع، فافيه قربة فهو من الاولين ٥٠، ومافيه كراهة شرعية فهو من الاخرين ١٠٠

۲/۱۰۸ اما المباحات: فاما أفرب ألى عالمه النفس وهداها ٢: فسهى من الاولين، أو الى موافقة النفس وهواها: فسهى من الاخرين ٢٠٠٠

٢/١٠٩ قال الشيخ قدس سره في النفحات ٤: الالقاء الالهي يعقب لذة عظيمة يستغرق جلة الانسان ويغني احياناً بعض اربابه عن الطعام والشراب مدة كثيرة، والالقاء

\* ١- وهو اعلى الفتوحات - ق \* ٢ - اى وبتلك القوانين يتحقق الفرق (آ) \* ٣ - قوله: والالقاآت والواردات ... الى آخره: اعلم ان الالقاء هو الخطاب الذى يرد على القلب من غير اقامة وهو من الواردات التى الاتعمل فيها، بل من عض الموهبة وهو المسمى بالخاطر، و اما اذا اقام فهو حديث نفس ما هو خاطراً. قال طائفة منهم الشيخ الكبير العربي والشيخ شهاب الدين عمر السهر وردى: ان الواردات اعم من الخواطر، لان الخواطر مختص بنوع خطاب او مطالبة، واما الواردات فتكون تارة خواطر وتكون اخرى وارد صحو وسكر وقبض وبسط وغير ذلك قال الشيخ الكبير العربي في فتوحاته: قد تختلف احوال الوارد في الاتبان، فقد يرد فجأة، كالمواجم وهي مايرد على القلب بقوة الوقت من غير تصنع - كالبوادة - وهي ايضا ما يفجأ القلب من الغيب على سبيل الغفلة ويوجب فجأة بسط أو قبض وغير ذلك، وقد يرد من غير فجأة بل بشعور من الوارد عليه يطلبه استعداد الحل. قال: إن القوم اصطلحوا على ان يسموا الوارد ما ذكر ناه من الخواطر المعهودة وقوله: والتجليات الخاصلة (في المفتاح): اى بالميزان بحصل التمييز بين التجلي الذاتي والوصني والفعلي كماسيجثي (ف) \* ٤٤ - اى الخاطر -ق \* \* هه - اى النفساني والشيطاني - ق

١-بتجلي-ط ٢٠-هواها-ل ٣-الاخرين-ط-ن-ع-ل ٤-ص:٧٤

الروحانى لا يصحبه لذة لغير الالقاء ١، فان كانت فالعلم ١ الحاصل عنه او الاثر الباقى فى المحل منه، وله طرفان: احدهما من خارج بطريق التمثل، والاخر كما قال: نزل به الروح الامين على قلبك (١٩٣ -الشعراء) وفيه شده بخلاف التمثل، فان صاحبه لا ينزعج منه ولا ينحرف له مزاجه، وان تأثر لوروده فاثر يسير. واما التنزل القلبى: فيحرف المزاج ويغيره ويجد صاحبه شدة.

۱۹۱۱ والقدر الذي يحصل للشخص من القاء الجن لا يعول عليه ولا يجوز ان بقبله الا كامل عارف بموازين التحقيق بميز بين الصحيح والفاسد، وان ورد ۱۰ مثل ذلك على مريد هو تحت تربية شيخ محقق كامل، فله ان يقبل ذلك الوارد ويضبطه ٣ ولا يعتمد عليه حتى يعرضه على الشيخ الكامل، فان اقر ذلك وصححه، اخذه واعتمد عليه بقول الشيخ لا لنفس يعرضه على الشيخ الكامل، فان اقر ذلك وصححه، اخذه واعتمد عليه بقول الشيخ لا لنفس الالقاء، وان ردة وانكره رمى به واعرض عند، وعلامته انه يعقب شدة وحرارة وقبضاً ونحو ذلك.

٢/١١١ ومن الالقاآت الملكية ١٠ ماهو صحيح من حيث انه ملكي، لكن بمترج بحديث نفس سابق او تأويل قد انغمر أعل به قبل الورود؛ أو قياس مستنبط من ذوق اخر احتج به السالك في هذا الالقاء الملكي ٣٠، وهذا ايضاً لا يعول عليه الا بتقرير الشيخ.

٢/١١٢ ومن الالقاآت ماترد بواسطة صور ٤ متجسدة من معان او مظاهر صفات او احوال الهية او كونية، فيخبر بامور بحروف ٥ واصوات وكلمات متنوعة ومعهودة او غير معهودة، وهذا ايضاً لايعتمد عليه الا بتقرير من الشيخ الكامل، والنص انما هو في الالقاء الملكي في التنزل القلي او في التجلي الذاتي الخاص - لا العام - او في اخبار الحق عن نفسه او

۱- لعين الالقاء – النفحات \_ بغير الالقاء، لعين الالقاء – ن – ع ۲ – فللعلم – النفحات – ل ۳ - يضبط – النفحات ٤-صورة – ط – ن – ع \_ النفحات. ٥ – فيخبر بجروف – ل

۵۲/مصباح الانس

عها شاء برفع الوسائط وبحو ١ خواص جميع المواد من الصور والحروف والكلهات وسائر التمثيلات، والله المرشد تم كلامه

٧/١١٣ وبها ٢ ايضاً يتحقق الفرق بن التجليات الفعلية ٣ والوصفية والذاتية يعرف من اقسام الفتوح ١٠ ؛ وبين التجلي الاول وهو تجلي ذاته لذاته في حضرة احديته؛ والتجلي الثاني وهو ظهوره في اعيان الممكنات التي هي شئون ذاته؛ والتجلي الشالث الشهودي الحاصل لدى الفتح؛ وهو المنقسم الى الشلاثة ٢٠ ، الاول بما ٣٠ قال الشيخ قدس سره في التفسير وسننقل في اول الخاتمة: ان ١٠ التجلي اما حال التفرقة ٥٠ ، وهو تجلي حكم الصفة الغالبة ٤ - وان سرى الى سائر الصفات - واما حال ١٠ الجمع، فلا يخلو اما أن يتعين بحسب الاسم الظاهر أو الاسم الباطن أو الجمع بينها، قالاول افاد رؤية الحق في كل شئى، فظهر التوحيد في حشه وخياله، فلم يعرض عن شئى من الموجودات، والثاني افاد معرفة احدية الوجود، فظهر التوحيد في عقله والمنات الاسماء الخماء بين الموجودات الظاهرة، والثالث افاد الفوز بالجمع بن الحسنين، وهذه ٧٠ تجليات الاسماء

٢/١١٤ ثم التجلى الذاتى بطنهارة فلب التجلى أنه عن العلائق بالكلية - حتى عن التوجه الى الحق باعتقاد خاص او بامم مخصوص - و ادناه قرب الفرائض، ثم الجمع بين القربين، ثم الفناء عنها وعن الجمع بينها وعن الفناء، وذلك مرتبة التحض والتشكيك

\* ١- في التفح القريب يعلم التجلى الفعلى وفي التفح المبين يظهر التجلى الصفتى وفي الفتح المطلق التجلى الذاتي - ش \* ٣- متعلق بقوله: المنقسم - ش \* ٤- هو المقول الشيخ في التفسير - ش \* ٥- واعنى بالتفرقة ههنا عدم خلو الباطن من الاحكام الكونية وشوائب التعلقات، فإن التجلى عند وروده عليه يتلبس مجكم الصفة الغالبة على القلب وينصبغ بحكم الكثرة المستولية عليه كانصباغ النور العديم اللون بالوان مايشرق عليه من الزجاج فيتكثر صفات التجلى بحسب مايشرق ويمرّ عليه ويتصل به من صفات التجلى له وقواه - ش \* ٣٠- اى كان المتجلى له في حال جمع متوحد مع التعرى عن احكام التعلقات الكونية - ش \* ٣٠- وغير الظاهر - ش

١-عقه - ن - ع ٢-به - ن - ط ٣-العقلية - ل \_ قوله: الفرق بين التجليات الفعلية: وبه، اى وبالميزان يحقق الفرق بين التجلي الاول والتجلي الثانى والتجلي الثالث اقول: ليس التجلي الاول والثانى من التجليات الحاصلة لاهل المراتب والاحوال والمقامات، فلايكون شرحاً للمتن، اللهم الا ان يقال هذا كلام برأسه وقع مجسب المناسبة استطراداً \_ لاشرحاً \_ (ف) ع-العالية - ل

ومرتبة استخلاف الحق والاستهلاك فيه عيناً؛ والبقاء حكماً، وليس بعد هذه المرتبة مرمى لرام كذا في التفسير ١

7/110 وهذا موضع للبسط فيه مجال، بل استيفاء مالانهاية له من موازين الكمال والاكملية في مرتبة الكتب المتناهي محال، مع ان ضبطه في الجملة الى علم السلوك انسب، فرأينا ان اشارة مّا الى امهات المقامات هنا ٢ الى تشويق التحقيق اقرب.

#### تنبيه

۱۹۱۱ ۱۹۱۱ ربما يقع الموافقة بين البيان النظرى والبيان العياني الذوق في العبارة، اما لكونها واضحة ۱۰ في المعنى المراد؛ او لاحاطة المقام على ما يأخذ المحجوب المتوجه بفكره والمعتنى ۲۰ به المتوجه ۳۰ بقلبه، وان كان بين المأخوذين فرق، فما بالتوجه القلي مأخوذ كشفا دون تعمّل وبمحل ۳ طاهر ۱۰ لاشوب فيه، فيبقى الوارد على طهارته الاصلية، وما بالتوجه الفكرى مأخوذ من خلف حجاب الفكر البشرية بتعمل وبمحل ٤ غير طاهر، فيكسى ١ الوارد الشوب والشين ١.

۲/۱۱۷ فيميز الكلمة ٥٠ الواحدة الى كلمتين، لسعة العطاء الالهى الذاتى او الاسمائى وتحقيق ٦٠ حكم القبضتين كما قال تعالى: كالأنمد هثولاء وهثولاء من عطاء ربك (٢٠ - الاسراء) وذلك هو سبب تشتت الاراء وتشعب الاهواء بحيث لايكاد يتطابق عليها اهل زمان - فضلاً عن ان يتصالح عليها نوع الانسان - واليه اشير ٧ فى قول امير المؤمنين

۱-ص ۲۲۹ ۲-منها - ن - ع ۳- تمحل - ط - بمحل - ل ع-تحمل - ن - ط - وعمل - ل ٥- قمل - ن - ط - وعمل - ل ٥- فيكسب - ن - ع ٢- الوارد الشين - ل ٧-يشير - ل

### ۵٤/مصباح الانس

عليه السلام: العلم نقطة كثرها جمهل الجاهلين ١٠٠

• ٢/١١٨ قال الشيخ: فمن رزق الطهارة حتى عن الاخلاص فقد منح الخلاص.

۲/۱۱۹ فاقول: وذلك بالاعراض عا لنفسه وروحه من ١ الاغراض وعا حصل بقيود عينه الثابتة من الاعراض ويتصور تحققه عا مرّ من اقسام الطهارة؛ ويسمى اخلاص خاصة الخاصة وفسر بالخلاص ٢ عن رؤية الاخلاص ٣.

## الفصل الخامس

فيا افاده الكمّل من ضبط كليات مهات العلم و العمل و فيه طرق:

۲/۱۲۰ منها ما اختاره الامام ابو حامد الغزالي في القسم الثاني من كتاب جواهر القرآن و هو اربعون بابا؛ عشرة في العقائد و عشرة في العبادات الظاهرة و عشرة في الاعمال الباطنة المساة بالمملكات؛ وعشرة في الباطنة المساة بالمنجيات ٢٠.

١٠ الجاهلون - ن - ع - اى العلم حقيقة واحدة تكثر بتكثرة المحال المتعددة المختلفة، فالجهل بالمعنى البيسط، او المراد ان الالوان المختلفة والنقوش المشتبة التي عنى المحال موجب الذكثر والانصباغ ولم تبق الوارد على طهارته الاصلية، فالجهل على هذا بالمعنى المركب، فافهم - ش ١٠٠٠ - استنسخ هذا الشكل من كتاب جواهر القرآن: القسم الاول في حمل العلوم واصوحا وهي عشرة:

. الاول في الذات - الثاني في التقدير - الثالث في القدرة - الرابع في العلم - الخامس في الارادة - السادس في السمع - السابع في الكلام - الثامن في الافعال - التاسع في اليوم الاخر - العاشر في النبوة.

القسم الثاني في الاعبال الظاهرة وهي عشرة اصول:

الاولُ في الصلوة – الثاني في الزكوة – الثالث في الصيام – الرابع في الحج – الخامس في القرآن – السادس في ذكر الله تعالى في كل حال – السابع في طلب الحلال – الثامن في القيام بحقوق المسلمين – التاسع في الامر بالمعروف والنهي عن المنكر – العاشر في اتباع السنة.

القسم الثالث في تزكية القلب عن الاخلاق المذمومة واصولها عشرة:

الاول في شره الطعام - الثاني في شره الكلام - الثالث في الغضب - الرابع في الحسد - الخامس في البخل - السادس في الرياء السادس في الرياء الشامن في الكبر - التاسع في العجب - العاشر في الرياء السادس في الرياء التاسع في حب الدنيا - الثامن في الكبر - التاسع في العجب - العاشر في الرياء المسادم في الرياء التي المسادم في الرياء التي المسادم في العجب - العاشر في الرياء المسادم في ال

القسم الرابع في الاخلاق المحمودة وهي عشرة اصول:

الاولُ في التوبة - الثاني في الخوف - الثالث في الزهد - الرابع في الصبر - الخامس في الشكر - السادس في الاخلاص والصدق - السابع في التوكل - الثامن في الحبة - التاسع في الرضاء - العاشر في ذكر الموت.

١- وروحه وقلبه وسره من - ن - ع ٢ - بالاخلاص - ل ٣ - وحينئذ يتحقق اخلاص خاصة الخاصة وهو
 مفسر بالخلاص عن رؤية الخلاص - ن - ع

٢/١٣١ ومنها ما اختاره وهو ايضاً في اخر كتاب صنّفه يسمى بمنهاج العابدين، وهو مشتمل على سبع عقبات يحصل لمن قطعها تهذيب الباطن من المردثات ١٠

۲/۱۲۲ ومنها ما للشيخ رضى الله عنه فى مواقع النجوم جعل فيه كل فضيلة نتيجة التوفيق ١ المقسوم، قال: التوفيق تفعيل من الموافقة، وهو معنى تقوّم بالنفس عند كل ٢ فعل يمنعه من المخالفة للحد المشروع له فيه، فطلوب الانسان على الحقيقة كال التوفيق وهو استصحابه له فى جميع احواله، واذا كمل فهو المعتبر عنه بالعصمة؛ وذلك بعناية الله للعبد قبل كونه المشار اليه بقدم الصدق فى قوله تعالى: وبشر الذين آمنوا ان لهم قدم صدق عند ربهم (٢-يونس) فهو قائد الى كل فصيلة وباعث لطلب الاستقامة ١ المادى الى سبيل السلامة، فن دعا لك فى جميع الاحوال ماترك لك شيئا ٤ من الخير والكمال.

٢/١٢٣ وللتوفيق بداية ووسط وغاية في فبدايته الاسلام، يعنى الانقياد الكلى المستجمع لمقامات التفويض والتوكل والتسليم والرضاء، ووسطه الايمان، اعنى التصديق بكل ماجاء به الرسول على مراد الله ورسوله، وغايته الاحسان على مراتبه.

٢/١٢٤ فالاسلام يحفظ الدماء والأموال والإيان يحفظ النفوس من ظلم الضلال والاضلال، والاحسان يحفظ الارواح من رؤية الاغيار والاظلال ويهبها ٦ الحياء والمراقبة على الكال، فيحصل بها للنفس التنعم بشهوات الجنان، وللعين لذة مشاهدة الرحن، وللروح التنعم بحقائق الامتنان.

٧/١٢٥ مبدئه يفنيك عن حسك، ووسطه عن ٧ نفسك، وغايته يجوداليك بشمسك ٨،

١ - استنسخ هذا الشكل من كتاب منهاج العابدين: العقبة الاولى: عقبة العلم - العقبة الثانية: عقبة التوبة - العقبة الثوبة - العقبة الموائق (الف) - العقبة الرابعة: عقبة العوارض - العقبة الخامسة: عقبة البواعث (ب) - العقبة السابعة عقبة الحمد والشكر.

- (الف) الدنيا والخلق والشيطان والنفس.
  - (ب) الرجاء والخوف
  - (ت)الرياء والعجب

۱-للتوفيق-ل ۲-طرو «المواقع النجوم ص ۲۱» ۳-الاستقامة لها-ط ٤-ماترك شيئا-ط ٥-المواقع النجوم ص ۱۶ ۲- يهيئه-ط-يهب-ل ۷-يفنيك عن «المواقع النجوم» ۸-لشمسك-ط -عليك بشمسك-ل

#### ٥٦/مصباح الانس

مبدئه يعطيك الكرامات المساة بخرق العادات ١، ووسطه يفيدك الفناء عن الصفات ٢ بشهود فناء الكل في احدية الذات، واخره يفيدك التنعم بمشاهدة الذات التي هي نهاية اللذات.

٢/١٢٦ فلكل من المبتدى والمتوسط والمنتهى توفيق على حدة ٣ وهو هذا الشكل الجامع لاقسام التوفيق على ما وصفه الشيخ الكبير استاذ التحقيق، وقد عين الوظائف الاسلامية لامام عالم الشهادة وسماها بالمواقع، والايمانية لامام عالم الجروت والملكوت، والاحسانية للقطب الجامع وسماها بالمطالع.

۱۰ ۲/۱۲۷ ثم قال: والناس في نتائج التوفيق قسان: منهم من يحصل له على الكمال ١٠ وهو القطب صاحب الوقت - ومنهم من ينتهى به الى حيث قدّره العليم الحكيم، والتوفيق ١٠ اذاً صح وذلك ٢٠ بتحصيل العلم المشروع بالحق والخلق والشرع وطريق النجاة؛ انتبج الانابة وهى الرجوع من الخالفات والمعالى بالباطن ومن غير الحق الى الحق، فهى علامة صحة التوفيق.

۱۲/۱۲۸ ثم نتيجة ۱۷/۱۲۸ و ملانابه و ملانية التوبة؛ وهي الرجوع من الخالفات بالظاهر بتركها في الحال والندامة على مارضية في يتيجة التوبة و علامتها الحزن؛ وهو ٥ حالة اذا قامت بالعبد اشغله ٢ عن غير الحق، ثم نتيجة الحزن الخوف عن فوات الوقت، فالحزن على ضياع ٧ الماضي والخوف للحال و ١ المستقبل، ونتيجة الخوف الاستيحاش عن الاغيار وماسوى الحق تعالى، وتتائجه كثيرة - كالزهد والفرار ٥٠ -

٢/١٢٩ ومنها الخلوة ؛ ونتيجة الخلوة الفكرة في حصول موجبات الوصول؛ والفكر ينتج ذكر المطلوب، والذكر ينتج الحضور مع المذكور، فدوام الذكر ينتج دوام الحضور وهو ينتج وهو ينتج

# 1 - مبتداء خبره جملة: انتج الانابة - ش # 2 - اي صحة التوفيق - ش # 2 - مبتداء خبره التوبة، ويحتمل منها عطف على النتيجة وكذلك قوله: نتيجة التوبة وعلامتها الحزن - ش # 3 - اي الى الله تعالى حيث قال: ففروا الى الله.

۱-العادة-ط ۲-يفنيك عن الصفات «المواقع النجوم» ۳-حدته-ط-حده-ل ٤-المواقع النجوم ص ١٧ ٥-هي-ن-ع ۲-اشغلته-ل ۷-ايضاع-ل ۸-او-ل ۹-دوام المراقبة-ط الادب مع الله تعالى وهو حقل اليدين ١٠: الغلو والجفاء، والادب ينتج مراعاة الحدود الشرعية؛ وهو ينتج القرب المنتج للوصال المنتج للانس مع الله تعالى المنتج للادلال والانبساط؛ وهو ارسال السجية ١ والتحاشى عن وحشة الحشمة ٢٠، والادلال ينتج السئوال المنتج للاجابة، ويسمى جيع هذه المقامات المعرفة، هذا مافيه وتتميم المقامات الكلية فيا نذكره ٣٠.

٢/١٣٠ ومنها ماجعه الشيخ علم الهداية قطب العارفين محمد بن عبد الله الانصارى المروى في منازل السائرين وهذه صحيفتها ٤٠.

◄ ١ -- حفظ الحدين - حط الحدين - ن - ع - ل -- حفظ الحدين - ط - اى حفظ لحدود المعينة في الشرع والعقل المنور مع الحق والخلق من غير زيادة فيقع في الغلو، كما فعلت النصاري في حق المسيح والنصيرية في حق امير المؤمنين عليها السلام، ومثل الدقائق المذمومة في العبادات، كالوضوء والغسل والتيمم وغيرها ولاينفع الانسان فيقع في الجفاء، كما في التاركين للعبادات والمرتكبين للفسق والفجور المضيعين لحقوق الناس المالكين لحرمتهم واعراضهم - ش ٣٠- اي ترك الطبيعة على حالما من غير حصول الميان والوحشة الحاصلة في بدو الامر عند ملاقاة المحبوب، فإن في ملاقاة المعشوق وحشة وهياناً الماء أيرفع عند الأنس-خ ٣٠- بصيغة المتكلم مع الغير، اى في قوله: اعلم ان النفس الانسانية هيئة اجتاعية والى اخره، اعلم ان الفاضل الشارح ذكر اولا في هذا الفصل الخامس الذي ابتده لافادة ما افاده البحل هي ضبط كليات مهماتُ العلم والعمل طرقا اربعة: الاولى ما اختاره حجة الاسلام ابو حامد محمد الغزال في القسم الثاني من كتاب بيواهر القر آن، الطريقة الثانية ما اختاره الغزالي ايضاً في كتاب منهاج العابدين، والطريقة الثالثة ما اختاره الشيخ الاكبر محى الدين العربي في مواقع النجوم، والطريقة الرابعة ما الحتاره الشيخ قطب العارفين محمد بن عبدالله الأنصاري في منازل السائرين، وصور كل واحد نما اختاره من الطرق يشكل للتسميل والتفهيم ولكن الاشكال الثلاثة لم تكن موجودة في النسخة التي تكون عندنا وانا ايضاً لم نتكلف في تعيين الاشكال وترسيمها لاحتال وقوع الاختلاف ولعدم الاحتياج في فهم المرام اليها، ثم ذكر في بيان المنازل والمقامات كلاماً طويلا مشتملاً على التحقيق والتدقيق ومع كونه طويلاً في غاية الاختصار والاعتدال وهو مأخوذ من كلام الشيخ سعد الدين الفرغاني في شرح القصيدة بقوله: اعلم ان النفس الانسانية الى اخره، جزاه الله احسن الجزاء - ش عدا استنسخ هذا الشكل من شرح منازل السائرين: قسم البدايات وهو عشرة ابواب: اليقظة – التوبة – المحاسبة – الآنابة – التفكر – التذكر – الاعتصام – الغرار - الرياضة - السياع.

قسم الابواب وهو عشرة ابواب: الحزن - الخوف - الاشفاق - الخشوع - الاخبات - الزهد - الورع - التبتل - الرجاء - الرغبة. التبتل - الرجاء - الرغبة.

قسم الاخلاق وهو عشرة ابواب: الصبر - الرضاء - الشكر - الحياء - الصدق - الابشار - الخلق -التواضع - الفتوة - الانبساط.

١- السبحة - ط - ن - ع

المسمى ذلك البخار بها روحاً حيوانياً ومن الاثر الروحاني الذي به بائن سائر الارواح المسمى ذلك البخار بها روحاً حيوانياً ومن الاثر الروحاني الذي به بائن سائر الارواح الحيوانية، وقد حجبت عن اصل فطرة ١٠ ذرّتها الجسانية الجيبة بـ ((١٠-الاعراف) والينا طائعين (١١-فصلت) وكذا فطرة روحانيتها بحكم خواص التطويرات واحكام التعويقات وغلبة احكام الطبيعة والحيوانية عليها، فغفلت عن اصل فظرتها؛ متوجهة الى حظوظها المختصة بالنشأة الحسية العاجلة، فكانت كالنائم المعرض عن الحسوسات الثابتة؛ عافلاً عنها؛ مقبلاً على الخيالات الزائلة، وكان حكم هذه الغفلة شاملاً حقيقة ٢ الشر الالمي عافلاً عنها؛ مقبلاً على الخيالات الزائلة، وكان حكم هذه الغفلة شاملاً حقيقة ٢ الشر الالمي الوجودي وحقيقة الاثر الروحاني وحقيقة النفس الانسانية الحيوانية، وبحكم غلبة احكام الكثرة على هذه الحقائق الثلاثة انحرفت اخلاقها واوصافها اما الى تفريط او افراط، وخنى المنافئة الرابعض الاشخاص المنابلك الصورة في المسوخين. ١٠٠٠

٢/١٣٢ ثم انبعض القلوب الجذب سرة الوجودي المفاض على حقيقته واستتبع الاثر ا

-قسم الاصول وهو عشرة ابواب: القصد - العزم - الارادة - الادب - اليقين - الانس - الذكر - الفقر - الغني - المراد.

قسم الاودية وهو عشرة ابواب: الاحسان-العلم-الحكمة-البصيرة-الفراسة-التعظيم-الالهام-السكينة-الطمأنينة-الهمة.

قسم الاحوال وهو عشرة ابواب: المحبة → الغيرة – الشوق – الغلق – العطش – الوجد – الدهش - الميان – البرق – الذوق.

قسم الولايات وهو عشرة ابواب: اللحظ – الوقت – الصفا – السرور – السر – النفس – الغربة – الغرق – الغيبة – التمكن.

قسم الحقائق وهو عشرة ابواب: المكاشفة - المشاهدة - المعاينة - الحيوة - القبض - البسط - السكر - الصحو - الانفصال.

قسم النهايات وهو عشرة ابواب: المعرفة – الفناء – البقاء – التحقيق – التلبيس – الوجود – التجريد – التفريد - الجمع – التوحيد.

اى عن نحو وجودها المنالى الجسماني الذي يكون لها في عالم المثال المطلق المسمى بلسان الشرع بعالم الذر –
 ش – قطرة ذاتها – ل ج ۲ – بالحاء المهملة، اى الصورة التي محى اثارها، ويحتمل ان يكون بالمعجمة، اى المسوخة التي تبدلت عن صورتها الاصلية – خ – الممسوخين – ل

١-القبابي-ط-ن-ع ٢-لحقيقة-ن-ع ٣-الاعتدالي-ن-ع-ل ٤-للاثر-ل

الروحانى، والنفس الانسانية بحكم ظهور اثر؛ قيل من قيل - لا لعلة - وَردّ من ردّ - لا لعلة - وبموجب جذبة من جذبات الحق توازى عمل الثقلين؛ وكان من الاولياء الذين اخرجهم من الظلات الى النور بلاسعى وتعمل، وبعضهم ظهر له النور الايمانى من باطنه ثم رأى عينه، ومظهريه الروحانى والنفسانى؛ مسجونين في سجن المتلبس باحكام الطبيعة واثار الحجب، فقال منتها لمظهريه عن نومة االاعراض عن الحقيقة والاستجابة للجبار: ياصاحبى السجن عارباب متفرقون خير ام الله الواحد القهار (٣٩-يوسف) فتنبهت ياصاحبى السجن عارباب متفرقون خير ام الله الواحد القهار (٣٩-يوسف) فتنبهت فقالت: ياحسرتا على مافرطت في جنب الله (٥٦-الزمر) فاحست بحكم هذا التنبيه انه فقالت: ياحسرتا على مافرطت في جنب الله (٥٦-الزمر) فاحست بحكم هذا التنبيه انه وجب عليها ثلاثة امور مهمة:

٢/١٣٣ اولها الاخذ في السير عن مقار الحكام عاداتها ولذاتها الفانية الطبيعية علازمة الامر والنهي في جيع حركاتها فولاً وفعلاً، وهذا متعلق بمقام الاسلام.

٣/١٣٤ وثانيها دخول النفس من حيث واطنها في الغربة بالانفصال عن ذلك الحل ٣ والاتصال باحكام وحدة باطنية من الاحداد المحلم المحام الاعان.

٢/١٣٥ وثالثها حصول النفس من حيث سرّها على المشاهدة الجاذبة الى عين التوحيد بطريق الفناء عن احكام الحجب والقيود الطارئة بالتلبس باحكام المراتب حين التنزل، وذلك متعلق عقام الاحسان.

٢/١٣٦ اما الاخذ في السير فنقسم الى ثلاثة اقسام؛ كل ٢قسم يتضمن اموراً كلية مساة بالمقامات لاقامة النفس في كل منها لتحقيق ماتحت حيطتها المتناوبة ١٠على النفس المساة احوالاً لتحولها، وذلك ٢٠لان للنفس ثلاثة وجوه:

٢/١٣٧ الاول وجه توجهها بقواها التي تدبير البدن وتوطينه ١٧لى مافيه نفعه

◄ ١ - قوله: المتناوبة وقوله: المساة صفتان - ش
 ◄ ٢ - أي الانقسام الى الاقسام الثلاثة - ش

١-نوم-ل ٢-مقامه-ط ٣-المقر (ط-ن-ع)-ل ٤-دخول-ط-ن-ع-حصول محل-ن-ط ٥-الحادثة-ل ٦-ثلاثة كل-ط-ل ٧-توطله-ط-توصيله-ل

٦٠/ مصباح الانس

عاجلاً او آجلاً على وجه جيل؛ اي على وفق الشريعة؛ فيسمى مقامات السير؛ وهذا ١ الوجه بدايات ١٠ فانه بداية الاخذ في استعداد السير.

۲/۱۳۸ الثاني وجه توجمهما الى عينها بتعديل صفاتها وتسكين حدّتها وثباتها ٢، وهذا باب دخولها من الظاهر الى الباطن فيسمى قسم الابواب ٢٠.

۲/۱۳۹ الثالث وجه توجهها الى باطنها - اعنى الروح والسرّ الربانى - واستمدادها منها فى ازالة الحجب وقبوله المدد، ولهذا يسمى قسم المعاملات ٣٠، وملاك مقامات كل قسم ثلاث؛ والباق متمات.

٢/١٤٠ فاهم قسم البدايات التوبة؛ وهي الرجوع من الخالفة الى الموافقة ٣ ومن الظاهر الى الباطن؛ ويدخل فيه اليقظة والانابة والحاسبة

٢/١٤١ وثانيه الاعتصام بحبل الله، وهو التمسك بامره ونهيه وتأسيس اقواله و افعاله و افعاله و افعاله و افعاله و افعاله و اخواله عن يقين على الشريعة ويدخل فيه النفكر والتذكر والساع، فالاعتصام بالله التوفيق لجمع السمائه وصفاته وتعلقا في الاسلام وتخلقاً في الايمان وتحققاً في الاحسان.

٢/١٤٢ وثالثه الرياضة، وهي ازالة الشهاس ٧عن النفس بقطع مألوفاتها ويخالفة مراداتها، واعظم اركانها دوام الملازمة على ذكر لا اله الا الله على العموم ١٠ او ذكر اخر لازالة قيد حجاب معين عن تلقين مرشد ليكون اثره في ازالة ظلمة الحجب اقوى؛ وعن حضور ودفع كل خاطر ٥٠ حتى خاطر الحق، ومنع كل تفرقة وتوجه ٨ساذج عن العقائد

\* 1 - قسم البدايات: اليقظة - التوبة - المحاسبة - الانابة - التفكر - التذكر - الاعتصام - الفرار - الرياضة - الساع، \* 7 - قسم الابواب: الحزن - الخوف - الاشفاق - الخشوع - الاخبات - الزهد - الورع - التبتل - الرجاء - الرغبة، \* 7 - قسم المعاملات: الرعاية - المراقبة - الحرمة - الاخلاص - التهذيب - الاستقامة - التوكل - التفويض - الثقة - التسليم، \* 2 - اى لازالة مطلق الحجاب - ش - اى ذكراً عاماً في جميع حالاته من عبر ان يكون مقامه مقام هذا الذكر، فإن هذا المقام لا محصل له الا في قسم النهايات، والحاصل ان هذا الذكر في هذا المقام ليس ذكراً للذاكر، بل وسيلة الى ازالة الحجاب - خ \* 0 - اى على ما يعتقده - ش

۱-السير من هذا -ل ۲-تسكين ثباتها -ل ۳-الرجوع الى الموافقة -ط ٤-لجميع -ن -ع -ل ۵-والاعتصام بالله بالتوفيق جميع اسمائه -ط ۲-صفاته تعلقا -ل ۷-التماس -ط ۸- بتوجه -ن -ط -ع -ل على اعتقاد مايعلم الحق نفسه بنفسه في نفسه ويعلم كل شئي وعلى مايفهمه رسوله من ربه، ويدخل فيها باب الفرار والمجاهدة والمكابدة ١٠

٣/١٤٣ ثم نقول: اذا صارت هذه الثلاثة ملكة النفس يستعد للدخول في قسم الابواب الذي ملاك مقاماته ايضاً ثلاثة:

٢/١٤٤ اهمها الزهد؛ وهو الاعراض عاهو خارج عن ذاته من الاعراض والاغراض الظاهرة اولاً؛ وعن الباطنة ثانياً؛ وعن كل ماهو غير ٢ ثالثاً، ويتضمن الرجاء والرغبة والتبتل.

٢/١٤٥ وثـانـيها الـورع وهو الاحتراز عن كل مافيه شـوب انحراف شرعى او شبهة مضرة معنوية، ويتضمن القناعة؛ وانه ١٠ صورة التقوى.

٢/١٤٦ وثالثها الحزن على مافات من الكمالات واسبابها، ويتضمن الخوف و الحذر والاشفاق والخشوع والاخبات.

٢/١٤٧ ثم نقول: وبتملك ناصية هذه الثلاثة يستحق المعاملة اعطاءً من حظوظها واخذاً من حقوقها.

٢/١٤٨ فاهم مقامات المعاملة الإخلاص وهو تصفية كل عمل قلى او قالبي من كل شوب، ويتضمن التهذيب والاستقامة.

٢/١٤٩ وثانيها المراقبة وهي دوام ملاحظة المتوجه اليه ظاهراً وباطناً، ويندرج فيه الرعاية والحرمة.

٢/١٥٠ وثالثها التفويض؛ وهو كلة الامور كلها قبل الرجوع وبعده الى مجريها؛
 علماً بانه اعلم بمصالحها واشفق عليها واقوى، وذلك لسبب هو التوكل؛ وبلا سبب هو
 الثقة، وفي مقابلة مزاحة ٣ العقل والوهم هو التسليم.

٢/١٥١ فاذا تحققت النفس بهذه المقامات مع المداومة على الذكر بجمع الهمم ؟ ودفع المؤاطر؛ يزول عنها احكام الكثرة ويظهر ٥ اثر وحدة جعيتها، وهو القلب المختص بالنفس

۱۵ الورع مظهر التقوى - ش

١-المكائدة-ط-ل ٢-عن ماهو غير-ط ٣-مقابلة مراحه-ل ٤-الهم-ل ٥-ظهر-ل

- لا الحقيق - ويظهر حكم الوحدة في سمعه وبصره ايضاً، فلايرى كل مايرى الاحسنا جيلا ولايسمع الاكذلك؛ لتجرد فعل الله الوحداني السارى في جميع الاشباء في نظره؛ وهذا هو التجلى الفعلى والتوحيد الفعلى، وربما يقع للسالك ههنا ميل ١ حتى بحكم مناسبة فعلية ونسبة جميعة الى بعض المظاهر الحسية الحسنة من الصور الانسانية التي هي اشمل المظاهر حسناً وجالاً وكالاً، والتجلى الفعلى لا يكون ابداً الا في مظهر، فن ١٥ هنا ابتداء القصيدة التائية لابن فارض.

٢/١٥٢ فنقول: اذا فنيت عن نفس السالك في هذه المقامات التسعة حجب الكثرة وظهرت وحدتها؛ انتقلت عن مقام الاسلام الى باطنه الذي هو نور حدقة الايمان.

7/107 ولما كانت العلاقة بينها وبين الروح والسر قوية جداً في هذه النشأة؛ ولكلٍ من الثلاثة نشأة مخصوصة به، فنشأة ٢ النفس حدية وحكمها في مرتبة الاسلام، ونشأة الروح غيبية اضافية وحكمها مختص بباطن الإيان، ونشأة السر غيبية حقية ٣ وحكمها مختص بقام الاحسان، ونشأة كل واحد غربة بالنسبة الى غده، وكل نشأة غلب اثر ها كان صاحبها مستتبعاً ٤ صاحبه م، لاجرم ٢٠ كانت النفس في مقام الاسلام سنتبعاً صاحبه قي رجوعها الى مولاها،

٢/١٥٤ فلما انتهى سيرها بظهور وحدتها؛ آل ١١مر السير الى الروح وتحققها بحقيقة ٨ الايمان بازالة خفايا احكام انحرافية باقية في الروح - وان زالت عن النفس - وذلك لتأثر المنطبع من الاثر الحاصل في المرآة، فيشرع الروح في السير لازالتها و استتبعت النفس دفعاً لتوقع ١ الشّر؛ والسّير ٣٠ جلباً للنفع؛ فوقعت النفس في غربة.

٢/١٥٥ وهذه المرتبة الايمانية لها ركنان:

٢/١٥٦ احدهما قسم الاخلاق ٤٠ التي هي بمثابة الشروط في الصلوة، وثنانيها قسم

<sup>\*</sup> ١ - خبر مقدم قوله: ابتداء القصيدة، ابتداء مؤخر - ش \* ٢ - جواب لقوله: و لما كانت العلاقة - ش \* ٣ - عطف على النفس، تدبر - ش \* 2 - قسم الاخلاق : الصبر - الرضاء - الشكر - الحياء - الصدق - الإيثار - الخلق - التواضع - الفتوة - الانبساط.

١-اللسالك ميل-ط ٢-مخصوصة فنشأة -ط ٣-حقيقية -ط-حقة -ن-ع ٤- في وطنه - ن - ع - ل
 ٥-صاحبيه - ن - ع ٢-صاحبيه - ن - ع ٧-الى - ط ٨- بحقائق - ط - ل

اصول الطلب المترتب عليها الوجدان، فاعم الاخلاق حكما؛ الصبر الذي لايتم شئى من المقامات والاعال والاخلاق والاحوال الابه، وحقيقته حبس النفس على الطاعات، ثم على ترك رؤية الاعال وترك الدعوى مع مطالبة الباطن ذلك، وعلى الاعراض من اظهار العلوم والاحوال وكل مايبدو للروح من المواجيد والاسرار، ثم حبس السر والروح عن الاضطراب في كل مايبدو من الالهامات والواردات والتجليات والثبات على ذلك، ثم على مقاساة البلايا لرؤيتها؛ رافعة للحجب الرقيقة النورانية حتى يصير كل محنة بتلك الرؤية منحة معلى منحة ١٠ ويصير، وظيفته شكراً بعد ان كان ١ صبراً.

٣/١٥٧ وثانيها الشكر على نعمة التخليق اولاً وعلى المداية ثانياً وعلى التأييد في اداء حقوق الطريق ثالثاً وعلى البلوغ الى رتبة التحقيق رابعاً، ويندرج فيه الصدق والتواضع والخياء والخلق والايثار والكرم والفتوة.

٢/١٥٨ وثالثها الرضاء وهو وجدال نفس السالك وروحه وسرّه؛ كل ٢٠ مايقع في الوجود صادراً ٣٠ من الله تعالى؛ مطابقاً على الدها، فلا يكره شيئاً الا ما يخالف الشرع ٢، فيكرهه بلسان الشرع موافقة ٣له، لامن كونة فعل الله العلم الحكم.

٧/١٥٩ ثم نقول: اذا تحقق السالك بهذه الاخلاق؛ نحت ٤ اثقاله فيسرع ٥ مجداً في سيره كسائرٍ حُصل مقصوده بمرأى منه فيكون محققا لمقامات الاصول ٥٠ التي بمتزلة الاركان للصلوة، وتلك اربعة:

٢/١٦٠ اولها القصد الصحيح في التوجه عن بصيرة وطمأنينة بحكم التجرد عن كل مايعوقه، فاذا قصد ربما يعتريه نوع التفات الى اثر من اثار ما انقطع ٦ يجره ٦٠ الى وراء؛ مع

١- لرؤيته ان تلك البلايا نعم عظيمة و يجب الشكر على النعم - ش ٢٠ مفعول اول للوجدان - ش
 ٢٠ حال عن فاعل يقع او هو ايضاً مفعول، تدبر - ش ٤٠ مفعول ثان - ش ٤٠ قسم الاصول: القصد - العزم - الارادة - الادب - اليقين - الانس - الذكر - الفقر - الغنى - مقام المراد، ٢٠ صفة لقوله: نوع التفات او لقوله: اثر - ش

۱- کانت - ل ۲ - الامایکون مخالفا للشرع - ل ۳ - مرافقة - ل ٤ - ای ازال - یخف - ل ۵ - فیشرع - ن - ع ۲ - انقلع - ن - ع

قوة باعث السير، فيحتاج الى تقوية الباعث بقطيع ذلك الاثر ويسمى عزماً، وهو الاصل الثانى، فالقصد يقويه ١٥ الارادة الباعثة على الجد في السير، والعزم يقويه ١٥ الادب الذي يظهر الخوف بصورة القبض؛ والرجاء بصورة البسط؛ ويراعى التوسط بينها، فان اجتلاء قرب المقصد مما يوجب بسطاً؛ يوجب اقدامه واستقبال ٣٠ حضرة الحبوب، وهيبته ٥٤ يستلزم قبضاً يوجب احجامه ٢ والادب بحفظ ١٣ التوسط، ولذا يقوى العزم، فاذا صح عزمه ورقت حجب خلقيته وانقطع تلفته ١٤ الى الاحكام الكونية الموجبة للجهد والتودد ٥٠ يظهر حكم الاصل ١ الثالث وهو اليقين من حيث رتبته الثانية التي هي عين اليقين، ومعناه السكون بالاستغناء عن الدليل بشهود الفعل الوحداني السارى في كل شئى، وعلم اليقين السابق معناه السكون بما غاب، بناء على قوة دليله، وهو متعلق بمرتبة الاسلام وهذا بالايمان، واما حق اليقين: فباسفار ٥٠ التحليات الصفاتية اولاً وطلوع الشمس الذاتية في المرتبة الاحسانية؛ ويدخل في هذا الفير من النبير الانس والذكر الباطني.

7/171 فأذا وصل الروح ال هناخلص عن جيع قيود الانحرافات وظهر تجلى وحدة الفعل المضاف الى ربهاء والتعديد الفال المغالب الواقعة بين رتبة السر والروح والنفس، فيصل حكم آولا ولايزال العبد يتقرب الى بالنوافل حتى احبه، فيلق السائر عمى تسياره الوينتهى كربة غربته واستاره الم يتداركه الاثار الحبية فينقله من مقام الكون والبون الى حضرة الصون والعون، فيتحقق بالفقر ۱۰ الذى هو الاصل ۱۱ الرابع؛ وهو الخقيق عن جميع احكام الغيرية – حتى عن رؤية الخلق وعن ننى تلك الرؤية ايضاً -

١٦- تقوية - ط - الضمير راجع الى القصد مفعولاً والارادة فاعل - ش ٢٠- تقوية - ط - الضمير راجع الى العزم مفعوله والادب فاعله - ش ٣٠- عطف على اقدامه - ش ٤٠- عطف على اقدامه او عطف على العزم مفعوله والادب فاعله - ش ١٠٠٠ وضميره راجع الى اجتلاء اسم ان؛ وخيره قوله: يستلزم قبضاً ... الى اخره او هيبته عطف على استقبال المحبوب وهيبته يستلزم قبضاً ... الى اخره او هيبته عطف على الاجتلاء والضمير راجع الى المحبوب، اى استقبال المحبوب وهيبته يستلزم قبضاً ... الى اخره او هيبته عطف على الاجتلاء والضمير راجع الى قرب المقصد - ش ٥٠- الاسفار اضائة نور الصبح وافنائه لظلمة الليل، فاستعير هنا لاستيلاء نور التجلى الالحى على ظلمة رسوم الكونى - ش ١٠٥- باضافة لفظ حكم الى قوله: ولا يزال - ش

۱-الركن-ن-ط-ع ۲-احجابه-ط ۳-يحفظ-ط-ل ٤-تلقيه-ل ٥-للجمهل والتردد-ن-ع-ل ۲-الركن-ط-ن-ع-ل ۷-مرتبة-ط ۸-سياره-ط-تسياره-ن-ط ۹-استتاره-اساره-ن-ع ۱۰-بحقيقة الفقر-ل ۱۱-الركن-ن-ع لان اشتقاق الفقر من ارض قفراء – على القلب- ١٥ لانبات فيها اصلاً.

٧/١٦٦ ولما كان نسبة الفاعلية الى الروح اقوى، لشدة ارتباطه باحكام الوجوب؛ ونسبة الانفعال الى النفس الحيوانية اشد لقوة ارتباطها بالحضرة الامكانية، وقد شاهد كل منها من السرّ تعلق ظهور كهاله الخصيص ٢٠ بالاخر ٣٠، فحنّ الروح الى النفس حنين الزوج الراضى الى زوجته الموافقة وبالعكس، فامتزجا بكل مايتضمن كل منها من اثار الوحدة الاعتدالية امتزاجاً بطور ١ اخر، فتولد بحكم اجتاعها من مشيمة جمعية النفس ولد قلب حقيق جامع بين جميع احكامها ٢ واحكام السرّ - ظهور ولد بارّ بوالديه - وصار هذا القلب الجامع التق؛ النق عن احكام الانحرافات؛ مرآةً وجلى للتجلى الوحداني الصفاتي، فيشمل هذا ٣ التجلى جميع قواه ٤ الظاهرة؛ فانشق رابع ابطن سمعه وبصره ونطقه، وحينئذ يكون السائر متخطيا جميع المراتب الكونية وهاخلاً في مبدأ الحضرات الحقية المسمى بمقام يكون السائر متخطيا جميع المراتب الكونية وهاخلاً في مبدأ الحضرات الحقية المسمى بمقام الاحسان ٤٠ وبانت له حقيقة كنت سمعه الى الخرة ٥٠

٢/١٦٣ ثم نقول: فعند ذلك ترقيه المعند الاطبية على مرتبة اسم الى مرتبة اسم اخر اعلى منه حيطة وكلية وتسير ٧به في وادع و من وادع واثر من على وحكة وبصيرة ٥٠ قلبية سرية - لاعقلية او روحية - ووادى فراسة تفرس ٨ فيها المغيبات الشاردة عن الافهام سرته ١٥ بديمة - لانظراً و استدلالاً - ثم في وادى الالهام ١ عند رجوع سرته الى حكم المظمهر وحجابيته، والإلهام علم رباني وارد على القلب؛ منصبغ بحكم الحال الغالب حالتئذٍ، ثم في

◄ 1 - اى الفاء بالقاف والقاف بالفاء ، اى كون القاف مكان الفاء والفاء مكان القاف - ش ◄ ٣ - صفة الكمال - ش
 ٣٣ - متعلق بالتعلق ، اى تعلق ظهور الكمال المخصوص لكل منها بالاخر ، اى توقف ظهور الكمالات الخاصة لكل منها على الاخر - ش ◄ ٤ - قسم الاودية : الاحسان - العلم - الحكة - البصيرة - الفراسة - التعظيم - الالكمام - السكينة - الطمأنينة - الممة ١ ◘ ٥ - اى بصيرة قلبية يحصل من مقام السرّ وهو ارفع مقام للقلب، لان القلب يترق من مقامه بنور العقل والبصيرة ، اذ حصل ما يحصل فيه بالكشف ، والعقل يحصل العلم بالفكر والروية ، فاذا ترقى مقام القدس والهداية الشرعية صار بصيرة ، ونهاية البصيرة مقام السرّ الذى يحصل ما يحصل منه بالكشف - ش ◄ ٣ - فاعل تقرس ، وقوله : المغيبات مفعوله ، فان الفراسة هو ابصار حكم الغيب من غير المتدلال بشاهد ، كالاستدلال بالدخان على النار وبالبرق على المطر ، ولا اختبار بتجربة - ش - بداهة - ل

۱-بطرز-ل ۲-احکامها-ن-ع-ل ۳-حکم-ن-ع ٤-قواها-ل ٥-ــالحديث-ل ۲-ترقية-ل ۷-اويسبربهمن-ل-ينشر-ط ۸-يفترس-ل ۹-المام-ط-ل

٦٦/مصباح الانس

وادى طمأنينة السرّ عقيب اضطراب حاصل من هيبة او دهشة بين ١ احكام جلال الغيب، ثم في وادى سكينة واقعة عند تردد من اثر تلك الاحكام، ثم في وادى همة مشيرة ١٠ شدة انتهاض الى معالى الامور واطلاقها.

4/174 ثم نقول: بعد قطع هذه الاودية يظهر ٢٠هذه الحقيقة الحبية الغالب حكمها على سرّ هذا السائر بموجب: فاذا احببته، في قلبه ٣٠ وسرّه ونفسه وروعه ٢؛ خواصها ٤٠ وشئونها المتفرع بعضها عن بعض؛ لازالة خفايا بقايا قيود كل واحد منها باوصاف مختصة لايطلع السيار عليها البتة ٣٤ ولازالة ٥٠عين تعيّنه وتقيده به ايضاً، وعبر ٢٠عن كليات تلك الخواص ٧٠ بعض المحققين بقسم الاحوال ٨٠.

۱۹۱۹ مناولها الغيرة المقتضية ازالة الغيرية ونفض الثار الخلقية عن اذيال الحقية ٥، ثم الشوق الذي هو اثر الغيرة وبه ٦ هبوب قواصف قهر الحبة لشدة ميلها الى الحاق المشتاق بمشوقه والعاشق بمعشوقه، ثم القلق و هو ظهور اثر الشوق في المشتاق بحصول اضطراب قوى وحركة مزعجة ٧معنوية لرفع الحائل الذي هو عين تعينه وتميزه ٨، ثم العطش الحاصل فيه

٣ - اى المتيرة انتهاضا شديدا فهو، اى انتهاضاً؛ مفعول مطلق من غير لفظة والمعنى انه هم همة، متعلقة بالحق تعالى وتتصاعد عن الاحوال ولا تتعلق بالوسائط التي هي واردات تتأثر بها نفس السالك او تجليات نورية من المواهب؛ كالشوق والوجدواليرق والذوق وامثالها؛ وعن المقامات؛ كالتوكل والرضاء والتفويض وامثالها؛ وتستحقر الثواب واجور الاعمال؛ وكذلك درجات الجنان والمنازل الرفيعة، ولا تقصد ايضاً تجليات الافعال والصفات والاسماء ولا تقف عندها، بل تجاوزها وطلب التجلي الذاتي والفناء في الاحدية، وهذه الدرجة الكاملة التنامة الاخيرة من الهمة تطلب اعلى المقام والمزانب، كما ان الدرجة الاولى من الهمة هي الاعراض عن الامور الاالمرود النائلة الفائية الشهوائية وهذه الحقيقة فاعل يظهر الزائلة الفائية الشهوائية وطلب الامور الاخروية الباقية الثابتة، تدبر - ش ع ٢ - وهذه الحقيقة الحبية - ش من باب الافعال - ش ع ٣ - متعلق بيظهر - ش ع ٤ - مفعول يظهر والضمير راجع الى الحقيقة الحبية - ش من باب الافعال اخر لاظهار الحقيقة الحبية خواصها، وضمير تعينه وتقيده راجع الى السائر وضمير به راجع الى التعين ولازالة نفس تعين السائر وتقيده بالتعين ايضاً، كما لازالة الخفاء المذكورة في احدى النسختين الموجودتين عندنا، نعم ولازالة تعينه وتقيده بالتعين ؟ فأجاب بقوله: نعم! لازالة عين تعينه ... الى اخره، فافهم واغتم - ش عبر - ل عبر - ال جرح اى خواص الحقيقة الحبية - ش عبد - قسم الاحوال: الحبة - تنيل نفس تعين السائر وتقيده بالتعين ؟ فأجاب بقوله: نعم! لازالة عين تعينه ... الى اخره، فافهم واغتم - ش عبر - ل جرح - الدهش - الحين حواص الحقيقة الحبية - ش عبد - قسم الاحوال: الحبة - المؤق - الشوق - القلق - القلق - العطش - الوجد - الدهش - الحين حاليق - الذوق

۱-هی-ك ۲-روحه-ل-ن-ع ۳-البتةنعم-ك ٤-نقض-ك ٥-الحقيقة-ك ۹-هو-ن-ع-ك ۷-تزعجه-ط ۸-تميزهبه-ك من اثر تلك الحركة المزعجة يوجب كآبة وحرقة لايرويه الاقطرة من سلسبيل العناية، ثم وجدان السرّ ١٠ اثر ٢٠ الالم والقهر من ذلك القلق بحيث يكاد ٣٠ يفنيه ١ ذلك عن تعينه، ثم الميان الذى هو تحقيق ٢ الغيبة من اثر الوجدان، ١٠ ثم البرق وهو لائح اطلاق مددى مترتب على تلك الغيبة من اثر التعيّن؛ قاهر وساتر ظلمة تلك الاثر بالكلية، ثم الذوق وهو قطرة مطرة نازلة من ضمن ذلك ٣ البرق من الحضرة العائية مستدعية تسكين حرقة العطش المذكور.

٢/١٦٦ ثم نقول: فهذه احوال مرقية سير السائر ومنقله ٤ من الحضرات النازلة الجزئية الى الحضرات الرفيعة الكلية بما اشتمل عليه الاسم الظاهر الذي حكمه رؤية الوحدة الوجودية في عين الكثرة الظاهرة بالنفس، وبمقابلة ازالة القيود الجزئية يزداد سير السيارة ٦ قوةً وقدرةً ٧ في مدارج نهايات الاطوار.

 ١٠ اضافة الوجدان الى السرهي الإضافة الى الظاهر - شر - ۲۵- بالفتحات الثلاث مفعول للوجدان، اي وجدان سرّ السائر اثراً نورانياً يوجب القلق والالم ويبعث الشوق الى شدة الطلب، فان الوجد كما حقق (خص) لهب نوري تشتعل من شهود عارض مقان اي كشف دفعي الوجود يبدو بغتة فيقلق صاحبه. وبعبارة اخرى: الوجد نور من انوار الاحوال المشوق مقلق داع الى الترقى في الاحوال والمواهب، سواء كان ذلك الاثر اثراً صورياً حسياً - كما في الكشف الصوري اللتاني + الرسعي معقولاً - كما في الكشف المعنوي العقلي - او نوراً من انوار الذاتية الازلية - كما في التجلي الاسماني والذاتي - تدبر تفهم، ويمكن ان يجعل اضافة الوجدان الى السرّ هي الاضافة الى المفعول؛ على ان يكون السرّ بفتح السين المهملة بمعنى السرّة والسرور، لابالكسر كما في السابق، وقوله: اثر الالم - بكسر الاول وسكون الثاء المُثلثة - اي وجدان السائر السرّة والانبساط عقب الالم والقهر الحاصل من ذلك القلق لاجل مشاهدته ذلك العارض النوري على التامة المذكورة سابقاً، فافهم - ش \*٣٠٠ متعلق بالوجدان ثم بحصل الميان والغيبة لاجل الوجدان ثم يلمع البرق وهو اول مايبدو من أنوار التجليات من اثر التعين، فيقهر ويستر ذلك البرق ظلمة اثر التعين الامكاني بالكلية فيدعوه الى الدخول في طريق الولاية، فهو نور من انوار الاحوال وداع الى الدخول في الولايات، فالبرق مبدأ الاخذ فيها فهو انور واجذب من نور الوجد، لانه - اي الوجد - داع الى الترقى في الاحوال وشوق مقلق ومبق للوجود، لانه باعث على الطلب والسعى - بخلاف البرق - فانه محرق جاذب مفن. فقوله: مترتب، خبر بعد خبر، وقوله: من اثر التعين، صلة للغيبة، وقوله: قاهر، صفة لائح، وكذلك قوله: ساتر، او خير بعد خبر، والمراد من المدد الاطلاق هو الوجود الحقافي والغيض الانبساطي النوراني الذي به يظهر ويتحقق مقام الولاية، والبرق بدايته واول ظهوره، فلذا قال: وهو لائح، اطلاق مددى، تدبر واقمم واغتنم، قانَ فهم المرام في ذلك المقام في غاية الصعوبة، ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء - ش عدا الفناء عن اثر الالم والقهر الحاصل في حال الوجدان، والفرق بين الوجدان والهيان كالفرق بين الفناء والقناء عن الفناء - خ - الوجد - ل

۱-یغیبه-ن-ط-ع-ل ۲-تحقق-ط ۳-منذلك-ط-صعقذلك-ل ۶-منقلته-ن-ع ۵-یشتمل-ل ۲-السیار-ل ۷-قربة-ن-ع-ل ٢/١٦٧ فسمى بعضهم هذا التقوى قسم الولاية، ١٥ فتلحظ السرّ ٢٠ بتلك القوة عينه بجميع كالاته وتلحظ نهايته النسبية او الحقيقية ٣٠ والحل ١٥ المعنوى الذى يحصل اللحظ فيه وهو باطن الزمان المسمى ١ بالوقت، وهو الحال المتوسط بين الماضى والمستقبل، وله الدوام ٥٠، وهو ١٠ الذى كان جميع المعلومات فيه في الحضرة الملمية، وكل معلوم كان حاصلاً في حصة معينة منه مع توابعه واضافة الوجود اليه ايضا متعلق ٢ فلحظ سرّ هذا ٥٠ السائر كان متعلقاً ٨٠ بوقته وبما يقتضيه وقته، وحينئذ يصفو حاله عن اكدار الاغيار ١٠٠ فكان اللحظ والوقت والصفاء من مقاماته ١٠٠ ويكون عند ذلك ملتبساً ٢ بالسرور ١١٠ بذاته ووقته وصفاته ٤.

٢/١٦٨ واذا كان حاصلاً في الحال الذي هو لازمان بالنسبة الى شهود الاغيار كان حاله ١٢٠ السرار بحكم الوقت، فلايطلع عليه غير الله، واليه ٥ يشير قوله صلى الله عليه وآله حكاية عن ربه: اوليائي تحت قبابي لا يحرفهم غيرى، فيكون هذا الولى الصاحب للسرّ ٦

\* ١ - قسم الولايات: اللحظ - الوقت - الصفا - السرور - السرّ - النفس - الغربة - الغرق - الغيبة - التمكن -الولايات - ل ٢٠ - السرّ فاعل حظا، توليد عينه عمول و يعتمل ان يكون الامر بعكس ذلك، والاول هو الاصح، ويدل عليه قوله فيا بعد، فلحظ سرّ هذا السائر كان متعلقا بوقته – ش عد٣- اي يلحظ السرّ بقوة نور الولاية عينه الثابتة بجميع كالانه ويلحظ نهايته النسبية التي هي الوجود الاضافي والفيض المقدس الاطلاقي او الحقيقة التي هي في الحضرة العلمية والواحدية، اي يلاحظ عينه الثابتة في الحضرة العلمية ويلحظ الحضرة العلمية من حيث ترتيبها الوجودي الترتي الذاتي التي هي روح الترتب الواقعي في عالم الدهر الذي هو روح الترتب الزماني والتغير والتصرم الكوني في العالم المادي والامتدادي وهو وقته الذي بحصل التجلي له فيه - خ £3- والمراد منه هو الحضرة العلمية من جهة الترتيب الذاتي فيها تكون منشأ الزمان وباطنه – ش يه 0 – قوله: وهو الحال المتوسط، اي الزمان الحال المتوسط، والضمير في قوله: وله الدوام، يمكن ان يرجع الى الحال ويكون هذه الجملة معترضة مفسرة للزمان - لا لروحه - وضمير هو راجع الى روحه الذي هو الوقت، ويمكن ان يكون المراد بالحال روح الزمان على ان يرجع الضمير الى الوقت، وعلى هذا في اطلاق الماضي والمستقبل على الحقائق السابقة في الخضرة العلمية واللاحقة فيها مسامحة من باب اتصاف مظهرها الذي هو الزمان بها - خ علا- اي الوقت، وضمير فيه راجع الى الموصول الذي هو الوقت - ش يه٧-خبر كان - ش يه٨- وهو المغلب لحكم الحال على حكم العلم الموقع في التلوين؛ وكلما صفا الوقت فقط التلوين، فالوقت هو حالة استغراق العبد في الحق وتلاشيه فيه وشاهدته الحقائق في الحضرة العلمية - ش ٩٠- بروح نسيم الاتصال - ش ١٠٠- قوله: وحينشذ يصفو، اى فى هذا الوقت الذى يستغرق فيه تهاية الاطوار يصفو ويخلص عن الاغيار - خ علا ١-بذهاب خوف الانقطاع وضحك الروح - ش ١٢٠٠ اي استسرار حال العبد عنه فلايعلم ماهو فيه للطفه ودقته - ش ١- الذي المسمى - ط ٢- متعلق به - ل ٣- متلبسا- ن - ع ٤- صفائه- ط - ل ٥- غير واليه - ل ٦- السر - ل في هذه الحالة صاحب نفس واحدة ويظهر ١ اثر نفسه في نفسه ١٠ بحسب حالة حجابية؟ واستاره لاعدام ٢ كل صورة ترجحت ٣ حجابه وستره وبعده؛ وايجاد صورة مستلزم ٤ كشفه و بجليه وقربه؛ ويظهر ذلك الاثر بحسب حالة ٥ كشفه وشهوده وتجليه باحياء القلوب الميتة كها ورد من قوله صلى الله عليه و آله: انى لاجد نفس الرحمان من قبل الين، وبايجاد صورة في موضع واعدامها في اخر، وفيه قوله تعالى: انا اتيك به قبل ان يرتد اليك طرفك (٠٠٠-النمل)

٢/١٦٩ ومن ٢٠هذا حاله يكون في الغربة مع الخلق بصورته؛ بائن عنهم بمعناه وسريرته؛ راحل عنهم الخرق الفرق، وسريرته؛ راحل عنهم الى اوطانه؛ قاطن فيهم في مقر حدثانه، فيكون في مقام الغرق الفرق، في لجّة بحر القرب في غيبة عن الاحساس ٣٠بالروح والنفس واللب، فيدخل باب التمكين بحيث لايتأثر من التلوين، وهو ٤٠ التغير بغلبة منض التجليات الاسمائية على البعض.

۲/۱۷۰ واعلم ان للتلوين والتمكين ثلاث مراثب

٢/١٧١ الاولى من حيث التجلى الظاهري وهو لعاقب ظهور اثبار الاسماء على قلب السائر متنوعة الاحكام ٥٠ متميزة الأوساق في مجب السائر متنوعة الاحكام ٥٠ متميزة الأوساق في متميزة الأوساق ١٠ كل بخصوصيته عن احكام ١٠ الاخر الى ان يبدو بارق جعية الاسم الظاهر ويقيم السيار في نقطة حاق وسطه الذي يكون نسبة جميع الاسماء اليه على السواء، فتلك النقطة هي مقام التمكين الذي لا يججب صاحبها احد ٧٠.

\* الخربة الفاء، وهى روح بحدث بانجلاء غام الاستسرار \* ٢ - لفظة من موصولة مبتداه وجلة يكون فى الغربة الى اخره خبره، قيل: غربة العارف هى ارتفاع حجاب العلم عنده بالتجلى الشهودى واختصاصه بامر لايدركه اقرانه واكفائه، لان شهوده بحق على وجه المكاشفة؛ بل بالفناء فى المشهود، فهو متفرد بهذه الرتبة عن الاكفاء، والتفرد عن الاكفاء فوله: بالروح، متعلقاً الاكفاء، والتفرد عن الاكفاء غربة - ش \* ٣٣ - قوله: عن الاحساس متعلق بالغيبة، قوله: بالروح، متعلقاً بيكون فى مقام الفرق، والمراد بغيبته عن الاحساس، اما غيبته عن احساس الغير ونظره وادراكه اياه من حيث الباطن والمعنى، او غيبة نفسه عن حاله بوجود شهوده من غير شعوره بحاله، ويحتمل ان يكون قوله: بالروح الى الباطن والمعنى، الفينة بالغين المعجمة والنون والياء اخره، متعلقاً بالاحساس وهو الظاهر، ويؤيد ذلك ما فى بعض النسخ من لفظ الغنية بالغين المعجمة والنون والياء المثناة من تحت من الغنى - مكان الغيبة - تدبر - ش \* ٤٤ - اى التلوين و ش - التلوين وهو التغير بغلبة بعض التجليات - ل \* ٥ - حالان لقوله: إذا رالاسماء - ش \* ٣ - السائر بالنصب، مفعول يحجب، وقوله: كل افاعله - ش التجليات - ل \* ٥ - حالان لقوله: اثار الاسماء - ش \* ١٠ - السائر بالنصب، مفعول يحجب، وقوله: كل افاعله - ش

۱-واحدة وقلب واحدويظهر-ن-ع وانكشاف ظلمة الاستتار-ش ۲-الاعدام-ط ۳-يوجب-ل كـيستلزم-ل ٥-حال-ط-ل ٦-حكم-ط ٧-لايججب عن صاحبها احد-ط-احد عن احد-ل-صاحبها من احد-ن-ع

### ٧٠/ مصباح الانس

٢/١٧٢ الثانية من حيث التجلي الباطني كم قلنا في الظاهري.

٢/١٧٣ التالثة مرتبة الجمع والبرزخية بين الظاهر والباطن، فان احكام كل منها ١ بخصوصياتها يستلزم الاحتجاب عن احكام الاخر، والسائر في البرزخ بينها يتمكن من الجمع بين احكامها ويفرق بينها، فلابججبه شأن عن شأن، وهذا هو مقام التمكين في التلوين، فالذي نحن فيه هو التمكين 10 في المرتبة الاولى.

٢/١٧٤ ثم نقول: اذا تحقق الولى بهذا المقام تبدى له قسم الحقائق، ٢٠ وذلك بانتهاء سيره الاولى المحيى - بعد تحققه بجميع ما يحوى ٢ عليه الاسم الظاهر من الاسماء - فيشرع في السفر الثانى المحبوبي؛ لرؤية كثرة التعينات النسبية المنسوبة الى الشئون الباطنة ١٣ التي هي مرآة لوحدة الوجود العيني الغالب على الروح حكمها.

٢/١٧٥ فان للوجود حكمين: احدها من جهة كونه مفيضاً والغالب على الروح اثره، والاخر من جهة كونه مفيضاً والغالب على الروح اثره، والاخر من جهة كونه مفاضاً والغالب على النفس اثره، فوحدة شعاع الوجود العيني في النفس من كونه مفاضاً؛ مرآة لكثرة احكام الحقائق الكونية، فكانت تلك الكثرة المنطبعة في المرآة ظاهرة ووجه المرآة خَفْياً - كا هو شأن المرآة المحسوسة-

٢/١٧٦ واما في الروح: فكثرة شُنُون الوجود العلمي الباطني النسبية التي صورتها الحقائق الكونية مرآة لوحدة الوجود العيني الظاهري، فالوحدة فيها ظاهرة وكثرة الشئون باطنة.

٢/١٧٧ فني السير الاول يرفع حجاب حجب الكثرة الاحكام عن مرآة وحدة الوجود، الى ان يتجلى وحدة الوجود الظاهرة من عين كثرة النفس وصور العالم؛ ويظهر الكمال الحاصل للوجود الواحد بتلك الكثرة نزولا.

٢/١٧٨ وفي السير الثاني يخرق حجاب وحدة الوجود العيئي الغالب ١٥ثره على الروح

\* 1 – اى التمكين الذى فى قسم الولايات واشرنا اليه سابقاً بقولنا: فيدخل باب التمكين بحيث لايتأثر .... الى اخره والتمكين من حيث التجلى بالاسم الظاهر – ش \* 2 – قسم الحقائق: المكاشفة – المشاهدة – المعاينة – الحيوة – القبض – البسط – السكر – الصحو – الاتصال – الانفصال

۱-منها-ل ۲-مجتوی-ل ۳-الباطنية-ن-ع ٤-يرفع حجب-ل ٥-الغائب-ط-ن-ع

عن مرآة كثرة الشئون النسبية المضافة ١ الى الوجود العلمى الباطنى، ليظهر ٢ التجلى الباطنى بخصائص تلك الكثرة النسبية؛ وهى العلوم الغيبية والاسرار الالهية، وبعد فتق الروح يحصل بين احكام حقيقته الكونية وبين احكام سرة - اعنى الوجود العينى ٣ المضاف ٤ - امتزاج وفعل وانفعال - كما جرى بينه وبين النفس اولاً - لكن هنا ينسب الفعل الى السر والانفعال الى الروح؛ فيتولد من مشيمة الروح قلب قابل للتجلى الوجودى الباطنى المشتمل على الشئون وكثرتها النسبية؛ معظهورها التيهى الصور العلمية؛ ليتحقق ٩ بالسير في هذه ١ الحضرة الباطنة بكليات الاسماء السلبية؛ فيدخل في مبدأ ظهور التجلى الباطني في قسم الحقائق فيظهر عليه وبه وفيه احكام هذا القسم ٧.

۲/۱۷۹ واعلم ان الشاهد في هذا القسم سرّ وجودي ظاهري؛ والمشهود سرّ وجودي باطني ۱۰، بل يكون السر الظاهري مرآة للناطني والباطني باحكامه واثاره ظاهراً على الظاهري، لكن لا يخفي عينه واثاره عليه؛ بل أيكون كل واحد منها مرآة للاخر، فيظهر من بين ذلك حقيقة كل شئي وسرّها ۹- كما هو في حضرة العلم الوجوبي الازلى ۱۰ بلاتغير-، ٢/١٨٠ فاول ۲ مايبتديء السرّ الباطني من وراء سار رقيق من صفة او حقيقة الهبة

\* المحية الاسماء الظاهرة يصير سيره باسراء الحق فيسير بقدمه، فان المحبوب مجذوب؛ فيقع المحاشفة بين الحق والعبد برؤية كل منها جيع الاحكام والاثار في الاخر ويصير كل مر آة الاخر، الآان هذا الشير والاسراء يكون في برؤية كل منها جيع الاحكام والاثار في الاخر ويصير كل مر آة الاخر، الآان هذا الشير والاسراء يكون في بادى الامر من وراء حجاب المقائد والتعلقات وغلبة بعض الاسماء فيكون المشهود اسماء مقيدة الهية في مر آة الادى المراتب والتدرجات والكالات، ثم بخلصه عن المظاهر ويسيره في الظاهر، الاانه مع تميز بين الحق والعبد الى اخر المراتب والتدرجات والكالات، ثم بخلصه عن المظاهر ويسيره في الظاهر، الاانه مع تميز بين الحق والعبد فيقع المشاهدة ثم يسيره حتى يعاين كل منها الاخر بلاوصف وغيز، الاكون الحق ظاهر أبهوية العبد وباطناً الى اخر المراتب والمقامات - خ على - قوله: اول، مبتداء خبره قوله: من اسم الحي مقيد، وقوله: السر الباطني من وراء مبتدىء، وبحنمل على بعدان يكون من وراء مبتداء خبره المبتداء وبعده ايضاً قوله: لسر ظاهرى، وحينئذ يكون قوله: من اسم الحي بياناً لحجاب شفاف، ويمكن ان يقال ان قوله: السر الباطني .... الى اخره خبر للمبتداء ولفظة ماحينئذ موصوفة بين الشئي اى اول ما يبتدىء في قسم الحقائق والسفر المجبوبي هو السر الباطني، تدبر، هذا ولفظة ماحينئذ موصوفة بين الشئ اى اول ما يبتدىء في قسم الحقائق والسفر المجبوبي هو السر الباطني، تدبر، هذا ماخطر بالبال حين مقابلة ذلك الموضع وتصحيحه في طبع هذا الكتاب ولم يكن مسبوقا حماخ طربالبال حين مقابلة ذلك المؤضع وتصحيحه في طبع هذا الكتاب ولم يكن مسبوقا حماخ طربالبال حين مقابلة ذلك المؤضع وتصديحه في طبع هذا الكتاب ولم يكن مسبوقا حماخ ساله المناطني المناطني المناطني مقابلة ذلك الموضع وتصديحه في طبع هذا الكتاب ولم يكن مسبوقا حماخ المواطنية والمناطنية ولما المؤلمة والمدة والمياه والمياطني مسبوقا حماؤ المناطني المناطني المواطني المراتب والمقائلة ولما المواطنية والمياطنية والميالة ولميكن مسبوقا حماله المناطنية والمواطنية والمياطنية والمياطنية والمياليال عبد والميالة والميالة والميالة والميكون الميالة والميالة والميالة

١-الاضافية المضاف-ل ٢-فيظهر-ن-ع ٣-الغيبي-ط ٤-المضاف اليها-ن-ع-ل
 ٥-لتحقق-ط ٣-في عرض هذه-ن-ع-ل ٧-الاسم-ط ٨-لكن بخني عينه واثاره بل-ن-ع-ط
 ٩-سره-ل ١٠-العلم الازلى-ط-ل

### ٧٢/مصباح الانس

او كونية لسرّ ظاهري؛ ولكن من خلف حجاب شفاف من اسم المي مقيد بحكم مختص بوصف؛ ويسمى ذلك مكاشفة؛ لانكشاف حقيقة كل منها بحكمه ووصفه على الاخر.

۲/۱۸۱ ثم اذا بان كل منها للاخر بلا مظهر حقيقة ۱۰ وصفة ۱، لكن مع قيز يسير علمي مدرج ف كل منها يسمى مشاهدة

٢/١٨٢ ثم اذا عاين كل منها عين صاحبه بالاوصف وخصوصية - الاكون هذا ظاهراً والاخر باطناً - يسمى معاينة.

٣/١٨٣ واذا تجلى كل منها للاخربعينه ووصفه وخصوصيته - ولكن لا بججبه الوصف عن العين - فهى حيوة سارية فيها، وتلك الصفة والخصوصية اما علم او امر جامع بينها او عين وجود منصبغ ٢ جميع النسب بصبغة ٣؛ فيؤمن هذه الحيوة كل واحد منها من موت الاعتدال ٤ من الاحوال وموت الانفصال من هذا الإنصال وموت الغيلة ٥ عن ازل الازال.

٢/١٨٤ فاذا كانت هذه المقامات الأربع مقصورة عليه فهو في قبض، فاذا انبسطت حتى تخطى بواسطة اخر؛ فهو في بسطة وفي القبص والبسط معنى اخر هو انه اذا كان مدده في هذه الامور من حضرة جلال النيب واطلاقه ينطوى السائر ٦ في جلبات القبض بحيث لا يتفرغ للادراك والنظر اصلا، وان كان في عين الجال، فيظهر في صورة خلق ٢٠ وسئوال، فهو في بسطة ٧ حتى ربما يسكر من قوة الذوق فيتجاوز طوره ٣٠ فاذا صحى تاب وذلك اعلى مقام التوبة ثم يتواصل بالامداد عليه فهو صلة بالممد، ثم ينفصل عن الاتصالات المنتهى ٨ عن نوع من الانفصال، ثم ينفصل من رؤيتها لكونها ٩ عين الاعتلال ٥٠، وهذا كله من شعب المرتبة الثانية من التلوين.

مدبندبر وتفكر وتأمل حتى ارجع اليه ثانياً للتصحيح والتنقيه لضيق الجال وعدم مساعدة الحال، والتحقيق وتمييز الصحيح من السقيم موكول الى نظر خلص الاخوان الشاركين في المشرب والمحتد - ش

\* ١ - بالجر بأضافة المظهر البها، او بالنصب على التميز - ش \* ٢ - ملق - ل (اى: تمكّق) \* ٣ - لسقوط التمالك من شدة الطرب - ش \* ٤ - اى رؤية الاتصال والانفصال عين الاعتلال لبقاء انيته المنافية للفناء الذاتي، وفي بعض النسخ اعتدال من التعديل، فالضمير راجع الى الانفصالين - ش

۱-وصفه-ط ۲-ینصبغ-ل ۳-بصبغته-ط-ل ٤-الاعتلال-الاعتزال-ن-ع ٥-الغیبة-ط-ل ۲-السیار-ل ۷-بسطه-ط-ل ۸-المبنی-ل ۹-رؤیتهالکونها-ن-ع

4/۱۸۵ ثم نقول: اذا انتهى اخر هذا القسم وتحقق بمقام التمكين المختص به؛ نخطى حينئذ مقام التجلى الباطئ وتصدى للدخول في حضرة جمع الجمع؛ لتحققه بحقيقة المعرفة التي هي الاحاطة بعينه وادراك ماله وعليه، وذلك مبدأ مقامات قسم النهايات ١٠، وعند ذلك عرف حقيقة ان عليه بقية من حقوق الفناء في الفناء الذي هو ازالة قيد التقيد بحكم احد التجلين الظاهري والباطئ؛ بحيث لا يججب كل عن الاخر ١٠

٢/١٨٦ فيتوجه حينئذ توجها حيقيقاً الى حضرة جمع الجمع مستمداً منها في ذلك باستعداده، فتداركته العناية الازلية اولاً بفناء معرفته المقيدة باحد التجلين وثانياً: بفناء تعين كل منها وتميّزه في حضرة جمع الجمع، وثالثاً: بالفناء عن شهود هذا الفناء، وذلك عند ظهور كل من الاسمين الظاهر والباطن بكمالانها الى عين التعين الثاني والبرزخية الثانية، فيحكم البرزخية عليها ٢٠ بامتراج وفعل وانفعال بينها وبين احكامها، فيتولد بينها حقيقة قلب جامع مسخّر بين ٢ الحضرتين هو ١٤ عبر البرزخية الثانية؛ فيطلع من مشرق هذا القلب شمس التجلي الجمعي الذاتي الكمالي

٢/١٨٧ فان هذه البرزخية التائية التي القلب هذا الكامل صورتها الحقيقية هي عين المضرة الكالية وميراثها ؟؛ وهي ايضاً عين المرتبة الثانية من مراتب التمكين ؟ فلم يبق عليه اسم ولارسم ولا اشارة تؤذن بحقيقة تميّز واضافة الا اثر خني من حكم احد كليات الاصول من الاسماء، فيتمكن السائر ٧ حيننذ من التلبس باي لباس شاء وفي اي مظهر اراد ١٠٠ ويتمكن من معرفة معروفه في اي صورة تجلي حقا وخلقاً، وهذا هو مقام التلبيس وهو اعلى مراتب التمكين الذي هو التمكين في التلوين.

١٥ قسم النهايات: المعرفة - الفناء - البقاء - التحقيق - التلبيس - الوجود - التجريد - التفريد - الجمع - التوحيد عن النه عن التعين الثانى: وهو مقام الواحدية كما ان التمين الاول مقام الاحدية، وإذا تولد القلب في هذا المقام من حكومة البرزخية عليها مجصل مقام البقاء وإشار بقوله: فيطلع من مشرق هذا القلب الى اخره الى مقام التحقيق - خ عليها العلم المسلم هو صورة عين - ل عليه - قوله: من الاسماء: اى من الاسماء الذاتية التي هي مفاتيح الغيب، فانها لا تتجلى له في هذا المقام، بل هي عنفية مقام الخاتمية صاحب مقام اوادني - خ

۱- کل تارة عن الاخر - ط- کل ثان عن الاخر - ن - ط- کل بآثاره - ل ۳-التی هی - ل ٤- میزانها - ن - ع - ل ٥-الکلیات - ن - ع - ل ٦- فیمکن - ط ۷-السیار - ل ١٩٨٨ ثم يتحقق بحقيقة الوجود الجمعى الذى به يجد المقصود فى كل شئى ١٠ بحكم السريان فى كل معدوم وموجود؛ ثم يتجرد عن جميع الملابس والمظاهر فيشهد ويشاهد بقلب غائب حاضر، وهذا اعلى مراتب التجريد، ثم يتفرد بان لايشهد شيئاً الا ذاته من حاق البرزخية الثانية وهو اعلى مقامات التفريد وعند ذلك يتحقق بحقيقة الجمع بين ننى التفرقة واثباتها؛ وذلك برؤية المجمل فى تفصيله؛ والتفصيل فى جملته فى جميع المراتب الحقية والخلقية.

۱۸۹۸ و بهذایصح اعلی مراتب التوحیدویتلاشی الحدوث فی القدم والعین فی العلم ثم ۱ یعود الانتهاء الی الابتداء لاتمام الدائرة، فینصب عموم شواهد ایات للعامة اهل الشریعة؛ ورسوم قواعد هدایات للخاصة اصحاب الطریقة؛ وهجوم عوائد عنایات خاصة الخاصة من ارباب الحقیقة؛ لیظهر عند الجمع ۲ علماً وعیناً وحقاً وحقیقة: الامر ۳ کله لله منه ابتدائه والیه انتهائه والیه یرجع الامر کله، و هو الاول والاخر والظاهر والباطن و هو بکل شی علیم (۳-الحدید) و هذا کله من مقامات قاب قوسین.

۱۹۹۰ واما مقام او ادبي الختص بسيد نيين سيد الاولين والاخرين، فان ابتداء الشروع في السير فيه كان بعد الانتهاء الى هنا وسرّه ٤ شهود كل شي فيه معنى كل شي، وكيفية حصول هذا السير ٥: ان يتحصل بين الاسماء الذاتية التي هي مفاتيح الغيب واحكامها الوحدانية الثابتة في التجلى الاول وبين الاسماء الكلية الاصلية المتعينة ٧ في التجلى الثانى بعد ظهور كالاتها الاشتالية والاختصاصية ايضاً في سيرها الاول ورجوعها بكالاتها، اجتاع وامتزاج بحكم سراية الحبة الاصلية في كل منها ومن مظاهرها الروخانية والنفسانية؛ فيحصل من ذلك الاجتاع بتأثير الذاتيات في الصفاتيات والاصليات في الفرعيات ولد قلب تق نقي احدى جعى عمدى؛ هو صورة عين البرزخية الاولى الاصلية؛

\* ١ - والفرق بين هذا المقام، اى مقام الوجود ومقام التلبيس بالجمع والتفصيل، فإن التلبيس من مقام التفصيل والوجود من مقام الجمع - خ

١- والعين في العين ثم - ن - ع - ل ٢ - الجميع - ط - ل ٣ - ان الامر - ل ٤ - سيره - ل ٥ - السر - ن - ط
 ٣- الذاتية نحو مفاتيح - ل ٧ - المنفية - ل

ويتجلى فيه عين التجلى الاول له ١ احدية جمعية ٢ بين جميع الاسماء الكلية والجزئية والاصلية والفرعية والذاتية والصفاتية بحيث ١٠ لايظهر غلبة ٣ شئى منها اصلاً، فكان كل اسم منها مشتملاً على الجميع - اشتالاً حقيقاً في ذوقه وشهوده والنظر بعين قلبه - والاشارة الى تلك الاحدية الجمعية قوله تعالى: او ادنى (١-النجم)

٢/١٩١ ولما كانت المحبة الاصلية الاولية هي عين القابلية وعين حقيقة الحقائق الاحدية والبرزخية الاولى بين الواحدية والاحدية، لاجرم كان قبلة توجهها وتعلقها عين المزاج الاجمل والقلب الاعدل المحمدي صلى الله عليه وآله؛ اللذين هما محل كمال الاستجلاء الذاتى ؟ الاحدى ٥ الذي كان في الاول نوره، ولذا كان الم حبيب الله من اخص اسمائه صلى الله عليه وآله وسائر ورثة علمه ومقامه ١ اجعين ٧.

#### ۱- اى لايزول ولا بخنى عليه شنى منها - ش

١-الذي-ن-ع ٢-الجمعية-ط-ن-عان ٢-عليه-ط ٤-الاستجلاء التجلى - ن - ع - ل ٥-الذاتي الاولى الاحدى -ل ٦-حاله - ن - ع - مقامه وحاله -ل ٧-سابقين - ن - ط قوله (في المفتاح): وها امّا ابتدأ الان يذكر تمهيد جلى مُ أَنْ عَلَم بيانَ الْتُرْبِيبُ الوَّجُودي الاصلى على حسب العلم السابق الازلى: اي ببيان سلسلة ترتيب الموجودات من الملكوتيات وغيرها من العلويات والفعليات على وجه ينطبق على ما في علم الله تعالى وقوله: ويكون الختام بذكر ما اشتمل عليه حال الانسان الكامل: مثلاً اذا لم يستمر عليه حكم امرِ ما زُمَانين بصورة واحدة، بل في كلّ وقت ونفس بصورة اخرى غير الاولى و الاتية ورزق الخضور على نحو ما مرَّمع الحق في نفسه وفي كل شئي كان مع الحق في كل لحظة، وهذا لايحصل له الابعد التخلص عن ربقة الميول الروحانية والطبيعية وفي جذبة الاشياء من الوسط الى الاطراف، ولو كانت علوماً نافعة ومراتب سنية قحينتُذ يكون تقيده بالاشياء والمراتب الالهية والكونية، لكونها من الاسماء الالهية والتعينات الخاصة في مطلق الذات واخذه بيد المرتبة والحكمة الالهية الكمالية، ولا يبق تحت حكم حالة مخصوصة ولا مقام بعض، بل هو حيننذ مع مطلق الحال الكلي الذي يكون نسبة الاحوال كلما اليه نسبة الالوان الختلفة الى مطلق اللون الكلي، كها سيجئي تحقيقه، هذا بعض حال فحول الرجال قوله: حال الانسان الكامل ومرتبته وعلاماته فانه العلة الغائبة وصاحب الاخرية: يعني ان المطلوب والعلة الغائبة من ايجاد العالم لظهور الحق واظهاره نفسه لنفسه اظهاراً فعليا تفصيليا ليكون تكميلاً لمرتبة الجميع والفرقان والغيب والشبهادة، فكلها الجلاء والاستجلاء هو العلة الغائية من العالم، والعالم كله اعلاه و اسفله آمره و خلقه مظاهر الاسماء الالهية، ولكن الغالب في كل موجود منه بعض الاسماء فذلك البعض مستنده والحق من حيث ذلك الاسم ربه، فحيث لم يوجد كمال الظمور الا بالانسان الكامل يكون العلة الغائية التي صاحبه الاخرية ومن برتبته يتعين الاولية، لان العلة الغائية متقدمة في التصور، ولهذا قيل: اول الفكر آخر العمل، يعني ان الإنسان الكامل متقدم في الشرف والرتبة كما ستقف عليه، فله اول المراتب المتعينة، مع انه من حيث بصورة آخر الانواع وجودا (ف)

## ۳) التمهيدالجملي

ف ذكر مابه صح ارتباط العالم بالحق والحق بالعالم مع انه بذاته و وحدته الذاتية عنى عن العالمين وفيه سابقة وقصلان و خاتمة:

السابقة ١

ف امهات اصول صحة الارتباطين وفيه ٢ فصول: الفصل الاول

7/۱ قال الشيخ قدس سره: افادالكشف الصريح ان الشئى اذا اقتضى امراً فاما لذاته، اى لابشرط زائد عليه وهو المسمى غيراً وان اشتمل على شرط او شروط هى عين الذات كالنسب والاضافات - او بذلك الشرط، اما الاول فلاينزال على ذلك الامر ويدوم له مادامت ذاته.

٣/٣ فأقول: تأييده: ان الذات حيننذ علته التامة ٣ ولايتخلف عنها معلولها؛ والالزم

١- هذه الجملة باسرها ساقط من الخطوط سابقة القميد -ل ٢- فيها -ل ٣- علة تامة -ط

رجحان وجود المكن بلامرجح - لتساوى نسبة الازمنة بعد التخلف الى وجود المعلول - وهو محال من وجود المعلول بوهو محال من وجود: كانقلاب حقيقة الامكان وتعدد الواجب وحدوثه ١٠ الى ١ غير ذلك. ٣/٣ فان قلت: قد وقع في اختيار الجائع احد الرغيفين المتساويين من كل وجه ونحوه ما ذكروه؟

٣/٤ قلت: المرجع ثمة موجود ٢٥ وهو الاختيار، ولاننقل الكلام اليه؛ لانه نسبة لاوجود له فلايستدعى مرجعاً - كذا قيل - والتحقيق: ان اختياره يستند الى اختيار الحق الحاصل ازلاً لكل شأن مع آية، والاستناد اليه لايمنع اختيار العبد، لانه صورته ومظهره ٣/٥ وتأنيسه ٢ قولهم: ما بالذات لايزول بما بالعرض، لانه ٣لازمه، فلولم يدم

\*1- قوله: وتعدد وحدوثه: لا يخنى انه في صورة انقلاب حقيقة الامكان على الوجوب بلزم تعدد الواجب وحدوثه، ولكن يمكن ان يقال بالتعدد، والحدوث اذا كان المكن نافياً على حقيقة امكانه بان يقرر ان المكن حينيَّدُ اذا وجد في الخارج فلايمكن ان يستند الى لكن أخره لأن حاله كحاله – والفرض ان الواجب المفروض ايضا لايكني ذاته في وجود ذلك الممكن نفرض التحلف - فالايدل ان بستند وجوده الى واجب آخر وذلك الواجب الاخر ان كان ذاته علة تامة وقديما كحكه (كحلمه) كالواجب السابق، فلابد ان يكون ذلك الواجب حادثاً حتى بتصور حدوث ذلك المعلول، فتأمل من المجار المقولة: قلت المرجع ثمة موجود: حاصله ان الكلام انتهى في المرجح الفاعلي والعلة التامة الفاعلية وهو موجود في المثال المذكور ونحوه وهو الاختيار، والاشكال المعروف في اختيار الجامع ونحوه انما هو من جهة عدم المرجح من غير مرجع، لا الترجح من غير مرجح، لان المرجح عفق وهو اختيار بين الفاعل، فقول المعترض قد وقع، أي رجحان وجود الممكن بلامرجع في اختيار الجامع ونحوه باطل ناشٍ من عدم الفرق بين المسألتين، واما الكلام قد اشار الجيب الى الدفيع حادث يجتاج الى مرجع فاعلى اخر فهو اشكال اخر بجتاج الى فمط اخر من الكلام قديشار الجيب الى الدفع والجواب التحقيق بقوله: والتحقيق ان اختياره يستند ... الى اخره، فظهر من هذا التقرير ان نسبة الشارح هذا الجواب الضعيف ومخالفة التحقيق بقوله: كذا قبل والتحقيق ... الى اخره، من جهة ذلك الدفع المستفاد من قول الجيب. ولا ينقل الى اخره لامن جهة اصل الجواب عن ايراد المورد بقوله; المرجع ثمة موجود وهو الاختيار، فافهم وظهر فيا ذكرنا ايضاً ان مسألة الترجيح بلامرجح غير مسألة الترجيح بالامرجح، وان الاولى لاخلاف فيها عند القائلين بالمبدأ بخلاف المسألة النانية، فإن جمع كثير من المتكلمين قائل بجوازها، بل نسب الى بعض من يدعى الحكمة والعرفان بل الشهود والعيان من المتأخرين أنه قال بوجوب الترجيح بالامرجح؛ لشبهة عرضت له في ايجاد الحق تعالى العالم، فان نسبة الوجود والعدم الى ماهيات الممكنة متساوية وليس لاحدهما ترجيح على الاخر، فاختيار الوجود وافاضته ترجيح من غير مرجح، ولكن بطلان مسألة الاولى مسلم عنده، مع أن الترجيح بلامرجح يستلزم الترجيح بلامرجح وتحقق الامر واضح عندالعارف بالقواعد الحكمة والاصول العرفانية وليس هيهنا موقع البسط والبيان، من لم يجعل الله له نوراً فاله من نور -ش

۱-و-ن-ع ۲-تأسيسه-ل ۳-لايزوللانه-ل

وانتنى؛ انتنى الملزوم ١٠ ايضاً، والا فلا لزوم - كما في زوجية الاربعة وفردية الثلاثة -

٣/٦ فان قلت: اللزوم العادى لايناسب بحث الحقائق واللزوم العقلى ١ بمنوع، لان اختيار الحق ينافيه؟

٣/٧ قلت: لانسلم المنافاة؛ لجوازان لايوجده الختار بـان لايوجده ولاملـزومـ، والوجوب بعد ايجاد الملزوم وجوب بشرط الاختيار؛ وهو غير محذور شرعاً وعقلاً وتحقيقا - كما سيجئي -

٣/٨ والتحقيق: ان كون الحق تعالى مختاراً من حيث ذاته الغنية عن العالمين لاينافي الوجوب من حيث صفاته من حكمته وارادته كمال الجلاء ٢٠ والاستجلاء ٣٠.

٣/٩ و جذا يحصل التوفيق بين عدم التعطيل في الصفات ٢ وبين قوله تعالى: ولو شاء لجعله ساكنا ٤٠ (٤٥-الفرقان) اى ظل النكوين، وقوله صلى الله عليه و آله: كان الله ولاشئى معه، حتى قيل: هو الان كما كان عليا

 ١٠ والفرض بقائه - ش \*٢- قوله: وإرادته كمال الجلا: عطف على حكمته وضمير ارادته راجع إلى الحق واضافتها الى الضمير اضافة الى الفاعل وتولع كإلى الخلا مفعول الارادة، اي كون الحق تعالى مختار أمن حيث ذانه لاينافي الوجوب من حيث ارادته كهال الجلاء والاستجلاء - ش ٣٠ - قوله: والتحقيق ان كون الحق تعالى مختاراً، اقول: هذا خلاف التبحقيق جداً- وان صدقه استاذ مشايخنا العارف الجليل الميرزا هاشم قدس الله اسرارهم - اما اولاً فلان المراد من الحق من حيث ذاته الغنية ان كان مرتبة الذات من حيث هي قبهي لايتصف بصفة اصلا - حتى الاسماء الذاتية - كما هو محقق عند اصحاب المدارج، وأن كان المراد مرتبة الاحدية فهي وأن اتصفت بالاسماء الذاتية لكن الاختيار لايكون من الاسماء الذاتية كهاهو معلوم عند ارباب المعارج، مع ان الوجوب ان كان منافياً للاختيار، فاثباته للحق من حيث مرتبة الواحدية بل مرتبة الظمهور والفيض المقدس باطل فاسد، مع ان هذا تعطيل وايجاب باطل مختلطاً، مع ان قوله صلى الله عليه و آله: كان الله ولم يكن معه شئي لابتوقف على هذا، فإن الاشباء غير كائن مع الحق حتى في مرتبة الظهور وإن كان الحق مع كل شيي والحق إن هذا الوجوب لابنافي الاختيار بل يؤكده، بلّ الاختيار الغير الواجب ليس اختياراً عند التحقيق وليس هسنا عل البسط والتفصيل - خ مع - قوله: وبين قوله تعالى ولو شاء لجعله ساكنا: الم ترالى ربك كيف مد الظل اي ظل التكوين على المكونات، ولو شاء لجعل الظل ساكناً ولم يمده على الممكنات، فقتضى الاية المذكورة ان الحق لو لم يشأ ايجاد العالم لم يظهر، وكان له ان الانشاء فلايظهر، ولا يخني ان عدم ايجاد العالم وعدم ظهوره يلزم التعليل في صفاته وهو محال عقلا وكشفا، فتحويز تلك المشيئة وعدم الايجاد والظمور تحويز التعطيل في الصفات، فبيّن عدم تحويز التعطيل، وقوله تعالى: ولو شاء لجعله ساكنا، تناف وتناقض، ووجه التوفيق على تحقيق الشيخ في النفحات: ان للحق نسبتين: نسبة الوحدة الصرقة ولها الغني التام ولسانها: وانه لغني عن العالمين، فيهذا الاعتبار ــ

١ - الذاتي - ن - ع الحقائق والذاتي العقلي - ل ٢ - تعطيل الصفات - ن - ع - ل

# ٣/١٠ واما تسميته تعالى: كل ممكن قبل وجوده شيئاً في قوله تعالى: انما امرنا لشئي اذا

حصدر الشرطية وننظر الاية فقولهم في الايجاد الكلي للعالم كأن له ان الانشاء فلايظهر باعتبار ذاته الاحدية الغيبية عن العالمين ونسبتها الى الطرفين على السواء، ونسبة التعلق بالعالم وتعلق العالم به من كونه اليها لامن حيث ذاته الصرف، وبهذا الاعتبار يجب وجود العالم وعدمه بمتنع، لانه احدى الصفات وامر واحد وعلمه بنفسه وبالاشياء علم واحد ولايمكن غير ماهو المعلوم المرادق نفسه تعالى، القدرة تتعلق بما عينته الارادة والارادة تتبع العلم وعلمه بالاشياءعلى ماهي عليه بحسب الواقع لااختلاف فيه ولايعتبر ولايصح ولابه تردد ولاامكان حكمين مختلفين، فالمشيئة والاختيار احدى التعلق ولايجوز تعلقها بالطرفين - للزوم التناقض وتحويزه -فالواقع واجب وماعداه مستحمل الوجود لاحدية امره الكامل وحزم علمه الشامل، فالحق تعالى من حيث صفاته واسمائه وحكته وعلمه بالاصلح هو الاحسن، وارادته كال الجلاء والاستجلاء بحيث منه صدور العالم ولا يزلم التعطيل في الصفات، فعدم ذلك بحسب تلك المرتبة فيرتفع التنافي، فالاختيار الثابت للحق تعالى ليس على نحو الاختيار المتصور للخلق من التردد الواقع بين امرين كل منها ممكن الوقوع عند المختار، ثم يترجع عنده احد الامرين لمزيد فائدة او مصلحة، فان هذا محال في حقه، فالاشياء جيعها مرتسمة في عرصة علمه تعالى ازلاً متعينة بصور خاصة مترثبة ترتيباً ازلياً ذاتيا لا اكمل منه في نفس الامر، فصدر منه سبحانه على ذلك الوجه الاحسن الاكمل، فبالايجاد يظهر الاولى من كل أرين، فتوقع امكان وجود كل منها انما هو بالنسبة الى المتوهم الذي يصدق في حقه الاتصاف بالتردد والترجح، وأمال الواقع ونفس الامر فبالترتيب الثابت للمعلومات ازلاً من دون جعل على الوجه الاتم نفع في الخارج، فالقدارة أبرزت الإشياء بموجب الشهود العلمي الازلي، فظهر هنا على ما كان عليه هناك، فاذا كان ذلك الترتيب الوجودي على الوجه الإحسن الاكمل بحيث لا اكمل واتم منه، فصدوره منه على سبيل الوجوب والجزم، فالواقع واجب وغير الواقع مستحيل الموجود، وان حكم المحجوب بامكانه فالاختيار المضاف الى الحق ليس فيه امكان ولاتر دد، بل الآولى من كل الامور بصدر من الحق دون رويّة ولاتردد ولاقصد ولاترجيح مقرون بالامكان في مقتضى الحكمة والكمال الاسمائي بحسب صدور العالم ووجوده، فذلك الوجوب لايحبله مجبوراً وموجّبا - بفتح الجيم - وليس فيه بعد، فن الجائز؛ والموجب نظيره بوجه ثابت في اختيار الخلق بعد الظهور المنفعة والتصديق بها وتحقق العزم والجزم بسرّ حد الكمال والتمام، فإنه حينتُذ بحسب صدور الفعل ويتنبع عدمه ولايكون الفاعل حينئذ جبور او مضطر اويصدق على ذلك الفعل الوجوبي واللزومي على سبيل الاختيار، مع انه لا يمكن وقوع ماهو خلاف المعلوم المصدق الجزوم في نفس الامر، فحال الواجب تعالى من وجه في اول الآمر وبحسب ذاته كعال العازم الجازم ومن حيث ذاته فعلي فعليته ووحدته الصرفة في نسبته الى الصدور ولاصدور كحال الخلق قبل التصور والتصديق والعزم والجزم في نسبته الى صدور ذلك الفعل وعدمه من جهة تساوي النسبة اليهاء وصدق الشرطية في الاعتبار الثاني دون الأولم

فان قلت: ان صدق الشرطية لاتقتضى صدق المقدم او انكاره، بل تصدق في صورة امتناع المقدم فلاينافيه قاعدة الايجاب، فالشرطية المذكورة، اى ان لم يشأ لم يفعل، او لم يقع تصدق على الاعتبار الاول الذي بحسب المشيئة ويمتنع عدمها كما فصلنا، فلا يصح ماذكرت من صدق الشرطية في الاعتبار الثاني دون الاول

قلت: نعم و لكن كلامنا همنا على مشرب ومذاق اخر غير ذلك للشرب المعروف، بل يمكن ان يقال ان ذلك جواب جدلى وماذكرنا هو الجواب الحقيق لانه يستفاد من كلامهم صحة استناد عدم المشيئة وجوازه الى الحق تعالى حيث قالوا: كان له تعالى ان الانشاء فلايظهر، فعلى هذا والتحقيق مافصلنا، واما الاختيار الترديدي الذي للعباد في الجزئيات، فيمكن اضافته الى الحق تعالى، ولكن لامطلقا ومن حيث ذاته، بل من حيث تجلى - اردناه ان نقول له كن فيكون (٠٠٠-النحل) فلاتقتضى الوجود، بل الثبوت في علم الله المصحح للخطاب معه، وهو نوع من الوجود لكن بالنسبة الى العالِم، لا بالنسبة الى ذلك الشي في نفسه - كذا حققه الشيخ في النفحات ١. والحق ١ ان المستحيل داخل في دائرة هذا الثبوت؛ فضلاً عن المعدومات المكنة دون الوجود ١٠ في نفسه، فليس هذا ما يقوله المعتزلة بان الممكنات المعدومة ثابتة في انفسها من غير الوجود، فانه باطل قطعاً ، اذ لا واسطة بين الوجود والعدم ٢٠، تفريعه: ان اول مخلوق حيث لا واسطة بين خالقه يدوم بدوامه هو ٣ القلم الاعلى.

۱۹/۱۱ قال الشيخ قدس سره في النفحات: ٤ حقيقة القلم الاعلى المسمى بالعقل الاول عبارة عن المعنى الجامع لمعانى التعينات الامكانية التي قصد الحق افرازها ٥من بين الممكنات الغير المتناهية، ونقشها على ظاهر صفحة النور الوجودي بالحركة الغيبية الارادية وبموجب الحكم العلمي الذاتي.

٣/١٢ واما الثاني وهو المقتضى بشرط والله فيدوم بحسب دوام الشرط، سواء كان ذلك الشرط واحداً - كما ان طبيعة ﴿ كُلُّ عَيْضَ تَقْبَضَى اللَّرِكَةِ الى المركز بشرط خروجه عنه

- فيه وليس هنا موقع تحقيقه وتفصيله وبسطه وسيأتي الكلام في ذلك، فظهر مما ذكر وجه استناد الاختيارات الثلاثة الى الحق تعالى، احدها من حيث ذاته العينية ووحدته الصرفة، وثانيها من حيث مرتبة الالهية ومن حيث الاسماء والصفات ومقتضى الكمال الاسمائي، وثالثها من حيث التجلى في المهالك المملكة الغير الحولة ونسبتها الى نوره الوجودي، وانما اطنبت الكلام في المقام لكونه من مز الق العقول والاوهام وعلى اختلاف الافاضل العظام، والتوفيق من الموفق العلام. - ش

\* ١- اى الوجود فى نفسه غير داخل فى دائرة النبوت العلمى والحضرة العلم، اذ المراد ان المستحيل غير داخل فى دائرة النبوت العلمى فقط، وله صورة علمية وعين ثابتة ولكن يمتنع وجوده فى الخارج لاجل كونه من لوازم الاسم الباطن وصورته هارباً عن الظاهر، فليس المراد من المستحيل ماهو باطل الذات غير منقرد الحقيقة والماهية، كشريك البارىء واجتاع النقيضين ولظاهرهما ليس صورة علمية مستقلة، تدبر - ش \* ٧ - هذا التعليل عليل، فإن القول بثبوت الماهيات غير القول بالواسطة بين الوجود والعدم التي يعبرون عنها بالحال، والجواب عن قولهم هو ماذكره الحكماء من ان ماليس موجوداً يكون ليساً صرفاً والعدم التي يعبرون عنها بالحال، والجواب عن قولهم هو ماذكره الحكماء من ان ماليس موجوداً يكون ليساً صرفاً الى غير ذلك - خ \* ٣ اى طبيعة كل عنصر مع اقتضائه الحركة الى مركزه المعين لاجل اقتضائه الشرط الحروج عنه، فليس المراد من المركز ومركز العالم والارض حتى يقال: ان هذا غير صحيح، لان من المعلوم عدم اقتضاء كل عنصر ذلك المركز، فالصواب ان يقال الى حيزه، تدبر - ش

١-ص: ١٢ ٢- والفرق-ل ٣-و-ط-ل ٤-ص: ٩ ٥-ابرازها\_نــل

والسكون بشرط كونه فيه؛ فان شيئاً من الحركة والسكون لايدوم الا بحسب شرطه - او كان الشرط اكثر من واحد، فان الجمعية التركيبية المزاجية الانسانية شرط ١٠ خواصها المترتبة ٢٠ عليها، سواء كان ذلك الشرط امراً وجودياً ثبوتياً ١ - كا مر - او نسبة سلبية عدمية - كمحاذاة ٣٠ الشمس لحصول الضوء في الجدار وخلق الفضاء لنفوذ الجسم المتحرك - او كان هيئة متعقلة ٢ الاجتاع منهما ٤٠ في الذهن - كالجمعية التركيبية المذكورة من العناصر والنسبة المخصوصية بينها وبين القوى الحيوانية ونسبها، او كان حكمه موقتاً متناهياً - كالنشأة الدنيوية او البرزخية او الحشرية او الجهنمية لبعض - او غير موقت وغير متناه - كالنشأة الجنانية ومابعدها.

٣/١٣ تأييده: انه لولا دوامه حسب دوام الشرط، فاما ان يدوم بلادوامه فيوجد بدونه، فلايكون شرطا، واما ان لايدوم مع درامه؛ والفرض ان الاقتضاء بعد المقتضى لايتوقف الاعليه؛ فيلزم محذور القسم السابق من انتفاء اللازم مع بقاء ملزومه.

٣/١٤ فان قلت: الشئى من حيث هو هو أن اقتضى امراً - كالظهور المعين - يكون عتاجاً اليه بذاته؛ فلا يوجد بدونه، وأن لم يقتض يكون مستعيباً بذاته فلا يجامعه اصلاً، لان ما بالذات لا يزول.

٣/١٥ قلت: هذه نكتة ذكرها الرئيس ابن سينا ٥٠ في الاشارات في تعدية ثبوت الهيولي من العنصريات الى الفلكيات وفي كل من شقيها غلط،

ي ١- خبر، لان الضمير راجع الى الجمعية - ش ب٢- صفة الخواص وضمير عليها يرجع الى الجمعية - ش ب٣- في كون المحاذاة سلبية على خدشة، الا ان يراد بالسلبية انها غير موجودة، ويشعر بذلك لفظ العدمية - ش بي٤- اى من الامر النبوتى والنسبة السلبية العدمية - ش بي٤- قوله: هذه نكتة ذكرها الرئيس ابن سينا؛ قد كتب مولانا واستاذنا، محتد المعارف صدر الحكاء المتألمين وحيد دهره وزمانه؛ آقا عمد رضا الاصفهائي طاب ثراء هذا، حاشية مشتملة على التحقيق والتدقيق، نقلته بعبارته الشريفة تيمناً وتبركاً وهي هذه - فيه نظر −: لان الشيخ اثبت في الاشارات للمتصل بذاته الذي هو الصورة الجسيمة قابلا يقبله ويحل ذلك المقبول فيه، وظاهر ان الشيخ المنابعة المائمة في ذاته الى المحل الذي هو الهيولى، وظاهر ان الاحتياج الى شئى في ان يقوم فيه ذاته يتوف عليه ذاته الموقوف على الشئى في ذاته الا يتحقق ذاته بدون ذلك المشئى، فكلما تحقق ذاته محقق ذاته بدون ذلك الشئى، فكلما تحقق ذاته محقق ذلك الشئى، ولما تحقق المعتصل بذاته في الفلكيات تحقق للمهيولى فيها، فبالا فتقار الذاتي للمتصل بذاته في الفلكيات تحقق ذلك المبيولى فيها، فبالا فتقار الذاتي للمتصل بذاته في الفلكيات تحقق للمهيولى فيها، فبالا فتقار الذاتي للمتصل بذاته المنات المتحقق ذلك الشئى، ولما تحقق المتصل بذاته في الفلكيات تحقق للمهيولى فيها، فبالا فتقار الذاتي للمتصل بذاته في الفلكيات تحقق في المهيولى فيها، فبالا فتقار الذاتي للمتصل بذاته في الفلكيات المتحقة في المناب في المنابع ال

١- امرآ ثبوتيا - ل ٢ - متغلقة - ط - متعلقة - ل

# ٣/١٦ اما في الاول: فلان الاقتضاء لايقتضي الاحتياج؛ والا لكان كل علة موجبة

- اثبت الهيولى في الفلكيات، وابن هذا من الاقتضاء؟ فان الاقتضاء الذاتى تساوق توقف ذات الشي لما بفتقر البه، واقتضاء الشي لمشي ايجابه لذلك الشي مقدم عليه ومايوجبه الشي متأخر عنه، فان سومح وسمى الاحتياج والتوقف بالاقتضاء فلابأس به، لكن لاينتقض حينئذ باقتضائه العلبة للمعلوم والمزوم للازم وعدم احتياجها اليها، لان اقتضائها للمعلول واللازم بمعنى ايجابها لها لاتوقفها عليها، وفيا نحن فيه الاقتضاء بمعنى التوقف، وايضاً مايقال في المقدمة الثانية من انه ان لم يقتضى يكون مستغنياً؛ لايقول به الشيخ الرئيس وليس في كلامه اقتضاء اصلا، بل يلزم من كلامه انه لو لم يكن عتاجاً لكان مستغنيا، لكن لما علم انه غير مستغن لم يكن مستغنياً، لكن لما علم انه غير مستغن لم يكن مستغنياً لكان لايجامعه ولايلزم من كون الشئي مستغنياً عن الشئي بذاته عدم مجامعته له وانما يلزم منه الاستغناء، لكان الإفتراق والاجتاع، ونحن ننقل كلام الشيخ بعين عبارته ليتفتح الحال.

قال في الاشارات: اشارة: قد علمت ان للجسم مقداراً ثخيناً متصلا وانه قد يعرض له انفصال وانفكاك وتعلم ان المتصل بذاته غير القابل للاتصال والانفصال قبولا يكون هو بعينه الموصوف بالامرين، فاذن قوة هذا القبول غير وجود المقبول بالفعل وغير هيأته وصورته، وتلك القوة لغير ماهو ذات المتصل بذاته الذي عند الانفصال يعدم ويوجد غيره وعند عود الاتصال يعود مثله متجدداً وهم وتنبيه - ولعلك تقول: ان هذا ان لام فاغا يلزم فيا يقبل الفلك والتفصيل وليس كل جهم فيا احسب كذلك، فان خطر هذا ببالك فاعلم ان طبيعة الامتداد الجسماني في نفسها واحدة وما لها من الني عن القابل او الحاجة اليه متشابه، واذا عرف في بعض احوالها حاجتها الى ماتقوم فيه عرف ان طبيعتها غير مستغنية عها تقوم فيه، ولو كانت طبيعتها طبيعة مايقوم بذاته فحيث كان لها ذات، كان لها تلك الطبيعة، لانها طبيعة نوعية عصلة تختلف بالخارجات عنها دون الفصول، انهى عبارته.

فان التفت الى ماذكرته من البيان وامعنت النظر في كلامه قدس سره ظهر ان فحوى كلامه غير ماذكره وايضا تعليل الاستغناء لعدم المجامعة بان بالذات لايزول عليل (عليك) فانه يمكن ان يكون الاستغناء الذاتي عن الشي ثابتاً للشي ويجامع ذلك الشي مع مايستغنى عنه باعتبار غير نفس ذاته، وايضاً قوله: واما الثاني فلان عدم الاقتضاء الذاتي لايستلزم الاستغناء الذاتي ان كان بمعنى الحاجة، لاخفاء في ان عدمه يستلزم الاستغناء الذاتي، بل عدمه نفس الاستغناء، وان كان بمعنى ايجاب الشي للشي؛ فعدم الايجاب الذاتي يستلزم الاستغناء الذاتي، وايضاً قوله: فلعل كلامنها بسبب خارجي خارج عن الفرض، لان الكلام في الذاتي والسبب الخارجي خارج عن الفرض، وكذلك قوله: اذا كان الاقتضاء بشرط خارجي خارج عن الفرض، والمناء يقتضى الاحتياج -.

هذا ما كنبه الاستاذ في هذا المقام في غاية التحقيق ولكني اقول توضيحاً للمقصود ماذكره الشارح المحقق بقوله: فان قلت: الشئي ان اقتضى امراً كالظهور المعين ... الى اخره، ونسبه الى الشيخ الرئيس بقوله: هذه نكتة ذكرها الرئيس ابن سينا، فيمكن تقريره على وجه يكون مطابقاً لما قرره الشيخ في الاشارات ولايرد عليه اعتراض الشارح ولا ما اعترضه الاستاذ، ولكن بحتاج الى تقديم مقدمة تبنى عليها ذلك الطريق الذي عليه اعتراض الشارات في تقدير ثبوت الهيولى من العنصريات الى الفلكيات اى في افتقار الاجسام من ذكره الشيخ في الاشارات في تقدير ثبوت الهيولى من العنصريات الى الفلكيات اى في افتقار الاجسام من حيث جسميتها الى الهيولى وهي ان كل ماهية واحدة نحو وجوده الذاتي لايكون متفاوتاً فلايجوز ان يكون غيث وجود الماهية الختص بها من حيث هي مختلفاً بحسب اختيلاف الخارجة عنها وعن مقوماتها، ــ

# عتاجاً الى معلولها؛ وكل موصوف ملزوم محتاجاً ١ الى صفة لازمة ٢؛ وفيه دور ٣.

- مثلا ماهية الجوهرية بما هو جوهر نحو وجودها هو القيام بذاتها والاستخناء عن الموضوع، ونحو وجود العرض بما هو عرض هو الافتقار في الموضوع ولا يصبح أن ينقلب نحو وجود ماهية جوهر من الاستخناء الى الافتقار والماهية هي ماهية الجوهرية، وكذا في ماهية العرض، واما وجوداتها الاضافية والنسبية فيمكن أن يكون مختلفة باختلاف الخارجات، مثلا الافتقار الى الاكل أنما يعرض للانسان لا لاجل بقاء الانسانية بل بسبب الخرارة المحلية للمواد وقد يزول بزواها، وكذا الاستخناء عن اللباس بالذات لا ينافى عروض الافتقار اليه بسبب برد مفرط، لان كون الانسان آكلاً ولا يساً ليس نحو وجوه المختص به، وكذا نظائرها من الموجودات الاضافية والنسبية، ولا جل ماذكرنا، الى عدم مراعاة الفرق بين الموجودين اشتبه الامر فقيل بامكان الواسطة بين الغنى الذاتى او جواز عروض الافتقار لعلة كما سيأتى، والى تلك المقدمة الذكورة بقوله: لانها طبيعة نوعية يختلف الذات دون الفصول، انتهى، فتدبر،

وبعد تمهيد تلك المقدمة فنقول: اما تقرير كلام الشيخ في الاشارات على ما اشار اليه الشارح المحقق بقوله: فان قلت: الشي ان اقتضى امراً ... الى اخره: فهو ان الطبيعة الامتدادية الجسهانية اما ان يكون بذاتها ومن حيث هي مجردة عن الخصوصيات غنية عن الهيولي اولم يكن، فإن لم يكن غنية بالذات فتكون مفتقرة لذاتها فيلزم حلولها في المحل اينا تحققت، سواء كانت في العنصريات او في العلكيات، اي في الاجسام القابلة للانفصال الخارجي او غيرها، وان كانت غنية بذاتها فاستحال الوالي الحل إينا تحققت، لان الحلول في الحل عين الافتقار اليه ونحو وجود الحال والغني عنه اذا كان ذاتيا استحال زواله ولو بالغير، لان ما بالذات لايزول ولايزال، فاستحال حلولها في الحل، ولكن الحلول ثابت في بعض الإجسام وهو ينافي كون الفناء ذاتياً للجسم من حيث الجسمية، كما صرح الشيخ بقوله: واذا عرف في بعض الموافّا خاجتها ألى ما تقوم فيه عرف ان طبيعتها غير مستغنية عما تقوم فيه، ولوكانت طبيعتها طبيعة ماتقوم بذاتها فحيث كان لها ذات كانت لها تلك الطبيعة. انتهي قوله: فحيث كانت لها ذات، اشارة الى التعليل المذكور، اي ان ما بالذات لابزول، قوله: كانت لها تلك الطبيعة، اي الطبيعة القائمة بذاتها وغير حالة في المحل، معني ان الطبيعة الحسية اذا كانت في حد ذاتها مستغنية القوام عن امحل فحيث وجدت وجدت بلامحل، لان ذاتها تلك الذات وماكان بحسب ذاته لتحصل القوام بلاتعلق لغيره كان ذلك نحو وجوده الذاتي، والذاتي لايختلف ولايتخلف، فياذا وجدت فلايجامع الحل ولكنها جعت في بعض احوالما، اي في الاجسام العنصرية، فعلم انها لم يكن مستغنية، اذا عرفت ماذكر نا علَّمت ان ماذكره الاستاذ بقوله: وايضا ليس في كلام الشيخ مايدل على أنه لو كان مستغنياً لكان لايجامعه محل نظر وتأقل، وكذا ماذكره الاستاذ بقوله، وايضا قوله: ولايلزم كون الشي مستغنياً عدم مجامعته، وكذا قوله: وايضاً تعليل الاستغناء بعدم المجامعة بان ما بالذات لايزول عليل، لانه يمكن أن يكون استعناء الشئى عن الشئى ثابتا للشئى ويجامع ذلك الشئى مع مايستغني عنه باعتبار غير نفس ذاته، انتهى محل نظر، وخدشه ناش من عدم رعاية تلك المقدمة المذكورة وعدم مراعاة الفرق بين الموجودين، أي الـذاق والنسبي العرضي كأنه قد فرض الحال الحلـول في الحل أمراً عرضي للطبيعة، نظير الاكل واللبس اللذين ذكرناهما بانها قد يجتمعان مع الانسان ويفرقان لعلة خارجة وليس الامر كذلك، لان الحلول عبارة عن نحو وجود الحال، واذا كان نحو وجود الذاتي للهاهية افتقارياً ناعتياً فلايمكن تحققها ووجودها قائمًا بذاتها، وكذلك اذا كان نحو وجود الذاتي للهاهية قائماً بذاته بلاتعلق بغيره، فلايكن ان يوجد مع الغير ويجامع الحل، والالزم الانقلاب، فعروض الافتقار الى الحل بعدان لم يكن بسبب امر اخر، وكذاب

١-محتاجة - ط ٢-صفته اللازمة - ل ٣-الدور - ل

٣/١٧ واما الثانى: فلان عدم الاقتضاء الذاتى لا يستلزم الاستغناء الذاتى، فلعل كلا منها بسبب خارجى او كان الاقتضاء بشرط خارجى - كما قلنا - والا ورد فى كل عارض؛ وانما فر عنا هذا التفصيل على الاقتضاء وقيدنا فى شرط الميئة الاجتاعية بالذهنية احترازاً عن مثل توقف احداث الهيئة السريرية على آلات حيث لا يدوم حسب دوامها - لان التأثير ثمة ليس بالاقتضاء؛ بل بالصنع، وهو معد للمصنوع؛ باصطلاحهم ايضاً لاعلة له ولا يشترط لدوام المعلول دوام معده؛ فضلاً عن دوام شرط المعدد.

٣/١٨ ويمكن ان يقال: الهيئة الجمعية ١ من الصنع و آلاته معتبرة ٢ شرطاً واحداً لاوّل حدوث المصنوع، فادام يوجد هذا المجموع - وذلك عند تمام الصنع - يوجد الحدوث؛ وبعد التمام لم يبق الصنع؛ فلم يبق اوّل الحدوث، ثم بقاء المصنوع ليس مشروطاً بشئ منها.

٣/١٩ تأنيسه ٣: قولهم: ان وجود المشروط ؛ لازم مساوٍ لاخر الشروط ٥، اذ به يحصل تمام العلة ولايتخلف عنه؛ كما لا يقدم عليه ٦.

- عروض الاستغناء عنه بعد الافتقال البع الذن عوا وجود الذاتى لا يختلف ولا يتخلف، فقول الشارح المحقق ايضاً، ولعل كل منها بسبب خارجى غير صحيح وقد خبط خبطاً فاحشاً ناشئاً من عدم الفرق بين وجود الذاتى والعرضى، نعماً يكن ان يكون الشئى غنياً عن شئى من حيث الذات ثم عرض له الافتقار بسبب اخر، ان كان السبب واسطة في العروض فلا امتناع حينئذ، لان المحتاج بالذات هو الواسطة وهذا لاينافى كون ذى الواسطة غنياً بالذات - كما في افتقار الطبيعة الى المحل المعين بواسطة خصوصية الفرد - وكلامنا في الامتناع فيا اذا كان السبب واسطة في ثبوت الافتقار، وسره: ان تعيين المحل وخصوصيته خارج عن نحو وجود الذاتى للطبيعة، قد يجتمع معه وقد يفرق، كما ان نفس الافراد عندهم ايضاً من عوارض الطبيعة ولا يختلف نحو وجود الذاتى للطبيعة، معد تبدل خصوصية الحل وخصوصية الفرد.

وبالجملة لافرق بين المحل المعين والمحل المطلق في امتناع ثبوت الافتقار للطبيعة بسبب امر اخر بعد فرض كون الطبيعة مستغنية بالذات عنها، كما انه لافرق بين المحل المعين والمطلق في جواز عروض الافتقار للطبيعة اليها - بعد ان لم يكن بسبب امر اخر - اذا كان السبب واسطة في العروض وجهة الفرق بين الواسطة في النبوت وبين الواسطة في العروض بالامتناع والجواز هو تغيير الوجود الذاتي للطبيعة في الاول وعدم تغيير الوجود الذاتي في الثاني، فتدبر، ومما ذكرنا يندفع الايراد المشهور على هذا البرهان بانه كها جاز ان لايكون افتقار الطبيعة الى المحل الواحد لذاتها ثم محصل الافتقار لاجل خصوصية وسبب، فليجز مثل ذلك بالقياس الى المحل مطلقا، فتأمل - ش.

١-الاجتماعية - ط - ل ٢-معتبر - ط ٣- تأسيسه - ل ٤-الشرط - ط ٥-المشروط - ط
 ٢-اذ بحصل تمام العلة ويتخلف عنه - ط

٣/٢٠ تفريعة: الخلوق ١ الذي لايتوقف الآعلى مايدوم بدوام الحق؛ يدوم ١٠ بدوامها، كالارواح العالية المسهاة بالعقول وكاللوح المحفوظ المسمى بالنفس الكلية، وبالجملة مالايتوسط بينه وبين خالقه الامور الحادثة كالحركات.

۱۳/۲۱ يناسبه ۲۰ ماذكره الشيخ قدس سره في الفك الشيثي: ان بعض الموجودات من الملائكة والاناسي لايصعقون بنفخ الصور لكمال استعدادهم القابل للفيض الذاتي على سبيل الاستمرار، ولمن ۳۰ هذا شأنه ۴۰ الرفعة عن مقام النفخ الاسرافيلي، فان النفخ لايؤثر فيمن علا عنه، بل فيمن نزل عن درجته

### تحقيق شريف ٢

٣/٢٧ قال الشيخ قدس سره في الرسالة الهادية: اقول: المشهود المحقق انه ما من ٣ موجود من الموجودات الا وارتباطه بالحق من جهتن ٤: جهة سلسلة الترتيب التي أولها العقل

مِرَ ذَلِكَ التفريع - ش ٣٥ - لفظ من موصولة - ش

١٠٠ خبر لقوله: المخلوق - ش

44- اي عدم الصعق بنفخ الصور - ش رُرِّتُ

١- ان الخلوق - ل ٢- تنبيه شريف - ل = قوله: تحقيق شريف: ثم نقول: قد مرّ فن كان وجوده عين ذاته لزم ان يكون كماله التابع لوجوده بنفسه، اما كماله الذاتي فظاهر، وأما كماله الاسمائي فلانه بنفسه، فلانه لازم للازم الاول اللازم الذي لايغاير الذات لامغايرة نسبية وهو العلم الذي يلزمه ... الى آخره «ف»

فوله: قلناً لاحجاب الا الجهل: واما لفرط عزته وعلوه، كما لابدرك البصر وسط قرص الشمس في غاية نورها، بل بتخيّل فيه سواد او ظلمة اقول: ليس عدم الادراك في المثل المذكور لسبب العلق، بل بسبب الظهور التام، لان شأن البصر عدم ادراك ما في طرفي الافراط والتفريط من الخفاء التام والظهور التام، اللهم الا ان يريد بالعزة القوة والغلبة بالظهور التام (ف)

قوله: ثم نقول: تلك العناية فسرها القاشاني في رسالة القضاء والقدر: اعنى العناية الازلية بمجموعها وليس بشئ، فإن الظهور التفصيلي ... الى آخره اقول وبه استعين: أن القاشاني لم يفسر العناية الازلية بمجموعها، بل جعلها عبارة عن احاطة علم الله تعالى بالكل على ماهو عليه، اى بالكلى كلياً وبالجزئي جزئياً وجعلها شاملة للقضاء والقدر، يعنى به احاطة علمه بالكلى كما كان حصول صور جميع الموجودات في القضاء كلياً وبالجزئي ايضاً، كان حصولها في القدر جزئيا، وعلى القضاء القلم الاعلى وعلى القدر اللوح المحفوظ، ولا ربب عندهم في أن الصور الثابتة في القلم اجالاً وفي الوح تفصيلا أزلية، فكيف قال المولى الشارح الظهور التفصيلي ليس بازلى؟ نعم! يتوجه قوله أذا اراد القاشاني منه الظهور التفصيلي بالوجود الخارجي (ف)

 الاول، وجهة طرف وجوبه الذي يلى الحق، وانه من ذلك الوجه يصدق عليه انه واجب وان كان وجوبه بغيره - ومراد المحققين من هذا الوجوب غالف من وجه لمراد ١ غيرهم ١٠ ، والسر فيه: عموم ٢ وحدة الحق الذاتية المنبسطة على كل متصف بالوجود؛ والقاضية ٣ باستهلاك احكام الكثرة والوسائط؛ والموضحة احدية التصرف والمتصرف؛ بمعنى ان كل ماسوى الحق تعالى ممتا يوصف بالعلية؛ ٤ فانه معد غير مؤثر، فلا اثر لشئى فى شئى الالله الواحد القهار.

٣/٢٣ واقول: الغرض من هذه النكتة الاخيرة: ان كل مايطلق عليه المؤثر في هذه الاصول ٢٠ ؛ فالمراد به المعدّ، والمؤثر الحقيق هو الشر الالمي وان كل موجود فوحدة الحق فيه سارية فيدل على وحدة موجده بالاولى.

# الفيصل الثانى

فى ان الشئى لا يتمر ما يضاده من وما يناقضه في كل نوع من الاتمار

٣/٢٤ اثمار الشئي اما من حيث هو ، اي لا وجه من وجوهه ١٠ ولا باعتبار ٥ شرط

ب زائدة; كما ذهب اليه الشيخ في فتوحاته، يكون البات المثل صريحاً لا على تقدير الزيادة، فالتشبيه ضمى، لان اكثر استعمال النفي فيا فيه المنفي متصور لشلا يكون نفي معدوم، فافهم، وكذا حكم عدم الزيادة اذا استعملت الكاف على سبيل الكناية او على المذهب الكلامي، فافهم، قوله: فان حقيقة السمع والبصر ومطلقها له، بل عينه في البطن السابع كما مرّ في اوايل الكتاب: بل السمع والبصر في البطن السابع عين الذات وكل منها عين الاخر، فان البطن السابع مختص بصاحب الارث المحمدي لاينفتح خوخة من بابه الاله (ف)

\* 1- فان مراد الحكماء من الوجوب الغيرى هو الوجوب بعلله واسبابه، والمحقق لايرى الكثرة في هذا النظر، وايضاً الحكم يقول بان الوجوب الغيرى صفة للممكن على وجه الاستقلال؛ والعارف الحقق لا يستقل عنده وجود سوى الوجود القيوم المطلق - خ \* ٢ - اى الاصول المهدة في هذا الكتاب - خ \* ٣ - قوله: في ان الشئى لا يشمر ما يضاده ... اعلم ان الشارح الفاضل قال في شرح هذا الموضع في النصوص قوله: لكن للاستدراك من نفي الا ثمار، والعطف بقوله: وباعتبار، بيان للجنسية ، اى من حيث عينه الثابتة لا من حيث الاسباب والوسايط لوجود وهو النسبة الترس وهو النسبة الترس المطلق والمقيد بالسريان المعبر عنه بالمعية التى فسرت بصحبته لكل لوجود وهو النسبة الترس وهو النسبة الترس المطلق والمقيد بالسريان المعبر عنه بالمعية التى فسرت بصحبته لكل موجود من غير حلول ولا انقسام اقول: بين الكلامين مخالفة، اى بين كلام الشارح الفاضل في شرح مفتاح الغيب وشرح النصوص، والاولى بالقبول منها عند الفقير ما وقع في شرح النصوص، لان الحق من حيث هو هو بعني الاطلاق الذاتي لا يصح ان يحكم عليه بحكم او يضاف اليه مبدئية او اقتضاء ايجاد او صدور اثر، وانا سعى القلب والخمسة صفة الوجوه - ش

١- يخالف المراد - ط - لمراد - ل ٢ - عموم حكم - ل ٣ - القاضية - ط ٤ - بالعلة - ط ٥ - اعتبار - ط

زائد، كثمرات الاوصاف والاخلاق والكمالات التي يحصلها الولد بالسراية من والده على ماقال عليه السلام: الولد سرّ ابيه.

٣/٢٥ واما من حيث وجهه الخاص ١٥ الذي يعرفه المحققون: وهو الوجه الذي للقلب الى حضرة الغيب الالمى وعالم المعانى من وجوهه الخمسة ١ ؛ وباعتباره يتعين التجلى الالمى الذي هو سرّه ٢٠ ، كاوصاف الولد واخلاقه التى على خلاف حال والده حيث قال تعالى: يخرج الحى من الميت (٥٥ -الانعام) اى المؤمن من الكافر وامثاله، ومنه كل امر يفيده الشيء لا بالكيفية؛ ويقول الطبيب انه بالخاصية - كجذب الحديد للمغناطيس -

٣/٢٦ واما باعتبار شرطاو شروط خارجة عن ذاته، كما يتوهم ٣٠من تبريد سقمونيا الحرارة ٢ بواسطة اسهال الصفراء؛ و من اتمار ٣ الروحانيات ١٠ الباقيات الحوادث الفانية

- يصح نسبة المبدئية والتأثير والفعل الايجادي الى الحق باعتبار التعين، واول التعين النسبة العلمية الذاتية وهي متعلقة بالمهات بحسب مايقتضي حقائقها. ثم ليعلم الهالا فتضاء ثلاث مراتب حكمه من حيث المرتبة الاولى هو انه لايتوقف على شرط ولا موجب يكون سبباً لتعينه، وفي هذه المرتبة لايكون الثر ما يضاد المثمر ويناقضه.

نكتة: وهى ان الاثر من حيث النسبة التي بينه وبن المؤثر وهى سرّ سريان المعبر عنه بالمعية لا يكون ضده، بل هو من نسب علمه وعلمه ليس غيره بالحقيقية و أثار تدر وحكم من حيث المرتبة الثالثة هو ان ظهور احكامه يتوقف على شروط واسباب ووسائط. اعلام ان قى المثال الاول نوع مناقشة، لان حصول تلك الاخلاق والكالات ليس للولد من حيث هو هو، بل باعتبار حصولها اولا لوالده وسرايتها للولد ثانياً، لكونه سرّ ابيه، وان فى كون الوجه الخاص عبارة عن الوجه الذى للقلب الى حضرة الغيب الالمى بحثا، لان هذا كان عبارة كها نقله عن الشيخ عن الذى به يقابل القلب غيب الحق ولا يكون فيه مدخل للوسايط الاسمائية وغيرها، ومن علامته ان المتحقق به اذا راقب مراقبة لا يتخللها فترة، اصاب فى كل ما يخطر له، فعلى هذا كيف ينطبق المثالان عليه، وان فى كون «لكن» استدراكاً فى نق الاثمار بحثاً، اذ الاستدارك من النفى اثبات، فيلزم ان يكون الاثمار بالضد جائزاً باعتبار الوجه الخاص، مع انه مصرح بانه ليس فيه اثمار الضد، فالا ولى ان يكون استداركاً فى مقدر، اى لا يكون عدم الاثمار من غير الوجوه الاتية لكن من حيث هو هو سالى آخره (ف)

\* 1- اى الوجه الخاص الذى للقلب الى عالم المعانى - ش بيا - اى ذلك الوجه الخاص سرّ التجلى الالمى، تدبر - ش - الوجه الخاص - ل بيا - هذا مثال الشرط الخارج، فتبريد السقمونيا الخارة لاجل شرط وواسطة وهى اسهال الصفراء فيتوهم اولا ان ظهور التبريد من الشئى الخار انما هو اتمار الشئى لما يضاده ويناقضه ولكن لملاحظة الواسطة فيظهر ان التبريد ليس ثمر تضاد السقمونيا - ش بياء - مثال الشروط الخارجية، والاولى حذف لفظ يتوهم في المثالين، لانه موهم للخلاف، والغرض من هذا اللفظ توهم الضدية في الثمر والنتيجة، وليس الامر كذلك واقعاؤلا ان تبريد السقمونيا بواسطة اسهال الصفراء او اثمار الروحانيات الحوادث الغانية بواسطة الحركات الفلكية امر متوهم وليس بواقع، كايفهم من لفظ متوهم، والامرسهل بعدوضوح المقصود حينئذ - ش

١- التي يأتى تفصيلها - ق ٢- الحارة - ن - ع - ل ٣ - آثار - ن - ع

باعتبار توسط الحركات الفلكية و الاتصالات الكوكبية الزائلة

٣/٢٧ فهذه ثلاثة اقسام ليس في شئى منها اثمار ١ الضد والنقيض من حيث انه الضد او ٢ النقيض، اما في الاولين فظاهر، واما في الثالث فقد يتوهم ذلك وليس كذلك، فان حركة العرش الذي هو ابسط الاجسام مظهر الحركة الاحدية الحبية ٣ الازلية المعنوية التي بها تعين التحلي الاحدى حسب الحقائق المحاذية ٥، فلدوامها بنوعها استندت الى الدوام، ولاقتضاء حقيقتها تزائل جزئياتها توسطت لعالم الجزئيات المتعاقبة المتزائلة المستندة الى الدوام ٢ باصولها، لابتعيناتها المتفرعة عنها.

٣/٢٨ وتأييده: اما نقلاً: فلقوله تعالى: قل كل يعمل على شاكلته (٨٤-الاسراء)اي على مايماثله ٧، لاعلى مايضاده ويناقضه.

۳/۲۹ فان قلت: قد فسرَ ۱۰ بانَه بعمل على مذهبه وطريقته التي يشاكله في الهداية ۸ والضلالة؛ واستدل عليه بقوله تعالى: فريكم اعلم بمن هو اهدى سبيلا (۸۶-الاسراء)

٣٠/٣٠ قلت: ذكر الشيخ قدس سره في تفسير الفاتحة ٢ قاعدة هي: ان كل صفة من صفات الحق انها يضاف اليه على الوجه الاتم الاكمال، وكلامه صفة من صفاته، فله الاحاطة كما قال تعالى: مافرطنا في الكتاب من شئي ٢٠ (٣٨-الانعام) فامن كلمة من كلمات القرآن لها عدة معان الا وكلما مقصودة للحق تعالى، فلايتكلم متكلم في كلام الحق بامر يقتضيه اللسان الذي نزل به ولايقدح فيه الاصول الشرعية الحقة ١٠ الا وذلك الامرحق

\* السبخ في الفاتحة ... الى اخره، ليس الكلام من حيث ظهوره الملكى وخصوصاً الذي هو من مقولة اللفظ ذكر الشيخ في الفاتحة ... الى اخره، ليس الكلام من حيث ظهوره الملكى وخصوصاً الذي هو من مقولة اللفظ والصوت صفة للحق من حيث هويته الاحاطية حتى يتفرع عليه ماذكر، كما ان قوله تعالى: مافرطنا في الكتاب من شئي لايدل على مقصوده بوجه، نعم! الكلام الذاتي الذي هو التجلى باظهار مافي الغيب على ذاته المقدسة صفة من صفاته ألكالية، والكلام الظهوري الوجودي الذي هو التجلى بالفيض المقدس المظهار ما في الغيب على الحقائق التفصيلية صفة من صفاته الفعلية ولها الاحاطة والشمول، ولهذا الكلام اللفظى ايضاً ما في الغيب على الحقائق التفصيلية صفة من صفاته الفعلية ولها الاحاطة والشمول، ولهذا الكلام اللفظى ايضاً الحاطة بمعني اخر وهو وجه السرّ الوجودي الذي يعرفه المحققون، وهو غير الاوضاع اللفظية، نعم! لو كان الالفاظ موضوعة لارواح المعاني او ارواح المعاني مرادة للحق من كلامه لكان تلك الاحاطة حقاً - كما الامركذلك - خ

۱-اثار-ط-ن-ع ۲-و-ن-ع ۳-الجمعية-ن-ع ٤-يتعين-ن-ع ٥-الحادثة-ن-ع ٢-اثار-ط-ن-ع ٢-الحادثة-ن-ع ٢-الحادثة-ن-ع ٢-الله ١٠ الحققة «التفسير»-ل ٢-الله وأم ١٠ الحققة «التفسير»-ل

ومراد الله تعالى، اما بالنسبة الى ذلك ١ المتكلم به او بالنسبة اليه والى من يشاركه فى ذوقه وفهمه، وكون ١٥ بعض المعانى اليق ٢٠ لامور ٣٠مشروحة من اسباب النزول ٤٠ وسياق الاية؛ لاينافي ماذكرنا، لما ثبت ان له ظهراً وبطنا.

٣/٣١ واما عقلاً: فلان تمرة الشئى هو الاثر ٢ الحاصل منه، فهى لازمته ٣ كليا كان او جزئيا، ٥٠ ومن المحال ان يكون اللازم ضد الملزوم او نقيضه، سواء كان اللزوم ٤ كليتاً او جزئيا،

٣/٣٢ ومايقال من ان اللزوم الجزئي ثابت بين كل شيئين؛ ولو كانا نقيضين ببرهان من الشكل الثالث فذلك من باب ٦٠ استلزام المحال المحال ٧٠، وكلامنا ليس في مثله

٣/٣٣ وتحقيقه: انه اذا تحقق تقدير اللزوم الجزئ؛ تحقق الاثمار والثمرة مناسبه، واذا لم يتحقق؛ فالمترتب عدم الاثمار - لا اثمار العدم

٣/٣٤ اما بيان انواع الاثمار: فكلياته حسة؛ بعدد النكاحات:

٥٣/٣ الاول: اتمار اجماع النسب الاسمائية صور الحقائق المعينة في العلم.

٣/٣٦ الثاني: اتمار اجتاع المعاني والحقائق صور الارواح المتعينة في نفسها.

٣٧/٣٧ الثالث: اثمار اجتاع الارواح صور عالم المثال او صور الاجسام البسيطة الطبيعية الغير العنصرية - كالعرش والكرسي - او العنصرية - كما تحتها ٥-

٣/٣٨ الرابع: اثمار اجتاع الاجسام البسيطة صور المولدات

٣/٣٩ الخامس: مايختص بالانسان.

٣/٤٠ واما بيان وجوه القلب: فما ذكره الشيخ في تفسير الفاتحة ٦: ان احدها يقابل

\*١- مبنداء خبره قوله: لاينافى - ش \*٢ - اى بذلك الموضع - ش \*٣ - تعليل للاليقية - ش \*٤ - اى نزول الاية وسياقها والقصة او الحكم، او رعاية اعم الاغلب من الخاطبين ونحو ذلك - ش \*٥ - تقريره: انه كلما تحقق النقيضان تحقق احدهما وكلما تحقق النقيضان تحقق الاخر، فينتج انه كلما تحقق احد النقيضين تحقق الاخر فتبت اللزوم بين النقيضين على هذا التقدير - ش - كليا او جزئيا - ل \*٢ - اى اللزوم بين النقيضين - ش \*٧ - اى كون ثمرة الشئى ضده و نقيضه، والجواب الحقيق ما اشار اليه بقوله: تحقيقه الى بعد فرض اللزوم، فالثمرة مشاكله ومناسبه لامناقضه حتى ينتقض الاصل والقاعدة - ش

١-ذات-ل ٢-الشئي الاثر-ل ٣-لازمه-ط-ل ٤-اللازم-ل ٥-تحتها-ل ٦-ص٥٥٥

### ٩٠/ مصباح الانس

غيب الحق وهويته؛ وهو المسمى بالوجه الخاص عند المحققين الذى ليس للوسائط الاسمائية وغيرها فيه مدخل؛ ولايعرفه الا الكمل والافراد وبعض المحققين، والمتحقق به اذا راقب مراقبة لايتخللها فترة؛ اصاب في كل ما يخطر له.

٣/٤١ الثاني ١: يحاذي به عالم الارواح ويأخذ صاحبه عنها بحسب المناسبة وصقالته ٢ الاخلاق الحميدة

٣/٤٢ الثالث ٣: يقابل ؟ به العالم العلوى بحسب صور صاحبه في كل سماء ويحفظ الاستقامة في الاوصاف الظاهرة.

٣/٤٣ الرابع ٥: يقابل به عالم العناصر واحياته بالموازين الشرعية والعقلية - امراً ونهياً -

٣/٤٤ الخامس: يقابل به عالم ٦ العبد واحياته بتحسين المقاصد والحضور مع الخواطر وعو مالايستحسن منها شرعاً او عقلاً

٣/٤٥ وتأنيسه: قولهم: الواحد الامن كل وجه الايصدر عنه الا الواحد، اذ لو صدر عنه النان؛ لكان له علتان ١، فهو مع كل علته دا غيره مع الاخرى، فهو اثنان ولو من جهتين. ٣/٤٦ لايقال: فلا يصدر عنه واحد ايضاً والا لكان له علية فهو معها؛ غيره بدونها.

٧٣/٤٧ النسبة غير المسلم المراد بالعلية النسبة التي بين العلة والمعلول، فان النسبة غير المنتسبين قطعاً، بل المراد كونه بحيث يصدر عنه؛ وانّمن شأنه الصدور عنه، وهذا عينه ١١، ولذا لا يوجب اعتبار الغير والا التعدد من حيث هو هو - بخلاف العليتين - فان تعددهما قطعا باعتبار الغيرين؛ كما مرّ مثاله من ان ابصار الواحد؛ عشر مبصرات، فانه من حيث عله واحد؛ وان كان من حيث المتعلقات عشر ١٢ مبصرات.

٣/٤٨ فان قلت: عدم ايجابه اعتبار الغير مسلّم ، اما عدم لزوم التعدد فلا، كما قلنا انه بدون ذلك الشأن غيره معه

۱-ص٥٦٥ ٢-صقالة «التفسير» صفائه - ن - ط - ع ٣٠ - ص٥٧٥ ٢ - بحاذى - ط - ن - ع ٥٠ - ص٥٩٥ ٢ - بحاذى - ط - ن - ع ٥٠ - ص٥٩٥ ٢ - مام المفال - عالم المفال - المفال المقيد - ل ٧ - تأنيسه الواحد - ل ٨ - الوجوه - ل ٩٠ - عليته - ط ١١ - عليته - ط ١٢ - عشرة - ل

9/٣ قلت: المراد بالواحد من كل وجه مالا يعتبر معه غيره، لا مالا يعتبر صفته الذاتية ايضاً، كالوحدة والوجوب الذاتيين وغيرهما، والدليل ١٠ على ان مرادهم ذلك؛ انهم ما ٢٠ اعتبروهما ١ في تعريفه ٢ من غبويز صدور الكثير من الحق تعالى، وانهم بنوا ٣٠ على ذلك ان الصادر الاول هو العقل الاول، فلوحدته الذاتية صبح صادراً؛ ولاشتاله على تعقل موجده وتعقل وجوبه بالغير وامكانه في نفسه؛ توسط لعقل اخر و نفس وجسم على الترتيب، ١٠ ولم يذكروا اشتاله على وجوده وهويته وتعقل نفسه، والآلكان اعتباراته ستة وجاز صدور اكثر من واحدة ٣؛ ولم يقولوا به، لما ان ليس في الثلاثة الاخيرة اعتبار الغير.

٩/٥٠ فان قلتُ: ان كانت الاعتبارات الثلاثة الاول وجودية تعدد الصادر الاول؛
 وان كانت عدمية كيف صارت علّة للموجود ١٤ و جزء علّة؟

۱ ۳/۵۱ قلت: هي شرط العلة، كما مر في نحو شاذاة الشمس لاحداثها الضوء في الارض، ومدار اعتبار مثلها في العقل الاول دون الحق، كون الحق واحداً من كل وجه، اي ليس معتبراً تحققه الامن حيث هو هو ، فإن الشيخ قدس سره به فسر الوحدة ٥ الذاتية في تفسير الفاتحة والفكوك ومنع اعتبار مبدئيات من الوجه وليس العقل واحداً من كل وجه

به ١- اى مالا يعتبر معه غيره لا مالا يعتبر صفته الذاتية - ش حـ ٣٠ خبر للمبتداه الذى هو الدليل ولفظة ما نافية، وفي نسخة ما اعتبر وهما بضمير التثنية، اى والدليل على ان مرادهم ذلك انهم لم يعتبر واالصفة الذاتية والوحدة والوجوب الذاتين في تفريع ذلك الاصل المعروف، اى تجويز صدور الكثير من الحق تعالى لاجل تلك الاوصاف الكثيرة - ش به ٣ - عطف على انهم ما اعتبروها في موضع الخبر للمبتدء المذكور، اى والدليل على ان لم وادهم ذلك الاصل المعروف، وتفريعه: ان الصادر الاول، فقوله: الصادر الاول ... الى اخره، في موضع المفعول لبنوا، يعني انهم جعلوا وحدته الذاتية مصححة لصدوره عن الواحد الحقيق وجعلوا جهاته المشتملة على اعتبار الغير منشأ لصدور الكثرة ولم يعتبروا الجهات والاعتبارات التي تكون راجعة الى ذاته من غير اعتبار الغير في كونها منشأ لصدور الكثرة - ندبر - ويحتمل ان يكون قوله: انهم بنوا على ذلك ... الى اخره، عطفاً على ان مرادهم ولفظ ذلك اشارة الى مايشير اليه لفظ ذلك الذكور سابقاً ، وقوله: ان الصادر الاول خبر للمبتداء المذكور، اى والدليل على انهم بنوا على ذلك الماردة الألك، اى الواحد ما لا يعتبر معه غيره ما لا يعتبر صفته الذاتية ان الصادر الاول ... الى اخرهو فافهم - ش به عالم المراد من الإمكان هو الامكان الذى من اوصاف الوجود، لا الذى من اوصاف الماهية، فان الول يعتبر معه الغير دون الثانى، تأمل - خ

۱-اعتبروها-ن-ع ۲-تفريعه-ن-ع ۳-من ثلاثة واحدة-ط-من ثلاثة ولم-ل ٤-للوجود-ل ٥-فسر معني الوحدة-ن-ع-ل

### ٩٢/مصباح الانس

جذا المعنى، فبهذا سقطت الاعتراضات باسرها وثبت انه كليا تكثر المعلول تكثر العلة وكلّما اتحد المعلول ١ اتحد العلة - بعكس النقيض ١٠ -

٣/٥٢ ثم اعلم ان الاصل مسلم عندنا؛ لكن في تعريفهم ٢ ان الواحد الصادر الاول عن الحق تعالى هو العقل الاول، منع ذكره الشيخ قدس سره في الرسالة المفصحة ٢٠ وهو: لم لا يجوز ان يكون ذلك الواحد الصادر الاول عن ذات الحق هو الوجود العام ٣٠ - كما هو عند المحققين - وهو الفيض الذاتي المعتبر عنه بالتجلى السارى في حقائق المكنات والامداد الالحى المقتضى قوام العالم، وهو الوجود المنبسط والرق المنشور، والنور اسم حاله.

٣/٥٣ وسيجئى انه ٤٠ من باب تسمية الشئى باعم اوصافه واولها؛ وان نسبته الى مرتبة التعين الاول وحضرة احدية الجمع والوجود نسبة ٥٠ الانوثة الى الذكورة، فانه ٦٠ بذاته عين غيب الهوية ولم يزد عليه الا اعتبار جميته للحقائق، فصار ٧٠ منسوباً الى جميع الحقائق بنسبة كلية متضمنة لاضافة ٣ الالوهبة والربوبية والمبدئية وغيرها بما سنذكر في مباحث المناسبات؛ لكن الجملة مندرجة عنها تقابل العقل الاول ومابعده؛ ولم يتوقف قبول الفيض الاعلى استعداد القابل؛ والاتعدده الا بحسب تعدد القوابل.

\* التقيض لقوله كلم اتحد العلق، هذه القضية تكون عكس النقيض للقضية السابقة باعتبار ان عكس النقيض لقوله كلم اتكثر المعلق تكثر العلة، هو انه كلم الابتكثر العلة الابتكثر المعلول؛ وهو في قوة قولنا: كلم اتحد العلة اتحد المعلول، وعكس نقيضه: كلم اتحد المعلول اتحد العلق، تأمل - خ \* \* - قوله: ثم اعلم .... الى اخره، قد حققنا في رسالتنا الموسومة بمشكوة الهداية الى حقيقة الخلافة والولاية كيفية الصدور ووجه الجمع بين قول العرفاء الشاغين والحكاء المحققين بمالامزيد عليه، ونبهتا ان سلوك المحقق القونوى على خلاف التحقيق الحقيق، فليراجع - خ \* \* - سال البياته في المقام الخامس من الفصل الاول للتمهيد الجمل التحقيق الحقيق، فليراجع - خ \* التعبيرات من التجلى السارى والوجود المنبسط والرق المنشور ونظائرها من باب تسمية الشئي باعم الاوصاف، واولها؛ اى اول الاوصاف تعبيناً وظهوراً، فقوله: واولها على المنابقة واحديثها وثبوت الاعتبارات والحقائق فيها، لامن حيث احديثها وتجردها عن الحدية الجمع من جهة واحديثها وثبوت الاعتبارات والحقائق فيها، لامن حيث أجردها عنها وبن شئى الاعتبارات، اذ التأثير موقوف على المناسبة ولا ارتباط بن الاحدية الذائية في مرتبة حضرة احدية الجمع العناب والوجود العام اليه نسبة الذكورة الى الانونة، فافهم - ش \* ١٠٠ التعين الاول - ش والتعين الاول والوجود العام اليه نسبة الذكورة الى الانونة، فافهم - ش \* ١٠٠ التعين الاول - ش والتعين الاول - ش التعين الاول التعين الاول - ش التعين الاول التعين ال

١ - اتحدالعلة اتحدالمعلول - ط - ن - ع - ل ٢ - تفريعهم - ن - ع ٣ - لاضافات - ل ٤ - مجملة مندمجة - ل

٣/٥٤ فمنه مالم يتوقف تمام استعداده على شئى، فقبل قبل الكلّ - كالقلم الاعلى -٣/٥٥ ومنه مالم يتوقف الآعلى شرط واحد - كما بعده -

٣/٥٦ ومنه مايتوقف على شروط كها بعد مابعده؛ فحصل من هذا التحقيق قواعد حقة --لاكها زعم الفلاسفة-:

٣/٥٧ منها ١ ان الوسائط معدّات نتمام الاستعدادات الجعولة؛ ولامؤثر الآ ٢ الله

٣/٥٨ ومنها أن الاستعداد ٣ الغير المجعول ٤ المقارن لكل ماهية من حيث ما هي في علم الله أزلاً - لا ١٥ مدخل للوسائط فيه ٥٠

٣/٥٩ و منها ما تحقق عند المحققين ان لكل موجود غير جهة سلسلة الترتيب ٢ من الوجه الجاص الذي به يستند اليه؛ جهة ٢٠ وحدته و وجوبه ورجحان اخذه الفيض على اخذ الغير ٣٥، وبه يتأتى له قبول فيض الحق بلا واسطة - كها في العقل الاول كها سيجثى - وفيه ورد قوله صلى الله عليه و آله: لى مع الله وقت ... الحديث

٣/٦٠ ومنها ان العقل الاول اول علوق اولا صادر؛ لكن في عالم التدويس والتسطير - اما مطلقا فلا - لان أول عنون في الراتب الالهية حضرة ^ احدية الجمع المذكور ثم مرتبة الالوهية والواحدية التي تليه؛ وفي المراتب الكونية عالم التهيم ثم القلم الاعلى في عالم التسطير - كذا في تفسير الفاتحة - وما وقع فيه ايضاً من ان اول متعين من ألحضرة

\* 1- خبر لان - ش \* 2- جهة هي - اليه من جهة - ن - ع. بالنصب اسم لان - ش. وانت خبير بانه عليمذا لا ارتباط ولاوجه على هذا الوجه ضمير اليه في قوله: به يستند اليه، راجع الى الحق تعالى الغير المذكور صريحاً، ويكن ان يقرأ لفظ الجهة بالرفع على ان يكون فاعلا لقوله: ان يستند، وضمير اليه راجع الى كل موجود، ويناسبه مافى نسخة اخرى وهو هكذا يستند اليه جهة وحدته ووجوبه - بدون لفظ هي جهة وقوله: غير جهة سلسلة الترتيب، اسم ان -موجود- وخبره او ضمير الشأن المقدر اسمه؛ وجلة المبتداء والخبر خبره، وحاصله انه يكون لكل موجود وجه خاص يكون هو جهة وحدة ذلك الموجود ووجوبه، وكيف كان فامر اللفظ سهل بعد وضوح المقصود والمعنى، فتأمل - ش \* ٣ - اى على اخذ غير هذا الفيض ليكون متقدماً من حيث الوجود على ذلك الغير لاجل اقتضاء الوجه الخاص التقدم - ش

۱-اى من القواعد الحقة الناشئة من هذا التحقيق - ل ۲-المجعولة والمؤثر ليس الا - ن - ع ۳-الا الله او شروط فقط والاعداد ايضاً للحق على مانبض عليه فى النصوص ومنها ان الاستعداد - ل ٤-المجعولة - ط ٥-فيها - ل ٦-غير جهة الترتيب - ط ٧- و - ط ٨-هى حضرة - ن - ع ٩-ف - ل

### ٩٤/مصباح الانس

العائية عالمالمثال ثمعالم القهيم ثمالقلم الاعلى، فذلك - واللهاعلم - باعتبار تقدمه في الجمعية ١٥ وكونه صورة حضرة العباء ومرتبة الانسان الكامل الذي به يتبعين الاولية كالاخرية -لابحسب الوجود - اذبحسبه عالم القهيم ٢٠ مع العقل الاول، وعالم المثال بعدعالم الارواح ٣٠.

\*1 - قوله: فذلك والله اعلى .... الى اخره، اقول: يمكن ان يمكون مراده من الحضرة العائية مقام الواحدية كا هو الحد الاحتالات منها، وعلى هذا يمكون عالم المثال مقام المشيئة والفيض المنبسط العام، فانه برزخ البرازخ وهو مقام الانسان الكامل الحائزيين الخصلتين والجامع بين المقامين، تدبر -خ - مرتبة في الجمعية والشمول من جهة كونه - ل \* 7 - قوله: اذ بحسبه عالم التهم: المشهور ان المهيمة في مرتبة العقل الاول والقلم الاعلى، ومرادهم اما في رتبة الايجاد والوجود حتى يمكونا في عرض الاخر وفي وصف واحد وجوداً، كما هو ظاهر العبارة - ويلوح من كلام الشيخ ايضاً فيا سيأتى في الفصل الثاني من التمهيد الجملي - حيث قال بعد تقسيم المراتب الوجودية والاعيان بحسبها بالقسمة الاولية الى قسمين وذكر القسم الاول الذي لاحكم للامكان اليه الامن وجه واحد، اى من جهة حقيقة الإمكانية، ولا يوقف بقوله: الموجد من وجوده واتصافه على شرط غير ممكن وهذا القسم له الاولية عقيمة الإمكانية، ولا يوقف بقوله: الموجد من وجوده واتصافه على شرط غير ممكن وهذا القسم له الاولية الوجودية في مرتبة الايجاد والقرب التام ايضاً في حضرة احديته، اولا واسطة بينه وبين ربه، ويختص بهذه المرتبة القلم الاعلى والملائكة المهيمة من حيث عدم الوسطة بينهم وبينه سبحانه وتعالى في مرتبة القلم الأول هو الاعلى وان كانت المهيمة في مرتبة الايجاد والوجود متقدمة الوساطة بينهم وبين الحق أصرح وحكم الشيخ بالتقدم في مواضع من التفسير والشارح ايضاً صرح في غير موضع على العقل الاول - كما صرح وحكم الشيخ بالتقدم في مواضع من التفسير والشارح ايضاً صرح في غير موضع بان المراد يكون المهيمة في مرتبة العقل الاول عدم الواسطة بينها وبين الحق.

قال الشيخ في تفسير الفاتحة: أن أول الراتب والاعتبارات العرفانية غيب هوية الحق والاطلاق الصرف عن القيد والاطلاق وعن كل ما يتصور و يعقل ويفرض باى وجه يصور او يعقل فرض، وليس لهذا المقام لسان، وغاية التنبيه عليه هذا ومثله تم اعتبار علمه نفسه بنفسه وكونه، هو لنفسه هو فحسب من غير تعقل تعلق او اعتبار حكم او تعين ماعدا هذا الاعتبار الثاني ويليه مرتبة شهوده سبحانه نفسه بنفسه في مرتبة ظاهريته الاولى باسمائه الاصلية، وذلك اول مراتب الظهور بالنسبة الى الغيب الذاتي المطلق وجميع ما مرت ذكره من التعينات الى تناهى تعينات الظاهر بنفسه لنفسه على النحو المشار اليه قبل ان يظهر للغير عين او يبدو ويظهر لمرتبته حكم، فافهم،

ثم نقول؛ وتل ماذكرنا مرتبة شهود الظاهر نفسه في مرتبة سواء من غير ان يدرك ذلك الغير نفسه وماظهر من الامر به اوله لقرب نسبته الى هذه ممن امتاز عنه وكغلبة حكم الغيب المطلق والتجلي الوحداني المذكور عليه، وهذا صفة المهيمين في جلال الحق، ثم ظهر حكم تعلق الارادة بنسبتي التفصيل والتدبير لا يجاد علم التدوين والتسطير وابراز الكلمات الالحية التي هي مظاهر نوره وملابس نسب علمه ومرائي اصائه، فكان ثمرة هذا التعلق الارادي شهود الظاهر نفسه في مرتبة الغير الممتاز عنه في الشهادة الاولى ليظهر حكم الغيب في كل نسبة ظهر تعينها بحسب ثبوتها في العلم فيدرك بهذا التجلي عينه ومن امتاز عنه وما امتاز به عن غيره ثم قال بعد بيان سرّ عزيز وضابط شريف: وأذا تقرر هذا فلنعد الى ماكنا فيه من سرّ الترتيب الايجادي، فانسحب حكم التوجه الالحي الاحدى الايجاد عالم التدوين والتسطير على الاعيان الثابتة بعد ظهور الارواح المهيمة التي مرّ حديثها منصبغاً بحكم كل ماحواه الغيب بما تعين به وامتاز عنه بعد ظهور الارواح المهيمة التي مرّ حديثها منصبغاً بحكم كل ماحواه الغيب بما تعين به وامتاز عنه بعد ظهور الارواح المهيمة التي مرّ حديثها منصبغاً بحكم كل ماحواه الغيب عما تعين به وامتاز عنه بعد ظهور الارواح المهيمة التي مرّ حديثها منصبغاً بحكم كل ماحواه الغيب عما الاشباح (الارواح) ل

٣/٦١ ومنها مراعاة حال التجلى الفاعل والمكن القابل في الارتباط بينها، فان الحق لما كان واحداً من جميع الوجوه وجب ان يكون الارتباط من حيث الحق من جمهة واحدة، ولما كانت الكثرة من لوازم المكنات - واقلها الاثنينية - وجب ان يكون ارتباط كل مكن بالحق من حيث المكن من جمهتين: جمة ١ امكانه بسلسلة الترتيب وجمهة وجوبه بالحق بوجمه الخاص ويكون الغلبة ٢ من هذا الوجه للوحدة واحكام الوجوب، ومن الوجه الاخر للكثرة ٣ واحكام الامكان.

٣/٦٢ ومنها ان يبنى تفاوت ١ امتزاج احكام جهتى ٥ هذا الوجوب الذى يقوله المحقق وجهة الامكان وغلبة احد الطرفين على مراتبها، وذلك بحسب تفاوت استعدادات الماهيات الغير المجعولة الترتيب ١٠ ؛ المتعقل في المُتكنات تقدماً وتأخراً وشرفاً وخساسة وشقاوة ٢ وسعادة وعلماً وجهلاً وبقاة ونفاداً وفناة وغير ذلك، فجهات الوجوب

حمن وجه، فكان توجهاً جمياً احدياً وحالى الصفة، فاما جميته: فلها حواه الغيب مما احاط به العلم وتعلق بابرازه، واما احديته: فلان المريد الحق واحد وارادته واحدة لامحالة ومتعلقها لايكون فى كل شأن الا امر واحداً هو غاية ذلك التوجه الارادي ونتيجته، فانتج التوجه الالهى المذكور كها قلنا فى مقام عالم التدوين والنسطير نتيجة وجودية متوحدة حائلة كثرة غيبية نسبية سماها الحق قلماً وعقلا، اما عقلاً: فن حيث انه اول موجود متعين عقل نفسه ومن تميّز عنه وماتميز به عن غيره، بخلاف من تقدمه بالمرتبة وهم المهيمون، انتهى، وانما قلنا بطوله لاشتاله على اصول المعرفة ولباب علم الحقيقة ولنفعه فى كثير من المباحث الانية.

فظهر منه ان رأى الشيخ تقدم عالم التهيم على العقل الاول والقلم الاعلى فى رتبة الايجاد والوجود وانها مشتركان فى عدم احتياجها فى قبول الفيض والوجود من الحق الى شرط وامر وجودى غير الحق تعالى، بخلاف القلم الاعلى، فانه عقل نفسه ومن تميز عنه وماتميز به عن غيره، ولذا يصلح للتوسط دون الاول وماهو اقرب الى الواسطة الوحدة؛ اولى بصدوره اولاً، ويؤيده ايضاً: ان المهيمين مظاهر صفات الجلال، والعقول مظاهر الجال والجلال، وكذا مظهره على مظهره، وصفات الجلال أول اعتبار ثبت فى مرتبة التعقل للحق تعالى، تدبر تفهم، وفى المقام كلام ليس هنا موقع بيانه، وبالجملة فهم مرامه ومقاله فى عالم النهيم والعقل بحيث ينطبق على القواعد الحكمية ويندفع عنه الاشكالات المتصورة فى عالم الغموض والدقة بحتاج الى لطف قريحة - ش

\* ١- توله: على مراتبها، متعلق بقوله: يبنى، اى تفاوت امتزاج جهة يلى الحق وجهة يلى الخلق مبنى على مرتبة الوجود ومرتبة الماهية، فكلهاقرب من المبدأ الفياض يكونالجهة الاولى اقوى، وبالعكس العكس - خ

۱-من جهة - ط ۲-العلة - ط - العلية - ل ۳-الاخيرة الكثرة - ط ٤-على تفاوت - ل ٥-احكامي جهة - ل ٦-شقاء - ط

### ٩٦/مصباح الانس

والوحدة للكمال والتقدم، وجهات الامكان والكثرة للنقصان والتأخر، ويتضمن هذا الاصل ان علة ظهور الحقيقة المعقولة ١ المعبر عنها بالزمان وعلة ظهور الموجودات الزمانية هو هذا الترتيب المنبه عليه.

٣/٦٣ ومنها ان مبنى ٢ تضاعف وجوه الامكان والكثرة على كثرة الوسائط بينه وبين الحق وعدم تضاعفها على قلتها، فان قلتها يقتضى عدم تغير الفيض الذاتى عن تقديسه الاصلى او قلته، وكثرتها تقتضى انصباغه بخواص امكانات الوسائط، ومن هنا يعلم ان ٣ من له برزخية اعتدالية ٤ جامعة بين الطرفين مشتملاً على كليات احكامها - اشتالاً معتدلاً فعلياً من وجه وانفعالياً من اخر - لاتغاير الطرفين الا بمعقولية جعمها، وهى الحقيقة الانسانية الكالية التي هي كالمر آة للطرفين.

٣/٦٤ ومنها ان يبني على غلبة حكم الوحدة والوجوب والاطلاق وحكم الكثرة والامكان والتقيد • سبب موافقة العقل النظري في البعض لنتائج الكشف وسبب ١٥ التوفيق ٦ او الخالفة.

٣/٦٥ وسرّ ذلك: ان النفوس المؤسّ فيه، فعبّر عن ذلك الانطباع بالتعلق التدبيري، ولما كان الموجب لتعين المزاج اثار القوى العلوية والاتصالات الكوكبية والحركات الفلكية وتوجه ٧ نفوسها وعقولها العلية وكان قبول الامزجة متفاوتة ٨ بحسب استعداداتها الاصلية؛ كان المزاج كالمرآة لحده الاثار؛ ثم استعد بماقبِله ان يكون مرآة لقبول ١ نفس جزئية تعينت بحسبه، فبمقدار قربه وبعده من ١٠ درجة الاعتدال تفاوتت النفوس في النورية والشرف وغير ذلك من صفات

١٠ قوله سبب التوفيق: أى التوفيق الالمى المقسوم وهو المعنى القائم بالنفس عند الفعل المانعه من الخالفة للحد
 المشروع، وفيه على مراتبه ومقاماته حبث مافصل في السابق أو الجمع والوفق بين الكشف والنظر وتطبيق
 المطالب والاحكام الكشفية على قواعد النظرية الاستدلالية كها هو دأب الشارح المحقق، فتأمل – ش

۱-المعلول-ط ۲-يبنى-ط-ن-ع-ل ۳-يعلم حال من-ن-ع-ل ٤-عندالله-ط ۵-التقبيد-ط ۲-التوقف-ل ۷-توجهات-ط-ن-ع-ل ۸-متفاوتا-ن-ع ۹-مستعدة-ن-ع ۱۰-عن-ط-ل الكال، ولزم ١ ان لا يخلو في تعقلاتها ٢ من خواص المزاج؛ ولزم ان يكون لكل نفس مناسبة مع العالم العلوى ونفوسها بموجب ما انفجر في مزاجها من آثاره وبحسب حكم الوقت الذي وقع فيه اجتاع الاجزاء المزاجية؛ ولابد ان يكون قوى بعضها اغلب؛ فيكون نسبة النفس ومزاجها الى ذلك الفلك ونفسه وعقله اقوى واتم؛ فيكون ادراكه ٣ بحسب المرتبة المتعينة لها هناك، وسيها بعد الترقى والمعراج الروحاني الى مقام كاله النسبي او الى المرتبة الكالية للكمل الذين يستجلون الحقائق في اعلى مراتب تعيناتها على نحو تعينها في علم الحق ازلاً.

٣/٩٦ والى هذا التفاوت المرتبي الشار النبي صلى الله عليه وآله في اخباره انه اجتمع في معراجه مع ارواح الانبياء في السموات اشارة الى مرتبة نفوسهم بموجب المناسبة الثابتة ٦ بينها وبين النفوس الساوية والعقول العالية، والآفلاريب ان النفوس غير متحيزة؛ والكل ومن يدانيهم يشاهدون كها شاهده قاطية

٣/٦٧ ومنها ان الوجود العاملة اكان مقابلاً لجميع الموجود ات بالنسب ١٥ الاحدية الجوادية المطلقة، وكان علم الحق بها من حيث يعلم نفسه بنفسه وبما في نفسه واى من عين علمه بذاته وكن من حيث الامتياز النسبي وهو ٢٠ الول الازم للحق وباعتباراه يتحقق مبدئيته، وانشاء ٧ العالم منه حسب ذلك العلم العقلى التابع للحقائق، ظهر ان علمه ٨ بالجزئيات على وجه جزئى، كتعلقه بكل جزئى بلا واسطة العقول، كما ٣٠ يظنه بعض الحكاء القائلون بانه على وجه كلى.

٣/٦٨ وذكر الحكيم الطوسى ٩ قدس سره: ان محققيهم معنا ١٠ ، وهم القائلون باستناد ١١ جميع الموجودات الى الاول - لا الى الوسائط - وبان ١٠ العلم التام بالعلم يستلزم العلم التام بتفاصيل معلولاتها، وظهر ايضاً صحة ازليّة تعلقات علمه وسائر صفاته بظهور كل ما ١٢ يظهر بحسب آنه الخصوص.

\* 1 - اى من جهة تعلقه بالمتعلقات والمعلومات، فهو اشارة الى العلم التفصيلي الذى في الحضرة الواحدية، لا نه المبدأ والمنشأ لايجاد العالم تفصيلا بقوله: وانشاء العالم منه حسب ذلك العلم العقلي التابع للحقائق-ش بالنسبة - ل \* 2 - اى العلم - ش \* 7 - قيد للمنفي - ش \* 2 - عطف على قوله: باستناد جميع الموجودات - ش

۱-فلزم-ن-ع ۲-تعلقاتها-ن-ع ۳-ادراکها-ل ۶-الرتبی-ن-ع ۵-المعینةاشار-ط-ل ۱-الثانیة-ل ۷-انتشاء-ل ۸-تعلق علمه-ن-ع-ل ۹-ذکر الطومی-ط-ل ۱۰-محققیم معنی معنا-ن-ع ۱۱-باسناد-ل ۱۲-صفاته کل ما-ط ٣/٦٩ قال المحقق الطوسى ١ قدس سره: العالم بالامكنة ١٠ اذا لم يكن مكانيا؛ كان عالما بان كل متمكّن في اى جهة من الاخر، وكيف الاشارة منه اليه وكم بينها من المسافة؟ ولا يحصل ٢ نسبة شئى منها ١٣ الى نفسه لكونه غير مكانى ٢٠ ، كذلك العالم بالازمنة؛ اذا لم يكن زمانيا؛ يعلم كل زمانى له، اى نسبة من زمانى اخر، وكم بينها من المدة؟ ولا يحصل ؛ نسبة شئى منها الى زمان يكون ٣٠ حاصراً ٥٠ له بان ٥٠ هذا مضى والاخر ماحصل بعد، بل نسبة شئى منها الى زمان يكون ٢٠ حاصراً ٥٠ له بان ٥٠ هذا منى والاخر ماحصل بعد، بل جميع الزمانيات يكون حاضراً ٥٠ عنده - مع علمه بنسبتها ٥ وترتيبها - انتهى.

۳/۷۰ هذه المسائل مع اشتالها على علوم عزيزة ٦ وبنائمها على ان لافيض ٧ الآ للحق تعالى، مستنبطة من كلام الشيخ قدس سره في التفسير او المفصحة او الهادية.

# الفصل الثالث

ف ان الشنى لا يتمر ما يشابه كل المشابة والالتكرر الوجود من كل وجه وذلك تحصيل الحاصل وانه من الحكم محال لخلوه عن ^ الفائدة وكونه نوع عبث تعالى عن مرات من الحكم ذلك في

۳/۷۱ تأییده: ان اصل الزمان الذی هو اسم الدهر حقیقة نسبیة معقولة کسائر النسب الاسمائیة یتعین ۱۰ احکامه فی کل عالم بحسب التقدیرات المفروضة المتعینة باحوال ۷۰ الاعیان المکنة واحکامها واثار الاسماء ومظاهرها، کذا قال الشیخ قدس سره فی التفسیر، فینبغی بناء علی انه لاینقطع حکمه دنیا واخرة؛ ان لاینقطع نجدد نسبه کها لاینقطع تجدد

الحالم بالى نفس العالم بالامكنة، وفي بعض النسخ: ولا يجعل قوله نسبة مفعوله وضمير المستتر راجع الى العالم بالامكنة - ش - ولا يجعل - ل جاح - حاله كالسابق في كون نسبة شئي حينئذ مفعوله و ضمير المستتر الفاعل راجعاً الى العالم بالازمنة - ش جاح جلة يكون صفة الزمان و ضمير له راجع الى العالم بالازمنة - ش جاح بالضاد المهملة - ش جاح تفسيروبيان للمنفي - ش جاح بالضاد المعجمة - ش جاح متعلق با لمتعينة \_ ش

١- ذكر الطومي - ط - ل ٢ - بجعل - ن - ع ٣ - منها - ن - ع ٢ - بجعل - ن - ع - ل احلوم
 ٥- ينسبها - ل ٣ - العلوم الفريدة الغريزة - ن - ط - علومها الغريزة - ن - ط - ع - العلوم الغريزة - ل ٧ - اثر - ل ٨ - من - ط ٩ - تعالى الحق عما لايليق به - ل ١٠ - متعين \_ ط

اجزائه المفروضة كنسبة الزمان الذي هو ١٠ صورته الى الزمانيات وعالم الدنيا.

٣/٧٢ وكذا الشأن ٢٠ الالمي يتجدّد في كل آنٍ كما قال تعالى: كل يوم هو في شأن (٢٠ الرحمن) اى كل آن، وذلك لان العالم مفتقر في كل نفس الى ان يمدّه الحق بالوجود الذي به بقاء عينه ١ ، والا فالعدم يطلب ٢ كل يمكن بحكم ٣ النسبة العدميّة الامكانية؛ فلابدّ من حكم ترجيح الجمعى الاحدى المقتضى للبقاء في كل نفس.

٣/٧٣ فبحكم هذين ٣٥ الاصلين ينبغى ان يتجدّد صفة الوجود واضافته ٤٠ كل آنٍ كما قال تعالى: بل هم في لبس من خلق جديد (١٥ ـ ق) لان اجز اءالدهر والزمان لايتكرر ٤، فكذا ما بهما ٥٠ يتعيّن ويتجدد ٥؛ وعليه مبنى قول الشيخ الكبير رضى الله عنه:

انما الكون خيال وهو حق في الحقيقة كل من يعرف هذاحاز اسرار الطريقة ٣/٧٤ تأنيسه من بعض الوجوه ٦٠: ان الاثنين لايتحدان وكذا المثلان لايجتمعان، لان الحقيقة المتحدة ان خلعت احدى الصور تن قلا اثنينية؛ والآفا به تعدد هما ينافي الاتحاد

والاجتاع المراد

عنايته النبطلع من اختار من عبيده على حقائق الاشياء على نحو تعينها في علمه؛ جذبه اليه بمعراج النبطلع من اختار من عبيده على حقائق الاشياء على نحو تعينها في علمه؛ جذبه اليه بمعراج روحاني فيشاهد انسلاخ نفسه عن بدنه وترقيه في مراتب العقول والنفوس؛ متحداً بكل عقل ونفس طبقة بعد طبقة اتحاداً يفيده الانسلاخ عن جملة من احكامه ٦ الجزئية واحكامه الامكانية في كل مقام حتى يتحد بالنفس الكلية ثم بالعقل الاول ــ ان كمل معراجه فيظهر ٧ مع جميع لوازم ماهيته من حيث امكاناتها النسبية ماعدا حُكماً واحداً هو معقولية

١١- اىصورة الدهر و مظهره \_ ش ٢٠- هذا تأييد اخر غير السابق، فايد الشارح المحقق الاصل المذكور بتأييدين: احدهما منجهة الدهروثانيها منجهة الشأن ش ٣٣- اى الدهروالشأن الالمى \_ ش عك- بالرفع عطف على صفة الوجود \_ ش هـ ٥- بها \_ ن \_ ع \_ ل اى باجزاء الزمان والدهر، وفى نسخة منها اى بالزمان والدهر \_ ش هـ ١٠- اى من وجه عدم خلع الحقيقة المتحدة احدى الصورتين مع الحكم بالاتحاد، تدبر \_ ش

۱-علته ـ ط ۲- یطلبه ـ ن ـ ع ۴- بحسب ـ ن ـ ع ٤ ـ کما لم یتکور ــ ل ٥ - یتجرد ــ ل ۲- احواله ــ ن ـ ع ـ احوال ـ ل ۷ - فیقهر ـ فینقهر ـ ن ـ ع ـ فینطهر ــ ل كونه في نفسه ممكناً في العقل الاول، فيثبت المناسبة بينه وبين ربه ويحصل القرب الحقيق الذي هو اول درجات الوصول؛ ويصبح له الاخذ عن الله بدون واسطة \_ كها هو شأن العقل الاول \_.

٣/٧٦ قلت: روى ان ١ الشيخ قدس سره كتب غة حاشية ناطقة بان ليس المراد بالاتحاد صيرورة الذاتين ذاتاً واحدة، فانه ٢ عال؛ بل انسلاخ ٣ التعدّدات العارضة لكل كلى بظهور امر اقوى منه حتى يعود واحداً كما كان، والدليل على ذلك ٤ انه فرق عقيب ذلك بين الانسان الواصل الى رتبة العقل الاول وبينه بان للانسان ان يجمع ٥ بين الاخذ الاتم عن الله تعالى بواسطة العقول والنفوس بموجب حكم امكانه الباق المشار اليه وبين الاخذ عن الله تعالى بلا واسطة بحكم وجوبه؛ فيحل مقام الانسانية الحقيقية التي فوق الخلافة الكبرى.

التغير من حال الى حال لا يكون الآ لما يكون تحت الزمان الذى هو منشأ جيع التغيرات، التغير من حال الى حال لا يكون الآ لما يكون تحت الزمان الذى هو منشأ جيع التغيرات، والزمان لا يحيط بالنفس، فلو كان خانشات الخرى الم بين هذه الافلاك للاستكمال لكان ذلك تناسخاً وقد ابطلوه وان لم يكن بين هذه الافلاك لا يكن ان يكون لما استكمال ثم قال: بل الانسلاخ لا يكون الآب لموت و تحك الم يكن الرتباطها بارادتها؛ فكذا انسلاخها، وما يسمى ترقياً اهو الاستغناء عن التعلق؛ مع وجود التعلق بالاقبال الى ١٠ الاخرة والاعراض عن الدنيا، وايضاً فصيرورة النفس المتعلقة بالبدن الجزئ حال تعلقها كلية عال، فضلاً عن الاتحاد.

٣/٧٨ قلت: انغاس الروح في قيود التعلقات ١١ وانسلاخها عنها معلومة مشهودة لكل احد، ولاريب ان زيادة القيود تقوى ١٢ جزئيته، كا ان التجرّد عنها تحقق كليته ١٣ الاصلية، ولا نعنى بالترق في كليته الا التخلص ١٤ عن القيود التي اكتسبها في كل طبقة حال العروج ١٠ فيمكنه الانسلاخ عنها لعروضها حال العروج؛ ولا يزيل ١٦ الانسلاخ عن تدبير البدن كا زعم.

۱-عن ـ ل ۲-ذاتاً فانه ـ ن ـ ع ۳-انتساخ ـ ل ٤-والدليل انه ـ ن ـ ع ـ ل ٥-الانسان يجمع ـ ل ٢-اعترض الطوسي ـ ط ـ ل ٧-نشأة - ن - ع ٨-اخر - ل ٩-كيالا - ن - ع - ل ١٠-على - ن - ع - ل ١١-التعشقات - ن - ع - ل ١٢-بقوى - ل ١٣-الكلية - ل ١٤-الخلوص - ل ١٥-النزول - ن - ع - الدروج - ل ١٩-نريد - ل ٣/٧٩ فاما التناسخ: فقال الشيخ قدس سره: انه عبارة عن تدبير بدن اخر عنصرى مثله، يعنى انالنشأة ١ البرزخية المثالية وتدبير صورها ليس تناسنحا، والا لوجب القول به ٢، كما تحقق شرعاً مجيئ ٣ جبرئيل تارة في صورة دحية الكلبي واخرى في صورة شاب شديد بياض الثوب وشديد سواد الشعر وغير ذلك.

۳/۸۰ تفریعه: اولاً: ان التجلی لایتکرر، ای الحق سبحانه لایتجلی لشخص ولا لشخصین فی صورة مرتین ، وثانیا: ان المعدوم لایعاد بعینه، بناء علی عدم عود زمانه؛ والا لکان للزمان زمان.

٣/٨١ فان قلت: لو صح هذا الزم فسادان: احدهما: بطلان الاجزية التكليفية الدنيوية والاخروية، لان المكلف في كل حال غيره فيا تقدم حينئذ، وثانيها: بطلان حشر الاجساد، وكلاهما ثابتان شرعاً وتحقيقاً.

٣/٨٢ قلت: لا نسلم اللزوم، لان معني " لبوت الامرين المذكورين اتحاد الـذات والمرتبة، فلاينافيه ٦ اختلاف الاحوال والنشآت.

# الفصل الرابع

فى ان كل ماهو سبب ٧ فى ظهور وجود كثرة وكثير - اى عدد ومعدود - فانه من حيث هو سبب فيه لايتعين بظهورٍ من ظهوراته ولايتميز لناطرٍ فى منظورٍ جزئ من ٨ جزئياته

٣/٨٣ توضيحه يستدعي اصولاً في حقائق نسبتي الظمهور والبطون؛ ذكرها الشيخ في التفسير:

٣/٨٤ الاول: ان الموجودات باسرها صور تجليات الاسماء الالهية ومظاهر شئونه الاصلية ونسبه ٩ العلمية، وصورة الشثي مابه يظهر ويتعين.

١-النشآت \_ ل ٢-بصحته - ن - ع - ل ٣-بمجيئ - ن - ع - ل ٤-صورة واحدة مرتين - ن - ط - ع - ل ٤-صورة واحدة مرتين - ن - ط - ع - ل ٨ - ف جزئى
 منظور في - ل ٩-نسبته - ط

٣/٨٥ الثانى: كل شئى له ظاهر هو صورته وشهادته، وباطن هو روحه ومعناه وغيبه، فنسبة جميع الحقائق والمعانى الى الاسم الطاهر؛ ونسبة جميع الحقائق والمعانى الى الاسم الباطن.

۳/۸٦ الثالث: كل موجود من حيث معناه وروحانيته او هما معاً متقدّم على صورته - تقدماً بالمرتبة والشرف - وان كان للصورة ايضاً اوليّة ١ من حيث العلم ١٠ حال العروج - لا حال النزول - ومن حيث ان الارواح الجزئية الانسانية تتعيّن بعد الانشاء المزاجى وبحسبه

٣/٨٧ الرابع: العالم محصور بين مرتبتى الامر والخلق، وعالم الخلق فرع وتابع لعالم الامر، والله غالب على امره (٢١-يوسف).

۱۳/۸۸ الخامس: للعلم الألمى الذى هو النور نسبتان: نسبة ظاهرة تفاصيلها الصور الوجودية، والنور ٢٠ المحسوس حكم هذه النسبة، ونسبة باطنة هى معنى النور وروح الوجود الظاهر الموضح ٣٠ للمعالى والحقائق الغيبية الكلية؛ حتى ٤٠ معرفة عينها ومعرفتها ووحدتها ٢ واصلهاالذى هوالحق؛ وسبب ٥٠ هويته التى ٦٠ هى اسمائه ٣ الاصلية وشئونه ٧٠ ووحدتها ٢ واصلهاالذى هوالحق؛ وسبب ٥٠ هويته التى ١٠ هى اسمائه ٣ الاصلية وشئونه ٥٠ الذاتية، وكذا ٨٠ جميع الحقائق مما نخص الحق أو ٤ العالم أو يشترك بينها بنسبتين مختلفتين، فصور الموجودات نسبه ١٠٠ الباطنة.

\* 1 - فان العلم بالجزء مقدم على العلم بالكل، والعلم بالظاهر مقدم على العلم بالباطن وشرط في معرفته - ش ٢ - أى النور المنبسط على الكون المدرك في الحس المفيد غير الصور عن بعض هو حكم هذه النسبة، أى النسبة الظاهر من حيث كليتها واحديتها، قال الشيخ في التفسير: وأنما قلت حكم النسب الظاهرة من اجل أن النور من حيث نجرده لايدرك ظاهراً، وهكذا حكم كل حقيقة بسيطة، و أما يدرك النور بواسطة الالوان والسطوح القائمة بالصور، وكذا سائر الحقائق المجردة لاتدرك الافيان في مادة الحي - ش ج٣ - صفة للروح - ش عاملة المعافرة عينها ووحدتها، والضائر الثلاثة راجعة الى النسبة الباطنية - ش ج٥ - عطف على عينها، أي معرفة نسب هوية الحق - ش حنسبه - ل حـ ١٠ حسفة للنسب - ش حـ الحقائق - ش حـ المعافرة - ش حـ المعافرة النسبة معرفة جميع الحقائق الاسمائية كلها وتوابعها من الاسماء - ش - نسبة - ل

١- وله درجة الاولية باعتبار - ن - ع ٢- عينها ووحدتها - ط ٣- هي الاسماء - ط ٤- و - ل
 ٥- نسبة - ل

٣/٨٩ فالعالم بمجموع صوره ١٠ وحقائقه ٢٠ اشعة نور الحق، الله نور السموات والارض (٣٥-النور) وان الله قد احاط بكل شئ علما (١٢-الطلاق).

• ٣/٩ فاقول: افاد هذه الاصول منضّمة الى انواع الاغار السالفة ٣٠ بحسب النكاحات المذكورة: ان الحقائق الكلية الاسمائية الالهية او الكونية اسباب التعينات ١ الروحانية وهى للجسانية، وان كان المؤثر هو الحق تعالى بالتوجه الاحدى الارادى والتجلى الذاتى المتعين حسب تعينات القوابل، فكل تجل كلى احدى هو سبب فى ظهور جزئياته ونسب ٢ تعلقاته، هو من حيث سببيته العامة النسبة لايتعين ٣ بظهور معينٍ من ظهوراته ١٠٠٠ ولايتميز فى عالم الحس لناظر فى جزئى منظور من جزئياته ٥٠٠، وذلك كالوجود العام من حيث نسبة عمومه الى الكل لايقتضى التعين الخصوص من تعينات نسب ظهوره

٣/٩١ وانما قلنا من حيث هو سبب، لانه قلامن تلك الحيثية الكلية يتعين بالمظاهر وقلنا لا يتعين بظهور، لانه قد يتعين بذائه ١٠٠ أو في بعض مراتب البطون مع كليته -كالعقول والنفوس الكلية ٨٠ - اما الحق تعالى فانه لا يتعين محض ذاته بنعين يجيط به العقل

\*\*- اى الحسوسة - ش \*\*- اى العينية المعقولة - ش \*\*- اى فى الفصل الثانى - ق - السابقة - ل ها - بل بظهور كل معين - ش \*\*- بل فى كل منظور - ش \*\*- اى لانه من حيث ذلك الاعتبار اى من حيث هو سبب فى وجود الكثرة يتعين بحسب مظهر مظهر - ش \*\*- كما فى الوجود العام، فانه من حيث انه سبب لظهور الجزئيات الحسية لايتعين بظهور جزئى محسوس، لكنه يتعين بذاته وهو اعتبار عمومه وجعيته للحقائق، وايضاً هو متعين فى بعض مراتب البطون، اى بالتعين العقلى والنفسى وان كان من حيث انه سبب للعقول والنفوس غير متعين بتعيناتها ايضا، البرهان جار هنا لكن الغرض بيان ماهو سبب للمظاهر الحسية من حيث انه سبب حسى ولذا قال: ولتأكيد الاحتراز ... الى اخره، والمزاد باظهر سبب للمظاهر الحسية، هذا وجود العام، واما الحق فانه غير متعين بذاته بتعين يشار اليه بعقل او وهم، لكنه يتعين فى بعض مراتب بطونه - كما فى مرتبة التعين الاول - فافهم - ق \*\* ها - قوله: الكثرات فى ذاته وفناء المصور والتعينات فى حضرته، وبذا الاعتبار الوحدة والبساطة، وهو اعتبار اضحلال الكثرات فى ذاته وفناء المصور والتعينات فى حضرته، وبذا الاعتبار ليس له ظهور ولاتمين فى مظهر من المظاهر، وهذا مقام الباطنية والاولية الفعلية، نعم! هو متعين بذاته عند اعتبارها والنظر اليا استقلالاً وبالمعى، وان كان نظره اليه والى كل الاسماء نظرا آليا اسماء فانه عليه السلام كمان نظره اليه والى كل الاسماء نظرا آليا اسماء فانه عليه السلام كمان متعلها سغير ذلك، اى كان نظره اليه والى كل الاسماء نظرا آليا اسمياء فانه عليه السلام كمان متعلها سغير ذلك، اى كان نظره اليه والى كل الاسماء نظرا آليا اسمياء فانه عليه السلام كمان متعلها سفير المقور والنه كمان متعلها سفيره المها المهاء فانه عليه السلام كمان متعلها سفير المهاء في الاسماء في الاسماء كمان متعلها سفير المهاء في الاسماء كمان متعلها سفير المها المهاء في الاسماء كمان متعلها السلام كمان متعلها سفير المهاء في المهاء السلام كمان متعلها سمير المهاء المهاء السلام كمان متعلها المهاء المه

١- كلتعينات - ن - ع ٢-سبب - ل ٣- النسبية لامتعين - ط

او الوهم باشارة، ثم يتعين بمراتب نسب بطونه - كما في مرتبة التعين الاول، لان ١٥ تعينه وهو كونه هو هو وجوداً وثبوتاً عينه لابسبب ١ زائد، اذ لازائد ثمة، ولتأكيد الاحتراز عن ذلك قيدناه بقولنا: ولايتميز لناظر .... الى اخره، فالمراد بالظهور ما سماه الجندى اظهر الظهورات، والا فالشيخ قدس سره سمى التعين الاول اول مراتب الشهادة؛ بلواخرها باعتبارانهاء التحليلين ٢٠ اليها.

٣/٩٢ تأييده: لو ٢ اقتضاه لزمه ذلك التعين والتعين الاخرينا فيه؛ ومنافى اللازم منافى الملزوم فلايجامعه، هذا خلف، كماان كل حقيقة كالانسانية مثلاً من حيث عموم نسبته ٣ لا يقتضى تعين زيداو عمر او غيرهما؛ ولان اعتبار الشركة ينافى اعتبار عدمها - اعنى التعين - فلايجتمعان.

٣/٩٣ لايقال: المنفى في الاصل المذكور ان يتعين السبب من حيث اشتراكه، لاان يقتضي التعين ٣٠ او يجتمع مع اعتبار التعين، والدليلان ينفيانها - لا الاول -.

٣/٩٤ لانا نقول: اذا تعين النجل من تلك الحيثية كان التعين صورته من حيث اشتراكه، وكل صورة للشئ ؛ فهو أثره ومقتضاه في قاعدة التحقيق.

٣/٩٥ وتأنيسه: قولهم الكل العقلي غير مؤجود في الخارج ، لانه عبارة عن مجموع الحقيقة ١٠ وكليته، سواء اعتبرت الكلية جزءً او عارضاً فلو وجد الجموع لوجدت الكلية

- بالتعليم الالحي، كما شهدالله بقوله: وعلم ادم الاسماء كلها، هذا احد الاعتبارين، والاخر اعتبار الكثرة والتركيب، وهو اعتبار الظهور في المظاهر من التعينات الجبروتية والملكوتية الكلية والملكية الناسوتية الجزئية، وبهذا الاعتبار ليس له تعين خاص بل يتعين بكل التعينات بل نسبته الى كل التعينات على حد سواء، وهو الذى في السهاء اله وفي الارض اله، ولو دليتم بجبل الى الارض السفلي لهبطتم الى الله، وهذا الاعتبار ورد: ان معراج يونس عليه السلام كان في بطن الحوت كهان معراج نبينا صلى الله عليه و آله كان بالعروج الى فوق اللاهوت، ونظر المحقق الماتن الى الاعتبار الثانى، اى اعتبار الكثرة، ولا يخنى ان كلام الشارح في هذا المقام غير منقح وفيه مواقع النظر ليس لنا عبال التعرض له ولما فيه، وقد اشبعنا الكلام في ذلك المقام في بعض رسائلنا-خ عواقع النظر ليس لنا عبال التعرف له ولما فيه، وقد اشبعنا الكلام في ذلك المقام في بعض رسائلنا-خ على اخره، حاصله: ان الكلام في تعين الظاهر في مظهر من المظاهر لا في اقتضائه التعين او اعتبار الشركة وعدمها الى اخره، حاصله: ان الكلام في تعين الظاهر في مظهر من المظاهر لا في اقتضائه التعين او اعتبار الشركة وعدمها المعام في تعين باحد التعينات الخارجية ولا يخنى ما في مقايسته، ولو مثل بالكلى الطبيعي لكان انسب، العقلية لها مقام لم يتعين باحد التعينات الخارجية ولا يخنى ما في مقايسته، ولو مثل بالكلى الطبيعي لكان انسب، فان الكلى الطبيعي مع كونه ظاهراً في المظاهر لا يتعين بظهور من ظهوراته ولا يتميّز لناظر في منظور - خ

١-لانسب-طنسبة زائدة - ن - ع ٢ - لولا - ل ٣ - النسبة - ل ٤ - فهي - ل

- وهو محال - لانها ١ من المعقولات الثانية.

٣/٩٩ فان قلت: هذا حكم الحقيقة الكلية من حيث كلينها وعموم شيئينها ٢، فما حكم المطلق منها؛ وهو المأخوذ بلاشرط شئ - لابشرط لاشئ - والبون بين الحقيقة المطلقة والحقيقة من حيث اطلاقها بين، اذ الاولى ليست من حيث هى كلية ولاجزئية ولا واحدة ولا كثيرة ولاسببا ولامسبباً، ومن هنا يقال: أن عدم الاعتبار ليس باعتبار للعدم، وهل هي موجودة في الخارج ومتحققة ٣ كالوجود المطلق؟

٣/٩٧ فقد ذهب اكثر الحكاء الحان الكلى الطبيعى موجود فيه لوجود احد قسميه؛ وهو الخلوط والماهية بشرط شئى، وقد صرح الخنجى والارموى والكاتبي وغيرهم بوجود الماهية المشتركة، ومنعه المحقق الطوسى بانها ١: ان تحققت في كل افرادها لم يكن شيئاً واحداً بعينه، وان ه تحققت في الكل من حيث هو كل، فالكل من تلك الحيثية شئى واحد فلم يقع على اشياء ٢، وان تحققت في الكل من حيث معنى التفرق ٧٤ كان في كل واحد جزئه - لا نفسه -،

٣/٩٨ ثم قال: فليس معنى كونها مشرّكة بينها الآحلها عليها، والحمل امر عقلى، فلاوجود للمشترك ١١٧ في العقل. مُرَّرِّمَتِ مُرَّرِّمِينِ مِسْرِينَ

٣/٩٩ ومنعه قطب الدين الرازي ايضاً بان: عدّة من الحقائق كالجنس والـفـصـل والنوع تتحقق في فرد، فلو وجدت امتنع الحمل بينها.

١٠٠ ٣/١٠ قلت: الحقيقة المطلقة - ولو عن قيد الاطلاق - موجودة في الخارج عند اهل التحقيق، والدليل عليه ماوقع في بعض نسخ مفتاح الغيب وفي كتاب النصوص من قول الشيخ قدس سره: والايتميز لناظر الا في منظور، وهذا بصراحته ١ يدل على غيزها؛ فضلا عن وجودها في مظهر منظور،

٣/١٠١ ثم الجواب عن الدليلين بلسان اهل النظر: أن النعين عارض على الحقيقة، فأن لم يكن التعين ايضاً موجوداً في الخارج فلا موجود فيه، أذ الامر دائر بين التعين والحقيقية، وأن

۱-لاند-ل ۲-نسبتها-ن-ع ۳-متحققة فيه-ل ٤-ومنعه الطومي بانها-ط-الطومي مستدلاً-ن-ع-ل ۵-بعينه بل اشياء وان-ل ۶-الاشياء-ل ۷-الكل بمعنى التفرق -ل ۸-لامر مشترك-ل ۹-بصريحه-ن-ع-ل

كان موجوداً فوجود العارض بدون معروضه محال، وهذا العروض - على تقدير وجود التعين في الخارج - عروض عرضى خارج لاعارضى عقلى ١ حتى يقال بكفاية وجودها في العقل. ٣/١٠٢ ثم نقول: معنى تحقق الحقيقة الكلية الواحدة والمتعددة في افرادها بتحققها تارة متصفة بهذا التعين واخرى بذاك التعين، وهذا لا يقتضى كونها اشياء كها لا يقتضى تحول الشخص ٢ في احوال مختلفة - بل متباينة - كونه اشخاصاً. ثم من الجائز ان تكون عدة من الحقائق المتناسبة متبوعة وتبعه ٣ موجودة بوجود واحد شامل لها من حيث هي - كالابوة القائمة بمجموع اجزاء الاب من حيث هو مجموع -

٣/١٠٣ فان قلت: كيف يتصف ١٠ الواحد بالـذات بـالاوصـاف المتـضادة ١٠ كالمشرقية والغربية والعلم والجهل وغيرها؟

١٠٤/٣ قلت: الاستبعاد حاصل من قياس الكلى على الجزئى والغائب على الشاهد، ولابرهان على امتناعه فى الكلى، اذ لا بازم من عدم التعيّن الشخصى عدم التعيّن مطلقا، لجواز ان يتعين ٢٠ باحد التعينات الشخصية لابعينه - مادامت منسوبة الى الكلى - وهو التعيّن النوعى او الجنسى، ويكون تعيناً قاتباً لاعلميا - كتعين الروح الكلى - والاستبعاد يزول بما نقلناه عن الحقق الطوسى ٥: ان مالايكون مكانباً ولازمانياً يكون نسبة جميع الامكنة والازمنة اليه على السوية، فلايعتبر شئى منها ٣٠ فى نفسه ٥٠ ولم يتحقق ٥٠ فى ٢ طور

إلى الواحد المستبعاد: لان الاتصاف بالاتصاف المتعددة المتفاوة المتباينة يكون ممتنعاً في الجزئي وفي الواحد الجسهاني الزماني المكاني، لافي الكلي على وجه كلي وفي الواحد الحارجي الروحاني المشالى الخارج عن التقييد بالزمان والمكان، فقياس الكلي على الجزئي والغائب الذي هو الواحد الخارجي الروحي والمثالى على الشاهد الذي هو الواحد الخارجي الموحي المتعين بتعين ذاتي كلى الواحد الخارجي الجسماني في الحكم بالاجتاع - شهلا - يعيني انه يجوز ان يتعين بتعين ذاتي كلى احاطي قائم بذاته موجود بوجود الاصل اذا نسبت التعينات الشخصية اليه؟ كان ذلك التعين احدها ويسمى نوعياء اذا نظر الى ذاته كان تعيناً ذاتياً لا تعيناً علميا مجمولاً للعالم تابعاً له في الوجود موجوداً بوجود حاك كما في نوعياء اذا نظر الى ذاته كان تعيناً ذاتياً لا تعيناً علميا مجمولاً للعالم تابعاً له في الوجود موجوداً بوجود حاك كما في المفاهم الانتزاعية العلمية - ق على الامكنة والازمنة - ش - منها - ل على المودد، قوله: صور مكانياً ولازمانيا - شعوله، بناء على قرائة المعلوم - ش

۱- عروض خارجی لاعروض عقلی – ط – عرضی خارجی لاعارض عقلی – ن – ع ۲ – الشخیص الواحد – ن – ع – ل ۲۰ المتنوعة المتعینة – ن – ع – متبوعته و تبعیته – ل ۶ – باوصاف متضادة – ل ۵ – عن الطومی – ط – ل ۲ – علی – ط – ل التحقيق ١٠ صورالتجليات فمراتبها الكلية الاسمائية ١ الروحية ١٠ او المثالية او النفسية ٢ عبر عنها بالمثل الافلاطونية ٣٠، او ٤٠ زعم ١٠٠ الكليات في النفوس الجزئية

المها الما المها على الموجودات الجزئية المستبعد وجود الكلى الطبيعى – ق علام المكلة المساق المكل الافلاطونية وكيفية سريانها وانبساطها على الموجودات الجزئية الم بستبعد وجود الكلى الطبيعى – ق علام – قوله: الروحية المثالية: بدل وبيان لصور التجليات، فإن الموجودات الروحية والمثالية صور ومظاهر للاسماء الكلية، لان الحق يتجلى في المراتب الروحية والمثالية من حيث اسماء الكلية الجامعة، وتلك الموجودات الروحانية والمثالية التي عبر عنها بلكل الافلاطونية؛ لما مظاهر حسبة واجسام جسانية واجزاء وجزئيات مادية، فتلك التعينات الكونية المتباينة المنافقة واجزاء وجزئيات مادية، فتلك التعينات الكونية المتباينة المنافقة وحديث المحالة المنافقة والجزئية والتفرقة، وواحدة لها بنحو الوحدة والبساطة لكل من التعينات الجزئية، فهي مقومها واصلها وملحوقها، وقد قرر على القواعد المرفانية في مقامه: إن كل غير متمين يتعين مافي مرتبة ذاته وحد نفسه، إذا لحقيقة ذلك التعين واحكامه يكون ذا وجهين واعتبارين: احدها أنه في حال لحوق ذلك التعين واحكامه يكون ذا وجهين واعتبارين: احدها أنه في حال لحق مرتبة اطلاقه، بل من حيث ذلك التعين واحكامه يكون ذا وجهين واعبارين: احدها أنه التشبيه والتزيه، قاتصافه بالاوصاف المتباينة المصافة ما عنه المنافية وحددة واطلاقه باعتبارين: احدها والوصف في مظاهر وفرد اخر، ووحدته واطلاقه باعتبار ذاته ونفسه، ومن الجائز اجناع المتنافين بحسب المناهم والوصف في مظاهر وفرد اخر، ووحدته واطلاقه باعتبار ذاته ونفسه، ومن الجائز اجناع المتنافين بحسب الإعتبارين، قالاتصاف بالاوصاف المتعددة المتضادة بحسب المظاهر والنسب والحالات، وفي كل مظهر يكون حكا واحداد وصفة والمنافية واحداد المتضادة المتضادة بحسب المظاهر والنسب والحالات، وفي كل مظهر يكون حكا واحداد وصفة والمنافقة والمنافقة المتضادة المتضادة المتسادة المنافقة والمنافقة و

وايضاً اتصافه بتلك الاوصاف المتعددة المتضادة على وجه كلى، والمعتنع الاتصاف بها على وجه جزئ، فن تحقق وعلم حال التعين الكلى الروحى الذى هو صورة التجلى الكلى الاسمائى ومظهره بالنسبة الى الافراد الخارجة المادية والتعينات الجزئية وسعته وانبساطه عليها من حيث انها نسب واضافات واشراقات له وهو مقومها واصلها لم يصعب عليه الامر في الجمع بين الموجود الكلى الروحاني والمثالي وبين جزئياتها المادية الجسانية واتصافه بتلك الاوصاف المتضادة التي في الجزئيات ولم يستند اشتراك الحقيقة الواحدة في الخارج من جهة لزوم اتصاف الذات الواحدة بالاوصاف المتضادة، تدبر تفهم ويمكن ان يحمل الصور على المظاهر الجزئية هذه الجزئيات من جهة كونها مظاهراً ونسباً واوصافا المتجليات او المراتب، الى لم يتحقق هذا المستبعد المورد فلده الجزئيات من جهة كونها مظاهراً ونسباً واوصافا المتوجود الكلى الروحي والمثالى، والآ لم يستبعد المورد ذلك الواحد بالاوصاف المتضادة ولم يصعب عليه امر الاشتراك الخارجي، فافهم واغتنم - ش ١٩٣٠ ارباب الانواع مثل نورية، وهي عند العارفين اسمائه تعالى، فان كل نوع تحت اسم وهو عبد ذلك الاسم، مثلا ان الجيوان عبد السميع والبصير والفلك عبد الرفيع الدائم والانسان عبد الله، والاشرائيون قائلون بان كل رب من ارباب الانواع مربوب اسم من اسماء الله، فآل الاشراق والعارف واحد، لان الامرينهي قائلون بان كل رب من ارباب الانواع مربوب اسم من اسماء الله، فآل الاشراق والعارف واحد، لان الامرينهي بالاخرة الى المضمون الكلام السابق، اى الاستيلاء وحاصل من جهة انه قاس الكلي على الجزئية، وعمان الكليات في الخارج شئى واحد موجود من الكليات في النفوس الجزئية تابعة للجزئيات ومنتزعة منها ولم يكن في الخارج شئى واحد موجود حوم ان الكليات في الخارج شئى واحد موجود حوم ان الكليات في الخرئية تابعة للجزئية تابعة للجزئية وحاصل من جهة انه قاس الكلي على الحدوج ود

١- للاسماء - ل ٢ - النفسية التي - ط .

لاتكون ١٠ الا منتزعة الصورة ١ من الجزئيات، واما ٢ في العقول العالية والنفوس الساوية وذات الحق تعالى فلا تكون منتزعة - بل علمية علّية - وعليه جاعة كابي على بن سينا ٣ ومن تبعه، والحق ماعليه اهل التحقيق. ٢٠

۱۰ ۳/۱۰۵ وبلسان ۱۰ التحقيق على ماسيتضح ف بحث اخر: ١١ن الحقائق غير بحمولة، اذ الظهور نسبة لوجود الحق المتصف بتلك الحقيقة المتصفة بتعينات الافراد، كها ان البطون نسبة اخرى له، فالوجود الحق و واجب؛ لكن احدى نسبتى الظهور والبطون لازمه ٦ من حيث امتيازهما ١٧النسي، وان كان من حيث ذاته مستغنياً عنها ١٠ ولايلزم من عدم تحقق الشئى من حيث نسبته الى لوازمه الآ مع لازم منها عدم تحققه فى نفسه او توقف وجوده عليه، كها يجوم حوله ١ الاوهام الفاسدة، كيف والوجود ماهية وجودها عينها، والآاجتمع ١٠ وجودان فى شئى، وكل ماهية وجودها عينها كان واجباً باعتراف محققهم الطوسي قدس سره - اذ لو جاز عدمه لم يكن ذلك الشئى ذلك الشئى وكان الماهية بجعولة؛ والكل باطل،

حمشترك بل الشي تابع في الوجود الجزئيات فلم يكن في الخارج شي سوى الجزئيات حتى يكون مشتركاً وفي العقول العالية وان لم يكن الكليات تابعة ومنتزعة بل متنوعة ولكن لم يكن موجود في الخارج بل موجود بالوجود العلمي - ش

\* المنافقة المنافة المنافقة ا

۱-الصور - ل ۲-اما - ل ۳-حقه كابي على سينا - ل ع-اخر بحث - ل ٥-للحق - ل ٢-لازمة - ط - ل ٧-امتيازه - ط ٨-عنها - ل ٩-حول - ط - ل ١٠-لاجتمع - ل فاذاوجب وجوده كيف يتوقف وجودذاته على احد تعيناته الخصصة؟ تعالى عن ذلك علواً كبيراً. ٣/١٠٦ فان قلت: فالتعين الغير العلمي - سواء كان شهودياً او غيبياً لكونه لاحقاً بالمطلق وتابعاً لتحققه - يستدعى تعيناً سابقاً - والا اجتمع التعين وعدمه وهلم جراً - وتعيناً لاحقاً به يتايز ١ افراد حقيقة التعين.

٧٠،٧ قلت: اما السابق فلانسلم استدعائه، كيف ولو استدعى استدعى جيع التعينات تعيناً خارجاً عنها، فيلزم دخوله وخروجه معاً وهو محال، وتحقيقه: انه كالتحيّز والتسوّد يستدعى تعيناً وتحيّزاً وتسوّداً في الجملة لثلا يجتمع الضدان او يصدق النقيضان، لاسابقاً؛ والآ ٢ كان تحصيلاً للحاصل، بل حاصلاً بهذا التعين وهذا الحيّز والسواد، وقد عرفت في بحث ان الاتحاد ٣ للموجود بهذا الاتحاد ٤ ، واما اللاحق فيلان التعين حقيقة يقتضى بذاته متعينة مايلحق ١٠ به؛ لابتعين زائد كباق العوارض.

٣/١٠٨ وذلك بناء على الاصل السائف ان حقيقته عين التعين، فلو احتاج الى سبب زائد كان الحقيقة مجعولة ولم يكن حقيقة التعين تلك الحقيقة لولاه، لكن كون الشئي هو هو واجب وسلبه عن نفسه ممتنع الاعتلامن يقول بان وجود كل شئى ماهيته وان الماهيات محمولة ، وذلك عندالحقق باطل، لانماهية كل شئى كيفية ثبوته فى علم الله ازلاً، نعم! وجودها فى العلم الكونى مجعول تابع لوجود محله - ذكره الشيخ قدس سره فى النفحات - لكنه وجود شئى تبعى حاك، والكلام فى الوجود الاصيل الحكى، والخالف لايقول الآبان الثانى هو الوجود ٢٠ تبعى حاك، والكلام فى الوجود الاصيل الحكى، والخالف لايقول الآبان الثانى هو الوجود ٢٠

### الفصل الخامس

فامكان كونالشتي الواحدمظهر أو ظاهراً باعتبارين ويستدعى تقديم اصوك: ٥

٩ ، ٣/١ الاول: ان كل مظهر كلشئى - بفتح الميم- ٣٥ صورته التى فسرها الشيخ في التفسير بقوله: كل ما لا يظهر الحقائق الغيبية من حيث هي غيب الآبه؛ فهو صورة،

\* ١- اى يقتضى التعين حالكونه متعينا بذاته لابتعين زائد - ق \* \* ٢- اى الوجود التبعى الحاكى - ق \*٣- اى مظهر الشئى صورته التي لايعقل ذلك الشئى ولايظهر الابها - ش

١- تمايز - ط ٢ - وان - ط ٣ و٤ - الايجاد - ن - ع - ل ٥ - يستدعى تقديم اصول - ل

فاعرف مثله في المسمى مظهراً الهياً.

۱۹۱۱ الثانى: ظهور الشئى نسبة تعينه فى ذاته، فظهور الحقيقة الكونية نسبة تعينها الايجادية، ۱۰ وله ۲۰ مراتب حسب مراتب النكاح، كا ۳۰ قال الشيخ فى النفحات ۱: لا ايجاد ولا ظهور لشئى ۲ الا بالنكاح، علمنا منه ان المراتب الكلية للظهور كمراتب النكاح، فالحقائق صور الاجتاعات الاسمائية ومظاهر ۱۰ النسب العلمية، والارواح صور النكاح، فالحقائق، والمظاهر ۱۰ المنالية والجسمية ۱۰ صور ۳ الاجتاعات الروحانية، فنها علم ان لكل صورة وجودية روحانية، والكل ۷۰ صور التجلى الاحدى السارى فى حقائق ان لكل صورة وجودية روحانية، والكل ۲۰ صور التجلى الاحدى السارى فى حقائق المكنات ٤ المتعين بحسبها، ومن اقسام الظهور ظهور اعبال العباد واقوالهم واخلاقهم بالصور المثالية فى انتهائها ٥، ومنها ۸۰ ظهور الهيولى بالصورة والجواهر بالاعراض.

ادرك الثالث: ما قال في تفسير الفاتحة 7: ان كل مدرك من الصور - بائ نوع ادرك من انواع المدارك - ليس الا نسبة اجماعية في مرتبة او مراتب على اختلاف انواع الاجتاعات، فالتركيب الجمعى ١٠ علات عن الصورة بحكم احدية الجمع الالحى السارى فيه، فتعلق الحدوث هو التركيب والظهور؛ الالاعيان المجردة والحقائق الكلية ١٠٥،

\* ١- وبظهور الحقيقة الكونبة نسبة الإيجادية - ق \* ٢- اى وللظهور - ش \* ٣- بكسر اللام علة لما سبق، ويحتمل ان يكون لفظة لما شرطية وقوله: علمنا منه جواب الشرط ولكنه خلاف الظاهر والسياق كما لايخق - ش \* 3- عطف على صور الاجتاعات خبر لمبتداء المذكور - ش \* 3- مبتداء خبره قوله: صور الاجتاعات الروحانية - ش \* ٣- عطف على المثالية - ش \* ٧- كلام مستقل مبتداء وخبر، او عطف على الكل، اى فنها علم ان الكل صور التجلى الاحدى، لان فى الاجتاع والنكاح اعتبار التبجلى الاحدى السارى - كما سيأتى مفصلا - ش \* ٨- صفة التجلى - ش - اى عروجها - ق \* ٩- كذا فى نسخة التفسير التى عندنا، فالتركيب الجمعى يحدث عين الصورة التى قصد المركب والجامع اظهار بالجمع والتركيب الذى هو شرط فى ظهور عين ذلك المركب - ش \* ١٠ - التى هى اصول المركبات بالجمع والتركيب الذى هو شرط فى ظهور عين ذلك المركب - ش \* ١٠ - التى هى اصول المركبات والمجتمعات فى سائر مراتب الجمع والتركيب ومواد عين الجمع والمركب، وليس الجمع والتركيب اذا تدبرت ما شبعت عليه نسبة انضام الحقائق المجردة بعضها الى بعض بحركة منبعشة عن قصد خاص، وللمجامع المركب فيحرك او يتحرك لابراز عين الصورة الوجودية او الكلية المرادة ظهورها فى النفس، فيصير الكلمة مشهودة بواسطة النسبة الانضامية بعد ان كانت عينا، وهكذا الشئى الظاهر بالايجاد الالمى فيصير الكلمة مشهودة بواسطة النسبة الانضامية بعد ان كانت عينا، وهكذا الشئى الظاهر بالايجاد الالمى في اي مرتبة ظهر من المراتب الوجودية حسب المشيئة والاستعداد، كذا فى التفسير - ش

۱-ص: ۵۹ ۲-بشئ - ط ۳-الحقائق وكذا المظاهر المثالية للارواح اما الجسمية فصور - ل ٤-للممكنات - ل ۵-انتها آتها - ن - ع - ل ٦- ص ۱۸۸ - قال الشيخ قد سره في التفسير - ل

ومتعلق الشهود هو المركب من البسائط؛ مع انه ليس بشئي زائد عليها الآ نسبة ١ جمعها المظهرة للامر ٢ الكامن فيها؛ الذي لولا الاجتاع على النحو المقصود لم يعلم ولم يظهر عبنه، فالبساطة حجابك؛ وبالتركيب الذي هو ستر على الحقائق يرتفع ذلك الحجاب، مع عدم تجدد امر وجودي، هذا هو العجب العجاب،

٣/١٩٢ الرابع: ماقال الشيخ قدس سره في النفحات ٣: كل هيئة واجتاع من وجه اول ومظهر ومايتصل ويتعيّن به من مطلق الذات هو اخرِ وظاهر، لان الظهر حكمه حكم المرآة، فالمرآة اذا امتلأت بما ينطبع فيها لاترى، واتما يرى المنطبع ١٠ ، فلذا قلنا: كل مظهر باطن، والظاهر هو المنطبع، هذا مع انه - اعني المنطبع - من وجه اعتبار تقدمه على حالة الانطباع باطن هذا الظاهر وروحه ٢٠، وباطن الراطن ٣٠ مايعلم مجملاً من غيب الذات بواسطة ما تعيّن منها؛ باعتبار انّ وراء هذا المتعيّن امراً تعينه مسبوق باللاتعين؛ وقد تعيّن من هذه الحيثية هذا كلامه قدس سرت

٣/١١٣ اذا تحققت هذه الاصول فنقول: كل مظهر لامر مّا من هذه المظاهر - اعنى صورته التي بها يتعين ويظهر حقيقته وكواركان من الظاهر الحسية او المثالية او غيرهما مما ذكر، لايمكن ان يكون ذلك المظهر ظاهراً من حيث كونه مظهراً له، والا لتوقف تعين كل منها ؛ على الاخر ودار التوقف من جمهة واحدة وهو عال، ولاظاهراً بذاته، والآلاستغني عن الغير ولم يكن صورته، وقد فرض انه كذلك ٥ ، هذا خلف، ولاظاهراً في شئي غير ذلك الظاهر، والآكان التعين من ذلك الغير لامنه، وقد فرض انه منه، هذا خلف

٣/١٦٤ والتحقيق: ان قاعدة الظهور تبعية الظاهر للمظهر في التعين وبالعكس في الظهور، ولايتحقق ٤٠ هذا على شئي من التقادير الثلاثة، اللهم الا في صورة واحدة هي ان

 ٩٠- قوله:من وجماول، وهو وجه كونه مرآة به يظهر مطلق الذات و يكون المرئى بهذا الاعتبار اخراً وظاهراً ، وان كانمن وجه آخر آخراً وهواعتبار كونه ناشئاً من الذات، والذات بهذا الاعتبار اول-خ٣٠ - عطف على باطن، اي روح هذاالظاهر - شه٣- مبتداء خبره مجملا - شه٤- ايذلك التحقيق الذي هوقاً عدة الظهور او كون المظهر ظاهراً-ش-امافي الاولفلتبعية كلمتها الاخرق التعين،واماقي التقديرالثاني فلاناللظمرلايكونةابعاًللظاهر في الظهور، واما الثالث فلعدم تبعية الظاهر للمظهر في الفلهور قوله: اللهم، استثناء منقطع وبياناً لمواد القاعدة – ق

۱-بنسبة - ل ۲-الامر «التفسير» ۳-ص: ٤١ ٤-منها - ن - ع ٥-فرض كذلك - ط-ل

يكون الظاهر بذاته وحقيقته في عين احواله بحيث يكون حكمها معه حكم الممتاز من وجه دون وجه فبجهة مابه المايزة - كالذاتية ١٠ والحالية - يكون الذات ظاهراً والحال مظهراً، وبجهة ما به الاتحاد - اى من جهة ان حال الشئي وصفته من حيث هو عينه - يكون الظاهر والحطهر واحداً ٢٠ ، ويمكن اعتبار الكل ٣٠ مظهراً لما لم يتعين اصلا.

9/110 وتحقيقه: ان احوال الشئ صور نسبه التي هي بالنسبة اليه عين ١٥ ذاته؛ وذاته يفيد احدية احواله المصححة لظهورها ٥٥ ، واحواله تفيد تعين ذاته، فبذلك صار هذا المتعين بالاحوال مظهرا ١ لما لم يتعين منه من غيمه ٢ ؛ و تحقق ٦٠ كونه ظاهراً في الاحوال والصفات ومظهراً لغيب الذات، فهذا ٣ الذات ٧٠ لادور في ظهوره وليس ظاهراً بنفسه، لتوقف ظهوره على غيبه ولاظاهراً في ماسواه، لان احواله نسبه التي هي عينه من حيث انتسابها اليه - كما وضح من الاصل الرابعية -

٣/١١٦ من حيث نقول: وهذا شأن الحق نعائي، اذ هو الظهر من حيث صفاته ونسبه، والظاهر من حيث صفاته ونسبه، والظاهر من حيث ذاته وغيبه ٥ - كا قال الشيخ قدس سره في التفسير ٦: انت ٧ مراته وهو مرآة احوالك وقال فيه ايضاً في كل موجود حكمه مع الاسماء حكمها ٨ مع المسمى؛ والانفكاك محال على كل حال وفي كل مرتبة، فالعالم بمجموعه مظهر الوجود ١ البحت

\* 1-اى ككون احدهما ذاتا والاخر حالا - ش \* 2-قوله: فبجهة ما به المايزة، لا يخى ان ماذكره الشارح فى بيان كلام الشيخ غبر تام؛ بل ظاهر كلام الشيخ ايضاً كذلك، وان كان له وجه صحة، لان الاصل المذكور عدم جواز كون شئى واحد من جهة واحدة ظاهراً ومظهراً، واما أذا تعددت الحيثيات فليس مشمولاً للاصل حتى يصح الاستثناء، والظاهر من كلام الشيخ والمصرح فى كلام الشارح كون الحقيقة الحق ظاهراً و مظهراً من جهتين: جهتى الوحدة والكثرة، وهذا غير مننى بالاصل، نعم! يكون للحقيقة الوجودية ظاهراً و مظهراً من جهتين: عبرة واخرية غير ماذكراها؛ يعرفها الراسخون مع صفاء الفطرة وسلامة الذوق، فان حقيقة الوجود مع كونها نورا بذاته فى ذاته ومظهر الاشياء غيب محض ومجهول مطلق - خ الذوق، فان حقيقة الوجود مع كونها نورا بذاته فى ذاته ومظهر الاشياء غيب محض ومجهول مطلق - خ الذوق، فان حقيقة الوجود مع كونها نورا بذاته فى ذاته ومظهر الاشياء غيب عض ومجهول مطلق - خ الذوق، فان حقيقة الوجود مع كونها نورا بذاته فى ذاته ومظهر الاشياء غيب على وعبول مطلق - ض الخال المناه ا

١-بالاحوال منحيث تعينه بها مظهرا - ل ٢-عينه - ل ٣-فبهذا - ن - ع - والصفات فهذا - ل
 ١-بالاحوال منحيث تعينه بها مظهرا - ل ٥-عينه - ن - ع ٩-ص: ٣٦٧ ٧-انت من وجه «التفسير» ٨-حكه - ط ٩-الموجود - ن - ع

وكل موجود على التعين مظهر له ايضاً، ولكن من حيث نسبة اسم خاص في مرتبة مخصوصة، والوجود مظهر لاحكام الاعيان وشرط في وصول الاحكام من بعضها الى بعض، هذاقوله ١٠.

منان مولاه، فاذا تحقق بمظهرية الاسم الجامع؛ كان التروحن ١ من بعض حقائقه اللازمة؛ فيظهر في صور كثيرة من غير تقيد وانحصار؛ فيصدق تلك الصور عليه ويتصادق ٢٠ لاتحاد عينه؛ كما يتعدد ٣٠ لاختلاف صوره ٢ ، ولذا قيل في ادريس انه هو الياس المرسل الى عينه؛ كما يتعدد ٣٠ لاختلاف صوره ٢ ، ولذا قيل في ادريس انه هو الياس المرسل الى بعلبك ٣ ، لا بمعني ان العين خلع تلك الصورة ولبس صورة الالياسية، والا لكان قولاً بالتناسخ؛ بل ان هوية ادريس مع كونها قائمة في انيته وصورته في الساء الرابعة ظهرت وتعينت في انية الياس الباق الى الان، فيكون من حيث العين والحقيقة واحدة ومن حيث التعين الشخصي اثنين، كنحو جبرئيل وميكائيل وعزرائيل يظهرون في الان الواحد ٤ من مائة الف مكان بصور ٥ شتى كلها قائمة بمن وكائلة أرواح الكل وانفسهم كالحق المتجل مصور تجليات لاتتناهي – كذا ٢ ذكره الجندي -

٣/١١٨ وكما يروى عن قضيب المان المرود ابو الفتيح الموصل - انه كان يرى في زمان واحد في مجالس متعددة مشتغلا في كل بامر غير مافي الاخر، فنه يتصور معنى المظهر الالحي والصورة التي حذى الانسان الكامل عليها.

٣/١١٩ ولقد احسن في كشف الغطاء لاخوان الصفاء عن مراتب مشاهدة التوحيد لاخلاء التجريد فقال: المعلول صورة العلة والعلة باطنه، لانه ممكن فليس له الا قبول الوجود، فالظاهر في مظهر ماهية المعلول كالات العلة على قدر قابليته؛ وان ظن المحجوب انها للمعلول، فكأن ماهية المعلول هي المرآة المصقولة؛ وليس للمرآة الاحكاية صورة المحاذي، اذ في ذاتها خالية عن جميع الصور، فاجعل جميع المرايا ^ ومايري فيها من الكالات المحسوسة و المعقولة صور صفات الحق فيها؛ بل اجعل جميعها مرآة واحدة لتصير من اهل المشاهدة.

۱-التروح - ن - ع ۲ - صورة - ل ۳ - بیعلبك - ط ع - فی آن واحد - ل - و بصورة - ط ۱ - فی آن واحد - ل - و بصورة - ط ۲ - فی آن واحد - ل - بیعلبک - ط ۲ - فی آن واحد - ل ۲ - کیا - ط ۷ - البان الموصلی - ل ۸ - جمیع الممکنات مرایا - ن - ع - ل

۳/۱۲۰ ثم ارق انی مدر کها ۱۰ غیر خارج عنك و عیط بما ادر کها من حیث ما ادر کها، وهی احاطة علمیة؛ والعلم غیر منفك عن ذات العالم، فذاتك محیطة بجمیع معلوماتك؛ فهی ف ذاتك، فنفسك هی المر آة المذكورة، فهذه اعلی مماسبق، لانك ثمة كنت تشاهد الموجود الحقیق فی غیرك و هنا تشاهد ۱ فی ذاتك.

٣/١٢١ ثم ارق الى ان ذاتك ممكن وكل ممكن من حيث هو هوغير موجود ؛ فارفعها من البين وانسب الاشياء من حيث هي نجليات الى الحضرة الاحدية قائمة به، فهى كه الات للحق تشاهدها فيه وانسب الاشياء من حيث هي نجليات الى المناهدات لم تخرج عن كونك مدركة ؛ وقد به ان استحالة عليتك ؛ فلامدرك بالحقيقة الا الحق تعالى ٢ .

٣/١٢٣ تأنيسه: من وجه قولهم: البسيط لا يكون قابلاً وفاعلاً معاً من جهة واحدة، اى لمّا ٣ كان قابلاله لم يكن فاعلاً له، فإن الفاعلية شأن الظاهر والقابلية شأن المظهر.

٣/١٢٤ وذلك اولاً لما يلزم من تأثير الشي ف نفسه وهو ٢٠ عال لما مرّ و لما فيه من الدور وفى نقضه بالمعالج نفسه نقض ظاهر عاما لانعن جهتين او لان المعالج مُعدِّلا مؤثر ؟ والتأثير لطبيعة الادوية مثلاً، وانما فرض في البيسيط الإن المركب كجسم النار ٥ مثلا يفعل التسخين بصورته ويقبل الحرارة بما دته ؟ ولان الصورة شريكة العلة للهيول ٢ على اصلهم ؟ فيتوقف علها الهيولى في القيام والصورة عليها في التعين.

٣/١٢٥ وثانياً لان المراد بالفاعل؛ التام الموجب؛ فلوكان قابلاً لما اوجب ٧ لان نسبة القبول من حيث الامكان الخاص او للامكان المطلق الذي يتناوله، فيلزم اللاضرورة ^ ويمتنع اتصاف النسبة الشخصية من جهة واحدة بالضرورة واللاضرورة، والاصدق عليه النقيضان ٢٠١٢٦ توضيحه: انه لوجاز لجاز في واجب الوجود من كل وجه، ولا يتحقق ذلك ٣٠ الابان كان الوجود عينه.

۱-بصیغة الفاعل-ش ۲۰ فی قوله: ولایشمر مایضاده علیه ولایشا بهه کل المشا بهة -ش ۲۰ ای لایتحقق الواجب الوجود من کل وجه الابان یکون الموجود عینه و نفسه ، ای وجود اصرفاً ، و اذاکان نفس الوجود فله ۱۰ تشاهده - ل ۲۰ تمالی تم کلامه - ل ۳۰ بها - ط ۴۰ فاعلا فان - ن - ع - قابلا له فان - ل ۱۰ المرکب کالنار - ط ۲۰ علة الهیولی - ل ۷۰ اوجه - ل ۸۰ فیلزم به اللاضرورة - ن - ع

٣/١٢٧ و ١١ اقتضى اصلهم ٢٠ هذا ان يكون صفات الحق تعالى عندهم ايضاً ممتازة عنه بالامتياز النسي ومتحدة مع ذاته في الوجود؛ كان موافقاً لطور التحقيق ٣٠، فصح ان يعتبر ٤٠ في تعينات نسب اسمائه ومظهراً ١ لحض ذاته، فهذا ٥٠ اعنى كون صفاته عين ذاته وجوداً وغيرها نسبة – فرع اصلهم هذا، واذ لو كانت موجودة لساوته ٢ لو قدمت ولزم تعطيلها وقيام الحوادث بذاته لو حدثت ٢٠ على ان الموجد بالوجود مقدم؛ فالتعطيل لازم ولاتشبث ٧٠ بانها ٨٠ لاعينه ولاغيره – لعدم انفكاكها ٥٠ – لانه ١٠٠ يمتنع تعدد القدماء المتفاصلة لامطلقا؛ ولا ١٠٠ تعدد الواجبات المتلازمة ٣.

حالضرورةالذاتية الازلية فلاعال للامكان ولاضرورة الذى هو مناط القبول ومنشأه، واذافرض كونه قابلاً مع كونهوجودأصرفأ وعدمتحقق الجهتين فيهبالضرورة والضرورة فيصدق ويجتمع فيالواحد الحقيق الصرف النقيضان ومجاليه من البديميات الاولية ، فظهر من هذا التقرير إن التوضيح متعلق بالوجه الثاني ، تدبر - ش ١-جواب الماءاى هذا الاصل كانموافقالظهور التحقيق، ونسخة اخرى: وكانموافقا بالواو العاطفة، قعلى هذا فجواب الشرطهو قوله: فصبح ان يعتبر ... الى اخره، فتأمل - شل ١٠٠ هذا الكلام مستأنف لا ربط له بالتوضيح، والمرادبالاصل هناوفي قوله: فرع اصلمهم هذا إهوعك جوازك وناشئي واحدفاع لأوقا بلامن جهة واحدة -ش \*٣- قوله: ولمَااقتضى اصلهم هذّاءاي مقتضى عدم جوار كون الشئي قابلا وفاعلاً هو الامتياز النسبي بين الذات والصفات تحقيقاً للذات والصفة، واما كونها متحدة فانفرندا في الوجود فليس مقتضي هذا الاصل، بل هو مقتضى ادلة التوحيد، والحاصل ان الجمع بين القاعد تين يقَتضي الامتياز النسبي والاتحاد الوجودي - خـ2- بصيغة المجمول والجاروالجروراى في تعينات يقوم مقام الفاعل واضافة التعينات الى نسب اسما ته بتقدير اللام، والمراد من التعينات هوالتمينات الخارجة والمظاهر الموجودة اى اذا كانت الاسماء والصفات متحدة مع ذاته تعالى في الوجود، فيصحان يجعل الموجودات الخارجية التي مظاهر الاسماء مظمهر ألحض ذاته تعالى، ويمكن ان تجعل اضافة التعينات الىنسب اسماته بيانية ، اى اذاكانت الاسماء والصفات متايزة عنه تعالى بالامتياز النسبي، فيصح ان يعتبر ويجمل النسب الاسمائية مظهر أتحض ذاته تعالىء وماذكرنااي جعل لفظة في التعينات نائباً للفاعل وقوله بمظهراً مفعوله على قرائة مظهراً بالنصب-كيافي النسختين الموجودتين عندنا -حيث كتب الالف بعدمظهر، واماعلي قرائة مظهر بالرفع فهونائبالفاعل-شيه ٥-عطف على اصلهم، اى الدليل على عينية الصفات امور: احدها هذا الاصل، اعنى بطلات كونالبسيطفاعلاً وقابلاً، والثاني انه لوكانت موجودة .... الى اخره - قهه - قوله: لزم تعطيلها، اي تعطيل الذات الالهية لوكانت الصفات زائدة عليها وهي خالية عنهافي مرتبتها، اوتعطيل الصفات لوكانت الذات في مرتبتها واجدة اياهااونائبة عنهالعدم الاحتياج اليهاء تأمل - خ٧٠ اشارة الى دفيع ماقاله الاشاعرة رداكلاستدلال بلزوم تعدد القدماءمن انه لاتغاير فلاتعدد -ق ٨٠ القائل للخصم بعدم عينية الصفات -ق ٨٠ دليل على الغيرية -ق ٩٠٠ وجهلتشبث به و دفع لما اور دنامن لزوم تعدد القدماء -ق - وجهود ليل للتشبث وعلة عدم التشبث هي الدلائل آلة آلةعلى العينية وآلا يجادومن حيث الوجودوعلى التغاير من حيث الامتياز النسبي وبطلان الوجه الذي تشبث به ولظهور بطلانه لم يتعرض الشار حلبيانه - ش ١١٠ - اى و لا يمتنع - ق

١- اسمائه مظهراً -ل ٢ - لساوقته -ن -ع -ل ٣ - اللازمة -ن -ع

### الفصل السادس في انه لا يعلم شئي بغيره من الوجه المغاير المباين

٣/١٢٨ لان العلم بالمسبب اثر العلم بالسبب ١٥ ولازم له؛ فلايباينه من حيث هو لازم، فهذا في الوجود العلمي - كما مر في الوجود العيني - ومن ثمراته ان لا يعرف الواحد من حيث هو واحد بالكثير وبالعكس.

١٩٧١/١٢٩ في ذوق الكشف: فلان الكشف ظهور المستور في قلب العالم من وجوهه السالفة ٢٠، فلايعلم الا بنفسه بعد رفع الحجاب بينه وبين العالم ٣٠، كما يحجب عن معلوماتنا اشتغالنا بغيرها، لذا قيل: طول العهد منس.

٣/١٣٠ واما في طور النظر: فلان النظر اما رسمي وهو بالخواص واللوازم وهما ليسا من المباين للمعرّف واما حد حقيق او اسمى ٥٠ وهو تفصيل مجمل المحدود - مع انه عينه في الحقيقة ٥٠ و تحقيقة: ما اشاراليه الشيخ قدس سره في تفسير الفاتحة ١: ان معرفة الحدية ٦٠ متعلقها النسب الثبوتية ١٢ و السّلينية و المالحقائق له لم و ١٧٠ انها الاتعرف بالنظر، وكل مركب ينتهي الى البسيط؛ واجزاء كل بسيط ليست اجزاء لحقيقته بل لحده فحسب، وهوشئي يفرضه العقل في المرتبة الذهنية، فاما هوفي ذاته فغير معلوم من حيث هو؛ حتى ينفي ٣ الاجزاء عنه نفياً حقيقيا او تثبت له.

◄ - لان العلم بالسبب اثر العلم بالمسبب - ق - العلم المسبب اثر علم المتسبب - ل ٢٠- أى فى الفصل الثانى - ق - لسابقة - ل ٢٠٠ أى الوجوه الخمسة التى للقلب ألى الحضرات الخمسة، فبكل وجهة ينظرى فيه ما فى تلك الحضرة ينكشف لديه اذا ارتفع الحجاب بينه وبن تلك الحضرة، فيقرأ ما فى نفسه بحسب تلك الوجهة فلايظهر له شئى من خارج ذاته ومباين حقيقته - خ ٢٠٠ فلان النظر اما حدحقيق او اسمى - ق ٢٠٠ قوله: وهو، أى الاسمى، وأما الحقيق فلايمكن لما حققه سابقاً وبرهن عليه الشيخ - خ - فلان النظر أما حدحقيق أو رسمى - ل ٢٠٠ أى صاحب المعرفة الحدية أما عرف نسب المقائق أو معرفة حقائق الاشياء من حيث اطلاقها وبساطنها فى حضرة الغيب الذى هو معدنها متعذرة من حيث الطريق النظرى - كما سبق فى أول الكتاب - تدبر - ش ٢٠٠ أى فى الفصل الثالث من الفاقة - ق

١-ص ١٩١ ٢- اضافية «التفسير» ٣- تنتني «التفسير»

٣/١٣١ واما برهان وهو وجدان مايستدل بصدقه على موضوع النتيجة من احواله على صدق محمولها، والامور الصادقة على الشئى متحدة معه في الوجود، اذ هو ١٠ المدار لصحة الصدق، فن حيث اتحادها معه يعرف حاله.

۳/۱۳۲ قان قلت: اليس ان تعريف الشئى بنفسه ممتنع؟ لامتناع ان يعلم الشئى قبل ان يعلم، وانتاج ١ الشئى نفسه ٢ تحصيل للحاصل؛ والا لكان الا قدر عليه الحق، سبحانه ٣ وتعالى عها لايليق به، فلذلك اثبتوا المغايرة بين الحد والمحدود بالتفصيل والاجمال وبين البرهان والنتيجة بوجوب ١ اشتاله على الحدود الثلاثة المكرر ٥ اوسطها؛ محاكاة لسر تثليث النكاح ٦ الوجودي، فان التحصيل العلمي كالعين ٧.

٣٣١/٣٣ قلت: بلى الكن في ان هذه الاصول لا نخالف ماذ كرنا سرة ذكره الشيخ قدس سره وحاصله ٢٠ : ان السبب وان كان من حيث انه سبب غير المسبب، فلابد ٨ من جهة المغايرة والتعدد ليتصور ٩ الانتقال بينها وهي جهة التقصيل والكثرة في احدهما؛ وجهة الاجمال والوحدة في الاخر ١٠ ، لكن لابدان يكون للكثرة وحدة فخصها، والالما ٣٠ طابق الواحدوما ٥٠ ناسبه ولاينتقل منها ٥٠ اليه، وللوحدة ايضاً كثرة تنبية من الاجزاء القومة تتعلق بها ٢٠ اوالاحوال ٧٠ التابعة تتعين وتتعدد الوحدة بها، فن الواجب ان يعتبر في ابتداء الطلب المقتضى فقد المطلوب جهة الحاده ما ومناسبتها، فلم يحصل العلم الانجهة الاتحاد. الطلب المقتضى لحصول المطلوب جهة اتحادهما ومناسبتها، فلم يحصل العلم الانجهة الاتحاد.

\* 1- اى الاتحاد فى الوجود - ش \* 7 - محصول الحاصل بعبارة واضحة انه كها لابدان يكون بين السبب والمسبب جهة المغايرة والمباينة والتعدد حتى يتصور الانتقال بينها وهى المغايرة جهة التفصيل والكثرة فى احدهما اى فى السبب كالتعريف والبرهان وجهة الاجمال والوحدة فى الاخرى، اى المسبب كالمعرف والنتيجة، كذلك لابدان يكون للكثرة وحدة تخصها وللوحدة ايضاً كثرة نسبية - ش \* ٣ - اى الكثير - ش \* ٤ - لفظة ما نافية، اى لم يناسب الكثير الواحد - ش \* 9 - اى من الكثرة - ش \* ٣ - اى تتعلق بتلك الاجزاء - ش \* ٧ - عطف على من الاجزاء المقومة، اى الخواص والعوارض اللازمة المتميزة - ش \* ٨ - بالرفع فاعل يعتبر، وكذلك قوله: جهة اتحادها - ش

۱- وانانتاج - ل ۲- لنفسه - ن - ع ۳- عليه سيحانه - ط - ن - ع ٤ - لوجوب - ل ٥ - المتكرر - ط ٢ - عاكاة لترتيب حاكى عن النكاح - ط - لسر التثليث النكاحي - ل ٧ - حاك رعن العيني - محاك عن العيني - عاك عن العيني - ن - ع - العلمي العيني هو الساري في التحصيل الوجودي العيني - ل ٨ - بعد - ن - ط ٩ - والتعدد وين الاتحاد وليتصور - ط - لتصور - ل ١٠ - الاخرى - ط

- كا في المركب الخاصل حين تمام التفصيل عينه - كا في المركب الخارجي - ٣/١٣٤ تأنيسه: قولهم قاطبة بعدم جواز التعريف بالمباين وقول المتأخرين بعدم جوازه بالاعم؛ لعدم المنع والاخص لعدم الجمع، وقولهم: السالبتان لاينتج والحد الاوسط واجب التكرار حتى ١ تكلفوا في قياس المساواة لوجدان تكرره ونحو ذلك.

### الفصل السابع

ف ان الشي لا يؤثر في الشئي الآبنسبة بينه ٢ وبينه اذهبي التي تقتضي لزوم الاثر

مقتضاها ٢٠ فلو لم يكن للمؤثر فالمؤثر فيه شئى يكون ٣٠ الاثر لازمه؛ لكان ذلك الاثر فى المؤثر مقتضاها ٢٠ فلو لم يكن للمؤثر في المؤثر فيه شئى يكون ٣٠ الاثر لازمه؛ لكان ذلك الاثر فى المؤثر فيه منفكاً عن ٤٠ مقتضيه ١٠٠ الخاص، وانفكاك الاثر ٣ الخاص عن مقتضيه الخاص محال، وكذا توارد ١٠٠ المؤثرين المستقلين ٤ على اثر شخص، ثم ماللمؤثر فى المؤثر فيه اما جزئه كها قال تعالى: وسخر لكم مافى السموات ومافى الارض حيماً (٣٠ - الجاثية) وذلك لسبب جمعية مظمهرية الانسان لجمعيات سائر المظاهر بسبب جمعية مستنكة وهو الاسم المستجمع لجميع الاسماء؛ وكتأثير مظهر فى مظهر من من المنتسبن؛ باعتباره ١٠٠ يتحدان ويكون كل منها للاخر.

\* المبتدأ خبره بحسب مقتضاها، اى اعمال الاسم والفعل والحرفافا هو بحسب مقتضاها - ش \* الحقال فاعمال الكلم .... الى اخره، بناءً على ان اعمال الكلم كاوضاعها تكون بالاوضاع الالهمية التابعة للتجليات الاسمائية في الحضرة الواحدية، كما الاسر كذلك في كل مافي دائرة الظهور - خ \* " الحسه هذه جلة صفة لقوله: شقى - ش \* الحسم مثلاً تأثير النار في الماء معناه تحصيل مقتضاها وهي الحرارة في الماء فالحرارة لازم للنار فلو لم يكن للنار في الماء شقى، اى لو لم يكن في الماء نارلكان الحرارة في الماء منفكة عن النار - ق \* ٥ - بصيغة اسم الفاعل - ش \* الحسم المقتضى الاول بحيث يكون مستقلاً في ذلك الاثر والمقتضى، الى شتى اخر، وقد فرض انه اثر خاص للمقتضى الاول بحيث يكون مستقلاً في ذلك الاثر والمقتضى، في منى او الفلك مثلاً في فيحنئذ يلزم توارد المؤثرين المستقلين فهو محال - ش \* ٧ - كما في تأثير الانسان في شئى او الفلك مثلاً في عنصر ونحوهما امنال لكون جزء المؤثر في المؤثر مع المتأثر نسبة عارضة جامعة - ش \* ١٠ - اى مع المتأثر، صفة للنسبة، اى يكون للمؤثر مع المتأثر نسبة عارضة جامعة - ش \* ١٠ - اى مع المتأثر، صفة للنسبة، اى يكون للمؤثر مع المتأثر نسبة عارضة جامعة - ش \* ١٠ - اى مع المتأثر، صفة للنسبة، اى يكون للمؤثر مع المتأثر نسبة عارضة جامعة - ش \* ١٠ - اى

۱- وأجبحتي - ط ۲- لايؤثرفي مالانسبةبينه - ل ۳- الشئي- ن - ع ٤- مؤثرين.مستقلين - ل

٣/١٣٧ ومنه من وجه مايقوله علماء ١ الحنفية: أن أصل سبب ثبوت حرمة المصاهرة للولد ٢ فأنه جعل جزء كل من الأبوين جزء للاخر، والاستمتاع بالجزء ١٠ حرام- الا في موضع الضرورة - وهذا ٢٠ كتأثير الظاهر في المظاهر بنسبة الظهور بينها، فتلك النسبة القيمين هي محل الاثر ومستدعيه ٣٠ ولاشك في اشتراكها بينها، فهي مؤثرة باعتبار متأثرة ٣ باخر،

١٣٨/٣٨ فالشئى لا يؤثر ف ٤ نفسه؛ لكن بالاعتبارين، فني القسم الاول باعتبارها منه فيا يسمى غيراً وسوى، وفي القسم الثاني في مالا يغايره الاكونه ظهوراً خاصاً منه في مرتبة اخرى او موطن اخربه حصل التعدد والتنوع مع بقاء احدية العبن على ماكانت عليه، ومنه ٥٠ يعرف سرّ الوجود والعلم ونحوهما من امهات الحقائق ٥٥ في تفاوتها بالنسبة الى المرتبة ٥ الربانية وماتنزل ٢ الى الغير، وتفاوت اعتبارى الحينية من حيث الكلية الاحدية والغيرية من حيث التنزل فيه ٦٠.

٣/١٣٩ فان قلت: فما وجه تسمية الاغيار مؤثرات كالارواح بالنسبة الى الاشباح والطبائع بالنسبة الى الطبيعية المرات المرا

٣/١٤٠ قلت: ذلك بحسب الظاهر، لكونها ٧٠ معدات كما قال الشيخ قدس سره فى النصوص: ٧: لا اثر لشئى فى شئى وان الاشياء هى المؤثرة فى انفسها؛ وان المساة علىلاً و اسباباً مؤثرة شروط فى ظهور الاشياء، لا ٨ ان ثمة حقيقة تؤثر فى حقيقة غيرها.

٣/١٤١ قان قلت: فتكون ممدات وللامداد ٩ نوع تأثير؟

٣/١٤٢ قلت: لا، لما قال الشيخ قدس سره: وهكذا المدد، فليس ثمة شئى يمد شيئاً غيره، بل المدد يصل من باطن الشئى الى ظاهره

\*1-اى فها له فيه جزء وفيا له معه نسبة عارضة - ش \*٢-اى ماكان نسبته صفة عارضة - ق \*٣-عطف على محل الاثر - ش \*٤-اى من القسم الثانى، اى كونه ظهوراً خاصاً موجباً للتنوع والتعدد معبقاء احدية العين على ماكانت عليه - ش \*٥-اى امهات الحقائق كالوجود والعلم ونحوهما - ش \*٦-اى في الغير - ش \*٧-اى سبب الواقع - ش

۱-فقهاء-ن-ع-ل ۲-الولد-ل ۳-ومتأثرة-ل ٤-لايؤثر الاف-ن-ع-ل ٥-المراتب-ط-الرتبة-ل٦-يتنزل-ل٧-ص: ٢١- ٨-الاشياءفي انفسها لاان-ل-النصوص. ٩-الامداد-ط-ن-ع-ل ٣/١٤٣ فان قلت: فيكون التأثير اظهاراً؟

٣/١٤٤ قلت: لا، لما قال الشيخ قدس سره فيه: وتجلى النور ١ الوجودي هو المظهر وليس ٢ الاظهار بتأثير في حقيقة ما اظهر، فالنسب الاسمائية هي المؤثرة بعضها في البعض، بمعنى ان بعضها سبب لانتشاء ٣ البعض وظهور حكمه في الحقيقة التي هي محتدها.

٣/١٤٥ من الاخيان الثابتة من كونها مرايا في التجلى الوجودي الالحي الامن حيث ظهور التعدد الكامن في غيب ذلك التجلى ١٠ ، فهو اثر في نسبة الظهور من الامر الذي هو شرط في الاظهار؛ يعنى به اقتران ٤ الاعيان الثابتة بحسب استعداداتها المخصوصة بالتجليات. ١٩٠٥ وهذا بناء على ماقال فيه ايضاً: ان الحق يتعالى عن ان يكون متأثراً عن غيره؛ ويتعالى حقائق المكنات عن ان يكون من حيث حقائقها متأثرة، لانها في ذوق الكال من هذا الوجه عين شئون الحق، فلاجائز النهور فيها غيرها.

٢٥ النفحات ( الاثار للاشياء في انفسها وفي الوجود الكاشف، ٢٥ وليس في الوجود الكاشف، ٢٥ وليس في الوجود الاظهار؛ ولا أثر له بدون مرتبة ما او قابل ٣٥ مّا، لان كل كيفية لا يظهر كيفية تأثيرها في الوجود الطلق، وإن علم ذلك بوجه كلى، وإما ١٧ إذا انتهى تأثير الكيفية في حصتها من الوجود المطلق، وإذا الكيفية في حصتها من الوجود المطلق، وإذا

◄ - قوله: فلااثر للاعيان .... الى اخره، اى تأثير الاعيان في التجلى الوجودى الذى هو الفيض المنبسط هو التعين والتعدد الكامن في غيبه، فإن ذلك الفيض الوجودى مظهر احدية الاسماء) اى مظهر نسبة الغيب الى الامماء؛ المعتبر عنها بالفيض الاقدس، وعن مظهر ها الذى هو نسبة احدية الجمع الى الاعيان بالفيض المقدس، فهو باعتبار تلك المظهرية كامنة فيه الحقائق؛ لكن لايظهر التعدد الآ بالتعينات، كمان الفيض الاقدس كامنة فيه الحقائق الاسمائية، فالفيض الاقدس والمقدس مقام جمع الاسماء فيه الحقائق الاسماء والاعيان مقام بسطها، وبما ذكرنا ظهر كيفية تأثير الحقائق في التجلى الوجودى، اى والاعيان؛ كمان الاسماء والاعيان مقام بسطها، وبما ذكرنا ظهر كيفية تأثير الحقائق في التجلى الوجودى، اى بالتعين والتسخص وتأثيره فيها، اى بالظهور - خ ٢٠ - حيث تعين وتقيد الوجود في كل منها وبحسبها، فاثرت الاشياء في الوجود المطلق؛ التقييد والتعين - ش ٢٠ - حيث تعين وتقيد الوجود أى لا اثر للوجود مطلقا الا بتعين من التعينات وحقيقة من الحقائق، كما الامر كذلك في الفيض الاقدس، بل الذات من حيث هي مطلقا الا بتعين من التعينات وحقيقة من الحقائق، كما الامر كذلك في الفيض الاقدس، بل الذات من حيث هي غيب مطلقا ماظهرت قط حتى في ذوات الموجودات الكونية، المؤثر هو الذات مع تعين من التعينات - خ غيب مطلقا ماظهرت قط حتى في ذوات الموجودات الكونية، المؤثر هو الذات مع تعين من التعينات - خ غيب مطلقا ماظهرت قط حتى في ذوات الموجودات الكونية، المؤثر هو الذات مع تعين من التعينات - خ عيب مطلقا ماظهرة بالاعيان الثابتة، قال - خيب مطلقا ماظهرة بالمولة المسابقة بالامراد بالكيفية هي حقائق الاشياء وصورها العلمية المسابق بالاعيان الثابتة، قال - خيب مطلقا ماطلق، والمراد بالكيفية هي حقائق الاشياء وصورها العلمية المسابقة بالاعيان الثاباته قال - خيب مقائق الاشياء وصورها العلمية المسابقة بالاعيان الثابته، قال - خيب مطلقا المسابقة بالاعيان الثابات المسابقة بالاعيان الثابات المسابقة بالامراد بالكيفية المسابقة بالوجود المطلق، والمراد بالكيفية الموسابة المسابقة بالوجود المطلق، والمراد بالكيفية الموسود المسابقة بالوجود المطلق المسابقة بالوجود المسابق المسابق المسابقة المسابق المسابقة بالوجود المسابق المس

۱-والتجلى النورى الوجودي-ل-النصوص. ۲-الوجودى يظهر ذلك وليس-النصوص. ۳-بعضها السبب لانشاء-ط ٤-اقران-ن-ع ٥-ص:٥٥ ٦-للوجود-ل ٧-وانما-ل انتهى اثر الكيفية في الوجود المطلق الى غاية التأثير اكتسب المطلق بذلك صفة المؤثرية فيمن اثر فيه، فاعاد الوجود اثر الكيفية عليها، فهذا ١ سرّ قولى في غير ماموضع: الحكم للاشياء على انفسها وكونها الحاكمة على الحكم ان يحكم عليها بما يقتضيه حقائقها، وهذاهو سرّ القدر دون رمز – فاعلم ذلك –

٣/١٤٨ فاقول: علم من هذه الاصول وبما يجئى ٢ فى مفتاح الغيب من ان الايجاد ١٠ عبارة عن ظهور التعين العلمى بالقدرة ٢٠ صورة ظاهرة لنفسها، اعنى انصباغ الامر الوجودى الالمى بالتعين العلمى الارادى من حيث المراد ٣٠ وبحسبه - صبغاً نورانياً ٣ ثابتاً بالتعلق حاصلا بالاقران- ٤ تم لفظه ٥٠٠.

العلمى الذاتى الكامن في غيبه صورة ٦٠ ظاهرة في نفسها، لكن لامن حيث هو، اذ هو العلمى الذاتى الكامن في غيبه صورة ٦٠ ظاهرة في نفسها، لكن لامن حيث هو، اذ هو من تلك الحيثية غنى عن العالمين، بل من حيث نسب اسمائه ومن حيث يعلم نفسه وما في نفسه من عين ٦ علمه بذاته، فان تأثيره بالقدرة المتعلقة بما عينته الارادة الذاتية ٧٠ التابعة لما في علمه المتعلق المتعين حسب تعين المعلوم في نفسه المراد حسب استعداده ولوازم استعداده

حق النفحات: اعلم ان حقائق الاشياء المساة فروعاً عبارة عن كيفيات ذاتية متعددة محدودة من حيث يتناهى قولها لما يقترن منها ويظهر فيها وبها من الوجود المطلق العديم الوصف والاسم والحكم، انتهى، وقال ايضاً في موضع اخر منها: وتلك الكيفيات اذا تعقلت ممتازة عن الوجود المطلق المنسحب عليها؛ بحيث مكنات معدومة واعياناً ثابتة وغير ذلك من الاسماء، واذا اعتبرت هذه الكيفيات ظاهرة بالوجود الذي قيدته بذاتها وخصصته واعتبر عليها، ولذلك سمى كل واحد كيفية منها بما اتصف بها من الوجود المطلق حلقا وسوى، انتهى، فظهر مما نقلنا من النفحات صدق ما قلنا، تدبر - ش

\* 1- يبان كما يحقى في مفتاح الغيب - ش \* 2- اى بسبب تعلق القدرة - ش \* 3- اى الموافق لذلك الشي المراد، فالايجاد عبارة عن تعين الوجود بصورة بقتضيها ذلك التعين العلمى المراد - ش \* 3- اى انتهى كلامه في المفتاح بعينه ولفظه - ش \* 3- هذه الجملة بتأويل المصدر نائب فاعل لقوله: علم من هذه الاصول - ش \* 3- قوله: فان تأثيره بالقدرة .... الى الخره، حاصلة ان العلم تابع للمعلوم والارادة تابعة للعلم، والقدرة تابعة للارادة والتأثير والانجاد تابع للقدرة، كما حقق الشيخ الاعرابي في مواضع من فصوص الحكم - خ

۱-فهذا هو - ل ۲-سیجئ - ن - ع - ل ۲-نوریاً - ل ٤-بالاقتران - ط - ن - ع - ل ۵-عینه - ن - ع ۹-فی نفسه عین - ل فلكيفيات الاشياء وحقائقها ومراتبها ايضاً مدخل بسثوالاتهم ١ الاستعدادية في تعلق النسب الاسمائية المطلقة في ذاتها، لكن بالشرطية والاعداد- لا بالعلّية والامداد -

٣/١٥٠ وكذا المتأثر هو الوجود الالمى ٢ ، لكن لامن حيث هو سبحانه وان كان من نفسه - فضلا عن ان يكون من غيره - بل من حيث اقتضاء حكمته في نسبة ظهوره كال جلائه واستجلائه في شئون نفسه التي ١٠ هي حقائق المكنات بقدر قابلياتها؛ تفصيلا تارة وجعاً اخرى وجعاً وتفصيلاً اخرى.

۳/۱۰۱ وبهذا يتوافق النقول ويتطابق العقول في ان تأثيره تعالى امّا من مظهر في مظهر و مظهر و مظهر و وهو القسم الثانى - وهو القسم الأول- ٢٠ وامّا من حيث امهات اسمائه في مظاهرها - وهو القسم الثانى - ٢٠١٧ قال الشيخ في النفحات ٣٠ بعد قول مانقلته: هذا هو الحق اليقين والنص المبين، وكلما تسمعه مما بخالف هذا فانه وان كان صواباً فهو صواب نسبي وهذا هو الحق الصريح الذي لامرية فيه، والله المرشد.

٣/١٥٣ تأنيسه: قولهم في اثبات الصور النوعية: ان كلاً من احراق النار واغراق الماء ليس بالفاعل المفارق لانه عام السيسة في المستخصص الرائم بمحل دون اخر، فهو بامر في الجسم وليس عرضاً فيه، اذ لو غيره مغير لعاد ٣ عند عدم المغير الى اصله - بخلاف العرض - فهو لذاته وليس بالهيولي والصورة الجسمية - لاشتراكها - فهو بالصورة ٤ النوعية.

٣/١٥٤ لايقال: الدليل يعاد ٥ في اختصاصه بتلك الصورة النوعية، فان كان اقتضاء ٦

\* النصوص ١٣- صفة للشئون - ش \* ٣- من القسمين المذكورين في اول الفصل - ق \* ٣ - النصوص ٢٠ هكذا في النسحتين الموجودتين عندنا، ولكن الظاهر انه غلط والصحيح في النصوص - بدل النفحات - لان هذا الكلام مذكور بعينه في النصوص - لا في النفحات - لافي هذا الموضع الذي عين بقوله بعد قول مانقلته ولا في غيره، ولكن قال في النصوص بعد ذكر ما نقله الشارح هنا سابقاً وهو قوله: ويتعالى حقائق الكائنات ان بكون من حيث حقائقها متأثرة .... الى قوله: فلا اثر لمرآة من حيث هي مرآة في حقيقة المنطبع بها كما مربيانه، فافهم هذا النص وتدبره فقد ادرجت فيه من نفائس العلوم والاسرار مالايقدر قدره الا الله، وهذا هو الحق اليقين والنص المبن، وكلها تسمعه مما مخالف هذا وان كان صوابا فانه صواب نسي وهذا هو الحق الصريح الذي لامرية فيه، والله المرشد الهادي، انتهى - ش

۱- لسنُوالاتهم - ط ۲-التجلي الوجودي- ن - ع - ل ۳-اذا غيره مغير لايمود- ل ٤-الصورة- ل ٥-معاد - ل ٢-فان اقتضاء - ط السبب على طريق المسابقة ١ العلّية - تسلسل ١٠ - وان كان على طريق المسابقة الاعدادية فليكن الاثار المختصة كذلك من غير حاجة الى الصورة

۱۹۰۱ ۱۹۵ الاتا نقول: على طريق المسابقة، لكن الفرق على ماذكرنا ان الاتار كتسخن الماء يعود الى اصلها عند زوال التأثير ٢ ، والصورة المائية مثلاً اذا زالت الى الهوائية ٣ لا يعود بنفسها ٤ ، وفيه بحث من وجهين:

٣/١٥٦ الاول: لم لايجوزان يكون القوى المساة بالصور اعراضاً متعاقبة متسابقة لاتتبادل الا بماسموه ٥ كوناً و فساداً - بخلاف سائر الاعراض -؟

٣/١٥٧ لايقال: تنوّع الاجسام بتلك القوى فلاتكون اعراضاً- لامتناع تقوّم الجوهر بالعرض -

تابعة لعالم الارواح والمعانى، فلم لاتكون المؤثرات تلك المتبوعة؟ وان كانت معقولة ٦ تابعة لعالم الارواح والمعانى، فلم لاتكون المؤثرات تلك المتبوعة؟ وان كانت معقولة ٦ روحانية؛ لم تكن في الجسم، هذا خلف، ثم كيف يتقوم الاجسام بها، على ان الجوهرية كالعرضية نسبة على قاعدة التحقيق؛ والفرق تبيئها بالتابعية ٧ والمتبوعية، فلم لايجوز ان يتقوم نسبة متبوعة بحقائق مثلابنسب تابعة لحقيقة اخرى، كالحركة السريعة والبطيئة ٢٠ ؟

\* 1- قوله: الدليل يعاد في اختصاصه ... الى اخره، حاصله اننا ننقل الكلام في اختصاص الاجسام بالصور النوعية، فإن كان بالفاعل المفارق فكذا الى آخر الدليل، وإن كان بصورة مختصة اخرى هلم جرا تسلسل، هذا كله فيا إذا كان على طريق العلّية، وإما إذا كان الاجتاعات السابقة معدة لافاضة الصورة النوعية؛ فلم لا يجوز أن يفاض الاثار بواسطة الاعدادات السابقة من غير وساطة الصورة النوعية - خ \* \* 7- قوله: على ان الجوهرية كالعرضية ... الى اخره، كون الجوهرية والعرضية نسبة لايقتضى جواز تقوم احدهما بالاخر، كما أن العقلية والجسمية إيضاً نسبة ولا يجوز تقوم احدهما بالاخر، فإن مظاهر الاسماء تابعة لها، فالاسماء المتبوعة تقتضى الجوهرية والتابعة تقتضى العرضية والمراتب محفوظة ولن تجد لسنة الله تبديلا، والنقض بالمركة السريعة والبطيئة في غير محله، اما على مسلك الحكيم فظاهر، وإما على مذهب اصحاب التحقيق فلان الحركة لا يتقوم بها، بل الحق تقوم الحركة بالتجليات المتبوعة من وجه وهما متقومان بالتابعة، بل التمهوم ويمتاج الى مشرب احلى وتحقيق في الاسماء المحيطة والمحاطة وليس هنا على تحقيقه - خ

١-المساوقة - ل ٢-القاصر - ل ٣-الهيولية - ط ٤-بنفسه - ط - ل ٥-سموا - ل ٣-مغفولة - ن - ع ٧-بالتبعية - ط - ن - ع - ل

وذلك ان ١ كل مظهر فهو صورة نسبة جيعة ١٠.

٣/١٥٩ الثاني: لم لايجوز ان يكون الاثار للمفارق واختلافها لاختلاف القابلات وبحسب قبولما؟

٣/١٦٠ قالوا: نحن نقطع أن تلك الاثار صادرة عن الاجسام

٣/١٦١ قلنا: لابمعني انها معدة ممنوع على ما مرّ.

٣/١٦٢ قال المتكلمون: الاثار للفاعل المختار.

ولاقى الساء ولايفعل الابالحكة كان منزها عن التردد والتأمل فى العواقب وجارياً بسنة ٢ ولاقى الساء ولايفعل الابالحكة كان منزها عن التردد والتأمل فى العواقب وجارياً بسنة ٢ اجراها ٣ المرادة بالوسائط والشروط والمعدات، ٢٠ ولن تجدلسنة الله تبديلا (٢٦-الاحزاب) ١٩٦٤ والحق ما مرّ من ان ٤ المؤثر فى الكل التنجلى الاحدى الجمعى؛ لكن فى كل نوع وشخص باعتبار اسم معين من اسماء الله؛ اليه يستند جميع احكامه واثاره، وان كان تعين الامم بحسب ٣٠ الحقيقة المنسوبة اليه في علم الله الازلى، فإن اصطلح احد بتسمية دلك بالصورة ٥ النوعية فلا مناقشة قيوان والمراسم من المناقشة قيوان والمراسم من النوعية فلا مناقشة قيوان والمراسم من المناقشة ال

٣/١٦٥ واقول: بناء على هذا ما احق قول الحنفية بالقبول في المسألتين:

۳/۱۶۶ الاولى: ان جميع الافعال والاثار مستندة الى الحق بلا واسطة، اذهو لتجليه المذكور من حيث الاسم المختص ٦ به، والوسائط معدات، وهذا من جهة الحقيقة الوحدانية الوجودية ٧ فلاينافيه التكليف المبنى على الظاهر وحكم ٤٠ الكثرة الامكانية كما زعم ٨ المعتزلة.

٩١- كما اشير اليه في الفصل الخامس - ق ٩٠- فاختصاص بعض الاجسام بصفات و آثار مخصوصة لابد في حصوله من الفاعل الحكيم والفاطر العليم من مخصص حتى لايلزم الترجيح بلامرجح ولا يبطل اخذ الحكمة والترتيب، والخصص هي الشروط والوسائط والمعدات كالصورة النوعية مثلاً على قول المشائين وهي المرادة بالسنة - ق ٩٣- خبر لكان وضمير اليه راجع الى الاسم والمراد بالحقيقة هي الحقيقة الكونية والعين الثابتة - ش - مرتبة الحقيقة - ل ٩٤- بالرفع عطف على التكليف ويحتمل ان يكون بالجر عطفا على الظاهر، تدبر - ش

۱-لان - ن ۲-جارِ بالسنة - ط ۳-جاز بالنسبة اجزائها - ن ٤-ما مرَ ان - ط - ن ٥-ذلك الاسم بالصورة - ن - ع ۲-اسم المختص - ط - اسمه المختص - ن - ع - ن ٧-الوجوبية - ن ٨-الامكانية المتعينة بحسب المرتبة ، لاكها زعم - ن ۱۹۷۷ الثانية: ان قدرة العباد كانت ۱ مؤثرة ۲ وبحسب الظاهر غير مطروحة عن قاعدة اجراء السنة الالحية، اذ لابد من ترتب احكام المظاهر والمراتب عليها، فالاثار الاختيارية من حيث الظاهر للمظاهر او بقدرتهم ٣، ولهذا جرى فنون احكام التكليف عليها؛ وهو التأثير الظاهرى المراد بتقسيم كلياته الى النكاحات؛ وامهات ١٠ نتائجه الى الحضرات، وان كان الاثار كلها بالنظر الى حضرة الوجوب والوحدة بتجلى الاحدى المتعين بحسب كل مظهر.

١٩٦٨ ٣/١٦٨ فالقول بان للعبد قدرة - لا كما قال الجهمية - لضرورة الفرق بين نحو حركة المرتعش والسلم؛ ولكن بلا اثر لها، لان التأثير لقدرة الله تعالى، ولا يجتمع قدرتان على مقدور واحد بالشخص كما قال الاسعرية؛ بخليط ؛ بين اعتبارى الوجوب والامكان والوحدة والكثرة؛ بل الحقية والخلقية؛ والتخليط و جهل و تلبيس ويفضى تجويزه الى رفع التكليف والتأسيس ٢٠ ووضع الاباحة والتناسس؛ والسعى كله في التوفيق بين الظاهر والباطن و تأنيس ذلك ٣٠، وقولهم ٢ بكسب العبد ليبنوا ٧ عليه ترتب الجزاء؛ يفيد ان لقدرة العبد مدخلا ولو في تجدده - لافي وجوده ٨-.

# 

٣/١٦٩ وذلك لان المؤثر ان كان حقا؛ سلف ٩ ان علمه وان كان فعليا - اي غير مستنبط ومستفاد من الخارجي - فهو تبع للمعلوم بمعنى حكايته اياه ومطابقته له، ثم ارادته

١-العباد وان كانت - ط - ل
 ٢- مبتداء خبره جلة يفيد - ش
 ٧- ليسببوا - ط
 ٨- وجوده والله اعلم - ل
 ٩- وان كان حقا فقد سلف - ل

تبع لعلمه ثم قدرته تتعلق بما عينته الارادة؛ ثم فعله وايجاده يعين ١ تجليه بحسب ذلك، ولاينافيه ازلية هذه الصفات؛ لما مرّ ان جيع الازمنة بالنسبة الى من هو عالم بجميع المعلومات وغير متقيد بالزمان كالان، فهذا تأثر ٢ بوجوه اربعة؛ لكن من نفسه؛ لانه من الحقائق العلمية التي هي بالنسبة اليه عينه، وهذا بعد ان يتأثير الحكيم من حيث حكمته ببعث الباعث ٣ وترجيحه الفعل ٤ والجزم به، كما يقال: اول الفكر اخر العمل.

۱۳/۱۷۰ لذا يقول: ٥ واقل ذلك التأثر استحضاره او علمه في نفسه بمايريدايقاعه، والضبط ان المؤثر اما ان ٦ يكون عالماً في نفسه بالاثر وبجميع المصالح والحكم - كالحق تعالى - او بعضها ٧ ، فاما من ٨ نفسه - كاهل الكشف من الوجه الخاص - او من غيره، فاما بحضوره ٩ الاتفاق حالة القصد الى التأثير او باستحضاره بعد القصد وتجديد حضوره، وهذه التأثرات ١٠ الاربعة ١٠ اما من الاثر فقط واما من الاثر والمؤثر فيه معاً.

۳/۱۷۱ فهذه الاقسام الثمانية منا ماهو الطارىء- كالكونى و ۱۱ الالمى المظهرى -ومنها ماهو غير الطارىء - كالعلم الازلى

٣/١٧٢ فان قلت: تأثر الحقيمة الإثر أو الؤثر المستبعد - بل عال - من وجهين: ٣/١٧٣ الاول: ان الانفعال من الغير عجز وفقر؛ والحق تعالى له القدرة الكاملة والقوة الشاملة ويفضى الى كونه محل الحوادث، تعالى عن ذلك.

الغير، التافى: ان تأثره من الباعث ولو من كونه حكيماً استكال من الغير، والمستكل من الغير، والمستكل من الغير ناقص فى نفسه، وذلك لان حصول تلك الغاية اولى من لاحصولها بالنسبة اليه، والالم يكن باعثا، ثم هذا كذلك وان فرضنا ان منفعته عائدة الى العباد، ولذا قالت الفلاسفة بانه موجب بالذات؛ والاشاعرة بان افعاله غير معللة بالاغراض،

\* 1-قوله: اما بحضوره الاتفاق .... الى اخره، مراده من الحضور الاتفاق هو العلم الابتدائي الانفعالي الذي ينال النفس من الخارج، ومن الاستحضار هو استحضار المعلوم من خزانة خياله او عقله، وهذا غير العلم الكشفي، بل هو العلم الكسبي المخزون، اي العلم الناشئي من الملكة البسيطة الفعالة – خ

۱-بعین- ن - ع ۲- تأثیر- ن - ط ۳-بنعتناعت - ل ٤-العقل- ل ۵-نقول- ل - ن - ع ۲-لان - ط ۷-ببعضها - ن - ع ۸-فی - ط - او لم یکن بل ببعضها فاما فی - ل ۹-بحضور - ط - بالحضور - ل ۱۰-التأثیرات - ط - ن - ع ۱۱-او - ل لكنهم قالوا: المصالح الشرعية القياسية عائدة الى العباد، وهو لايسأل عما يفعل (٣٣الانبياء) والاستكال في عودها اليهم ممنوع، فان من صار بذل الالاف له ملكة صادرة بلا
تأمل، لا يكون ببذل فلس لمستحق مستكلاً بوجه، ولاشك ان نسبة حاله الى وجود الحق
نسبة اقل شئى الى غير متناه، فاين استكاله به ١٠؟

٣/١٧٥ قلت: اما الانفعال فقد مرز انه من بعض اسمائه وصفاته للبعض - لا لذاته الغنية عن العالمين - والتوقف والتأثر فيا بن الصفات التي هي الاعتبارات لايوجب الفقر والعجز في الذات؛ ولاكونه عل الحوادث، لان الصفات نسب اعتبارية تقييدية - لا امور عققة قائمة بذاتها كها زعم-.

٣/١٧٦ واما الاستكال الحال؛ فما ١ به يحصل له بسبب غيره كال لايكون مقتضى ذاته، اما اذا كان مقتضى ذاته من حيث كاله وحكمته - ولو بشرط بعض المراتب والمظاهر سواء عادفائدته الى الخلق او الى الحق - اكن من حيث الحقائق المظهرية التى هى فى علمه عينه - فلا عال، واليه اشار الشيخ قدس سره فى تفسير الفاتحة فعلى هذا نحو قوله تعالى: وماخلقت الجن والانس الا ليعبدون (١٥-الفاريات) و: خلقت الخلق لاعرف، حقيقة عندنا لما سيجئ: ان الباعث على خلق العالم كمال الجلاء والاستجلاء ٢٠، لا انه مجاز من باب: فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدوا وحزنا (٨-القصص) كما ظن.

٣/١٧٧ ثَم نقول: ومراتب التأثير على حذف المضاف؛ اى مراتب تأثر التأثير اربعة: ٣/١٧٨ الاولى: تأثر في نفس المؤثر بالتصور المطلق الروحى - سواء كان طارئاً بحسب بعض الاوقات؛ لكن بلا نظر وكسب، او لم يكن طارئاً-

٣/١٧٩ الثانية: تأثر في الذهن والخيال، ان كان المؤثر ذا ذهن وخيال - كالانسان -

١٤ - الايختص هذا البيان بالمصالح الشرعية، فإن نسبة تمام مراتب الوجود إلى الحق تعالى ليست الا نسبة الله شي الى غير المتناهى، بل لانسبة بينه تعالى شأنه وبين الاشياء - كها حققنا في بعض رسائلنا - وليس ماذكره الاشاعرة الا لقصور نظرهم والحادهم باسماء الله وكفرهم به تعالى شأنه - خ ٢٠ - التجلى الحي هي الجلاء، اى ظهور ذاته لذاته، واستجلائه عبارة عن ظهور ذاته لذاته في التعينات - ق

٠ ٣/١٨٠ التالثة: تأثر في الحس - ان كان من اهله -

٣/١٨١ الرابعة: تأثر جامع للثلاثة.

٣/١٨٢ قيل: هذه المراتب الاربعة بعد مرتبة العلم الالمي الازلى، فالمراتب بذلك خس. ٣/١٨٣ قلت: المراد بنفس المؤثر ذاته؛ فهو شامل للحق تعالى واليه اشار قولنا: او لم يكن طارئاً، فان ما لم يكن طارئاً كان ازلياً فلايتصور الا في الحق تعالى.

٣/١٨٤ ثم نقول: وهذه المراتب الاربع بعينها مراتب التصورات.

٣/١٨٥ فاولاها التصور المطلق الروحى و الفطرى البديهى، اما كونه روحيا؛ فلبساطته، واما كونه فطرياً بديهياً؛ فلحصوله بلاتوسط القوى البدنية، وهذا هو الذى جعله الشيخ قدس سره فى تفسير الفاتحة قسماً ثانياً فقال: ١ ثم التصور البسيط النفساني الوحداني - كتصوراصل كلى - يكون مبدأ لتفاصيل فروعه التي يتمكن من ذكرها - مع عدم استحضار جزئياتها - وانما يتشخص في الذهن بعد التصور ٢ قليلا قليلا.

٣/١٨٦ فان قلت: فاين القلم الذي جعله في التفسير اول الاقسام وهو الشعور الاجالي الوحداني وهو استشراف العام على ظاهره وكاطنه من سرّ الجمعية وحكم النور من خلف استار ٣ احكام كثرته؟

٣/١٨٧ قلت: انما لم يذكره همنا لما قال الشيخ قدس سره فيه: انه ليس تصوراً علميا، بل ادراك روحاني جلي من خلف حجاب الطبيع والعلائق ٤، فلايدخل ف مراتب العلم الا باعتبار القوة القريبة من الفعل ١٠.

٣/١٨٨ وثانيتها: التصور الذهني الخيالي ٢٠ ، وهو التصور الجزئ؛ لكن بالقوة الباطنة كالمتخيلة، فنسبته الى الذهن - لانه قوة بدنية - معدة للادراك الباطني؛ والذكاء

١٩ - قوله: بل ادراك روحانى، اقول: وهو السرّ الوجودى الاحدى الجامع للحقائق، لكنه محجوب بالعلائق الجسمانية والحجب الطبيعية، وليس هذا هو العقل الهيولانى باصطلاح الحكيم - كما احتمله شيخنا العارف دام ظله - وان يوهمه قوله: الا باعتبار القوة القريبة من الفعل-خ ٥٠ - قوله: وثانيتها التصور الذهنى .... الى آخره: اقول: يفهم من هذا ان الخيال على المعنى المصطلح عند الحكماء وهو مخالف لما حقق الذهنى .... الى آخره: اقول: يفهم من هذا ان الخيال على المعنى المصطلح عند الحكماء وهو مخالف لما حقق الذهنى .... الى آخره: القول: بالارادة (ف)

١٦٨ ٢ - عند الشروع - ل ٣ - انتشار - ل ٤ - الخلائق - ل

جودته، والى الخيال، لانه يأخذ مدركات الحس ويحكيها بصور مثالية الطف من الحسية، كما يحكي المعاني الروحانية بصور اكثف منها.

٣/١٨٩ وثالثتها:التصور الحسي، وهو ادراك المحسوسات باي حاسة كان من الحواس الخمس الظاهرة المشهورة

٣/١٩٠ ورابعتها: الجامع للكل، اى التصور المركب من هذه الاقسام التي هي اشعة
 انوار العلم في مراتب القوى باحدية الجمع - كذا في تفسير الفاتحة ١ -

٣/١٩١ فان قلت: ذكر الشيخ الكبير رضى الله عنه في التدبيرات الالهية في المملكة الانسانية ٢: ان الحواس تأخذ جميع المحسوسات فتؤدبها الى الحس المشترك وهو صاحب خراج الخيال، فيرفعها في خزانة الخيال، ويسمى المحسوسات حينئذ بالمتخيلات

٣/١٩٢ والخيالصاحب خراج ؛ تحت سلطان الذكر فيحفظها، ويسمى بالمدركات ٣ او المحفوظات، وهو صاحب خراج؛ تحت سلطان الفكر فيعرضها عليه فينشرها ؛ ويسأل الرعية ويفرق بن الحق والباطل، ويسمى بالمتفكرات.

٣/١٩٣ والفكر صاحب خراج؛ تحت سلطان العقل، فلما عرض عليه ماجاء به من العلوم والاعال مفصلة؛ هذا عمل البصر وهذا عمل السمع وهذا عمل اللسان وغيرها، انتقل اسمها الى المعقولات فيأخذها العقل الذى هو الوزير ويأتى به الى الروح الكلى القدسى، فيستأذن له النفس الناطقة فيدخل فيضع جميع المعقولات بين يديه ويقول: السلام على السيد الكريم والخليفة، هذا وصل اليك من تأدية ٦ حضرتك على يدى عالك، فيأخذها الروح فينطلق الى حضرة القدس فيخر ساجداً ويرفع رأسه فيسقط ١٧الاعمال من يده، للدهش الذي يحصل له في ذلك التجلى، فينادى: ماجاء بك؟ فيقول: اعمال فلان بن فلان،

1- قوله: باحدية الجمع، ليس المرادبها المرتبة الكاملة الغيبية للنفس، كما هي احدى اطلاقاتها، بل المرتبة المحيطة المبسوطة على جميع المراتب بحيث لا يشغلها شأن عن شأن، وهذا البسط يؤكدا لجمعية الاحدية - خ ٢ - ص ١٨٧ ـ قوله: فان قلت: ذكر الشيخ الكبير ... إلى آخره: حاصلة: انه ليم لم يذكر الواهمة كها ذكرت في الحكمة والعقل، مع ان الشيخ الاكبر ذكر في التدبيرات الالحية كلاماً يدل على ان مرتبة الادارك للحس ثم الخيال ثم الذكر ثم الفكر ثم للعقل ثم للروح (ف) ٣- المذكورات «التدبيرات» ٤- فيسترعها - ط - ل ويسيرها ويخلصها «التدبيرات» ٥- فاخذها - ل - بادية «التدبيرات» ٧- فتقع «التدبيرات»

فيقول الحق تعالى: قابلوه بالامام المبين الذي كتبته قبل أن اخلقه؛ فلايغادر حرفاً واحداً، فيقول: ارفعوا زمامه في عليين، فيرفع، وهذا في سدرة المنتهى، واما أن كان في تلك الاعهال مظالم ومالا يليق به فلايفتح له ١ ابواب السهاء - ومحل وصولها الفلك الاثير - ثم يؤمر بها فتودع بها في ٢ سجين .... إلى اخر ماقال.

٣/١٩٤ والغرض ان المفهوم منه ان مراتب الادراك: الحس ثم الخيال ثم الذكر ثم الفكر، وان قدم الفكر على الذكر في رسالة الجندى قولاً بان الفكر ينقد فيؤدى الى الذكر ليحفظ ٣، ولكل وجه، لكن القدس البارثها ثم العقل ثم النفس الناطقة ثم الروح الخليفة، فلم اقتصرتم ههنا موافقاً التفسير الفاتحة على الثلاث او الاربع والجامع؟

٣/١٩٥ قلت: لان المقصود بالذكر ههنا مراتب الادراك وذلك بحسب حال المدرك اما كلى او جزئ، والثانى اما بالفرة العاطنة - فهو خيالى -- او الظاهرة -- فهو حسى -- والكلى هو النفسانى والروحانى والسرى، ولذا سماه الشيخ قدس سره فى التفسير نفسانياً وفى مفتاح الغيب روحانيا، ولا امكان للزيادة عليها الا بنسبة جمعها، فاما الحفظ للذاكرة والتصرف للمتفكرة ٧٤ فليس بادراك، بل امر اخر موقوف عليه

۳/۱۹۹ ويدل على ان الكلى الذى جرده العقل عين ۱۸ النفسانى ومافوقه ماذكره الشيخ قدس سره فى التفسير ١: ان الحق تعالى اذا شاء ان يوصل امراً الى انسانٍ بتوسط انسان اخر او غير انسان – ولكن من هذه المراتب – تنزل ذلك الامر من الحضرة العلمية تنزلا معنويا حدون انتقال – فيمر على مراتب التصورات المذكورة حتى اذا انتهى الى الحس تلقاه السامع بسمعه – ان كانت الاستفادة باللفظ – او ببصره – ان كانت بطريق الكتابة او حركات الاعضاء او غيرها – ثم انتقل الى التصور الذهنى ثم الى النفسانى، فجردته النفس عن شوائب احكام القوى، فلحق بمعدنه الذى هو الحضرة النفسانى، فجردته النفس عن شوائب احكام القوى، فلحق بمعدنه الذى هو الحضرة

۱- مالابليق فلايفتح لها «التدبيرات» - ل ۲- فتودع في «التدبيرات» - ل ۳- فيحفظه - ن - ع ٤- القدس - ل ٥- ثم للعقل ثم للنفس الناطقة ثم للروح - ط ثم للعقلوهو النفسالناطقة ثم للروح- ل ٣- فلم اقتصر ثم موافقاً - ل ٧- للمفكرة - ل ٨-هو - ن - ع ٩-ص:١٦٨ العلمية، بل ارتفاع احكام القوى عين رجوعه الى معدنه، فانه فيه ١٥ مابرح. ٣/١٩٧ ثم اذا لحق بالمعدن ادركه المستفيد من الكتاب ١ او الخطاب ثابتاً في مستقره بحكم عينه الثابتة المجاورة لذلك الامر في حضرة العلم، وانما تغدر هذا الادراك قبل الدروج والعروج مع حصول المجاورة المذكورة للقرب المفرط وحجاب الوحدة، اذ الغيب الالمى لا يتعدد فيه شئى؛ فلا يضبطه النفس ٢٠، بخلاف ما اكتسب حال التنزل والمرور على المراتب هيئة ٢ معنوية وصفات صابغة ٣ يصير له تميز به يتأتى للنفس ضبطه وادراكه وتذكرة ٤ في ثانى الحال، وقد تعذر قبله لعدم تعيند هذا كلامه.

٣٠١٩٩٨ كا ذكرت في الحكة -؟

٣٠ ١٩٩ ٢/١٩٩ قلت: لإن المتخيلة يشملها ١٠٠ ، فإن المراد بالخيال؛ القوة الباطنة المدركة للجزئيات، على إن المدرك الباطني معنى كلى و يحصل جزئيته بالتعلق بالمحسوسات بإن يحكيه الخيال بصورة تناسبه، ولذا قال الجندي في رسالته: المتخيلة في مقدم الدماغ والحافظة في مؤخره؛ والمفكرة في وسطه، ولم يذكر قوة الحرى مدركة جسانية باطنية.

٣/٢٠٠ وهمهنا تنبيه شريف و كره الجنائي وهو: ان حال النفس الناطقة مع قواها المبثوثة في المبثوثة في المبثوثة في طبقات السموات واركان الامهات والمولدات الموكلة للحفظ والتربية، وهي الملائكة التي ٦

#1- فانه مابرح - ط - ل - كذا في النسخة بدون لفظة فيه، اى المعدن على حاله داغاً ثم ينتقل من مقامه، وفي التفسير: فانه فيه مابرح، اى ذلك الامريكون في المعدن داغاً ولم ينتقل عن معدنه، واما الاحكام اللاحقة به قضت عليه بقول النعوت المضافة اليه من المرور والتنزل وغيرهما - ش #1- قوله: واما تعذر .... الى الحصل الادراك الامتيازي الاسمائي الا بالتجليات الاسمائية؛ لافي الحضرة الواحدية ولافي الحضرة الكونية، وعند اضمحلال الاسماء والصفات في احدية الجمع لاحكم الا للاسماء الذاتية، فالامتياز والادراك والمدرك والمدرك كلها حكم الاسماء في الظهور بالواحدية، والاسماء الذاتية عند التجلي بالاحدية الجمعية وعند صعق السموات والارض ومن فيهن فلاحكم اصلا - لا للاسماء ولا للاعيان - وهذا غير الصعق الحاصل بالنفخ عند احتجاب القلوب - خ به ٣- فعليذا تكون الواهمة متدرجة في النفسائي والعقلائي كما اختاره صدر المتألمين في الاسفار وغيره وحققه ببيان دقيق، فارجع - ش به الحديدة الخيال في الواهمة والحس المشترك - ش

۱ – الكتابة «التفسير» ۲ – هيئات – ن – ع – «التفسير» ۳ – أى الصفات التي انصبغ ذلك الامر بها – ش – صفات انصبغ بها «التفسير» ٤ – تذكرة «التفسير» ۵ – كله ـ ل ۲ – الذين – ن – ع – ل قال الله تعالى ١: لا يعصون الله ما امرهم ويفعلون ما يؤمرون (٦-التحريم) كذلك ويترق منه الى ان الحق تعالى مطلع على كل كلى وجزئى من اسرار المخلوقات؛ لا يعزب عن علمه مثقال ذرة فى الارض ولافى السموات بالطريق الاولى، لان المخلوق مع انه ملازم ٢ العجز والفقر اذا كان مطلعاً على جميع مافى مملكته؛ فالحالق اولى بان لا يفوته علم شئى، كما قال تعالى: الا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير (١٤-الملك) ويكون الكل فى عبادته وطاعته وغت امره ونهيه، كما قال تعالى: كل له قانتون (١١٦-المبقرة) وان من شئى الا يسبح بحمده (٤٤-الاسراء) والى هذا التنبيه اشار قوله صلى الله عليه و آله؛ من عرف نفسه فقد عرف ربه.

۳/۲۰۱ ثم نقول: واتما اضفنا ذكر مراتب التصورات الى مراتب التأثر ۳ لتساوى مراتبهما في العدد ولسر اخرى خني هو اقرى جامع بينهما.

۱۹۷۰۲ فيمكن ان يقال هو الدكل تصور تأثر بالتعلق ٤ الخصوص والتقيد المعقول او المحسوس، وان يقال: التصور المن كان فعليا يستتبع التأثير؛ وان كان انفعالياً يستتبعه التأثر ٢ ، فبينها علاقة وشيجة في وان عقال: لا تأثير ولا تأثر الا بالجمعية، فالتأثير من حيث الجمعية الاسمائية والتأثر من جهة جمعية الحقائق الكونية؛ ومعدن الجمعيتين الحضرة العلمية، فنها التركيب واليها التحليل كما مرة، ولا يعنى بمراتب التأثير الا مراتب التركيب والتحليل، وان يقال: سيجئى ان كل علم يستلزم العمل وذلك تأثير و تأثر فيكون مراتبه كمراتبها، والله اعلم بما هو مراد الكل.

٣/٢٠٣ تأنيسه: قولهم: ان الغاية علة فاعلية ٧ الفاعل وان كل عمل مسبوق بالخطور ثم الميل ثم العزم ثم الجزم ثم الاقدام.

٣/٢٠٤ والا وَلان ضروريان فلايترتب عليها الجزاء، كما قال صلى الله عليه و آله: اللهم ^ هذا قسمتي بما املك، فلاتؤاخذني بما لا املك.

♦١- اى : الرحم المشتبكة المتصلة.

 ۵۰۲۷۰ والنالاتة الاخيرة اختيارية، فان غلفت ۱ عن العمل المقصود لمانع خارجى؛ يترتب عليها في الحسنة ثواب العمل فضلاً؛ وفي السيئة عقاب مقدماتها عدلا، لذا ورد قوله تعالى: وان تبدوا ما في انفسكم او غفوه بجاسبكم به الله (۲۸٤ - البقرة) وان تخلفت ۲ عنه بتركه الاختيارى؛ يترتب عليها ثواب المقدمات فضلا؛ ولاعقاب اصلا ۱۰.

٣/٢٠٦ ومن تأنيساته: ان مراتب الادراكات اما كلية - وهي اصلية ٣ في الواجب والمبادي العالية ومستنبطة ٤ من الجزئيات في الانسان - واما جزئية بتوسط الالات البدنية، فاما ظاهرة بالحواس الظاهرة واما باطنة بالحواس الباطنة، وقد يصح ٦ الافتراق من بعض الوجود

## الفصل التاسع ف ان الاثر لا يكون لم جوده فقط

٣/٢٠٧ تأييده اولاً: ان التأثير بحسب الاقتضاء، والوجود من حيث هو لا يقتضى خصوصيته، لانه اعم العام، وكل عام فاختصاص ليانه ٧٠

٨ ، ٣/٣ وثانياً: لانه لو اثر فاما في مثله او ضده - وهما منتفيان لما مز - كيف! ولامثل له فلاند له ٢٠ ، لانه المثل المساوى ولاضد له، اذ غير الوجود اما عدم محض او شئى تعلق به الوجود ٥٠ . والاول ٤٠ لاشئ، فلايصلح ٨ اثراً، والثانى ٥٠ وجود عرض عليه النسبة؛ ١ والنسبة عدمية، فلم يبق في الوجود الا الوجود

٣/٢٠٩ وثالثاً: ماذكره الشيخ قدس سره: ان كل اثر نسبة بين المؤثر والمؤثر فيه، وكل نسبة فتحققها بغيرها - اعني المنتسبين - فتحقق الاثر بتحقق المؤثر، والجائز ان

١٤-على المقدمات في السيئة في صورة تركه الاختياري - ق ٢٠-اى الند هو المثل المساوى - ق
 ٣٤-قوله: أو شئى تعلق به الوجود ليس معناه ماذكره، بل معناه: شئى عرض له وجود، فحينئذ المحذور الذي ذكره راجع الى مايبينه في الوجه الرابع، فافهم - ق ٤٤-اى غير الوجود - ق ٤٥-اى شئى تعلق به الوجود - ق

۱-خلت \_ ل ۲-خلفت - ط - خلت - ل ۳-اصل - ن - ع ٤- من العقل من - ل ٥- قلت ـ ل ٥- أصل - ن - ع ٤- من العقل من - ل٥- قلة ـ ط ـ ل ٩ - نسبة - ل

يتحقق النسبة بتحقق الوجود، لان النسبة عدم والوجود لايصدر عنه العدم لما مرّ.

٣/٢١٠ ورابعاً: ان الوجود لو اثر فامًا في الوجود المطلق؛ وهو تحصيل الحاصل كما مر، واما في الوجود المقيد؛ ولايقتضيه من حيث اطلاقه، واما في العدم؛ وهو لايصلح اثراً له.

٣/٢١١ فنقول: بللابد من انضمام امر اخر خفي،اي قيد واعتبار نسبي عدمي الي الوجود، لان النسبة عدم يكون هو المؤثر في تعيّن المؤثر فيه وخصوصيته، وذلك ١٠ ان ١ اعتبرنا امتياز المراتب والمظاهر، او ٢٠ يتوقف عليه تأثير الوجود؛ توقف المشروط على الشرط، كما صرح به في النفحات، كالنسب الاسمائية المتعينة حسب تعين القوابل والمراتب، وذلك ٣٠ اذا اعتبرنا الامر الحقيق لا النسي، وهو ان المؤثر هو الحق والبواقي شروط ومعدات. ٣/٢١٢ فان قلت: كل ٤٠ من الامرين لايتصور في اول مخلوق - كالقلم الاعلى - اذ لا

آخر تمة لينضم اليه.

٣/٢١٣ لايقال: تعين نسبة السية من حيث حقيقة القلم الاعلى؛ فاتّر الوجود فيها لانضهام تلك النسبة.

٣/٢١٤ لانا نقول: ننقل الكلام ال تعينها من غيب الحق واطلاقه، فانها ان كانت وجودية ٢ تعيّن عن الوجود مثله، وان كانت عدمية تعيّن عنه ٣ ضده، ولانعني بالاثر الا التعين - كما سيظمر -؟

٣/٢١٥ قلت: الكلام الجامع فيه انه لما كانت التعينات العلمية المسهاة بالحقائق ازلية غير مجعولة؛ كانت التعينات الاسمائية التي بحسبها ايضاً ازلية غير مجعولة، فلايسمي اثاراً.

٣/٢١٦ ثم أن الحقائق لعدميتها في انفسها لم تنصف بالاثرية والجعل ولم يقدح في وحدة الحق؛ ولوجودها العلمي صحت مناطات ؛ للتعينات الاسمائية التي هي الاعتبارات

◄١-اى كون ذلك الامر الاخر مؤثراً فيا اذا اعتبر بامتياز المراتب والمظاهر عن صاحب المراتب والمظاهر، وقلنا بعلة الغير - ش - \* ٢ - عطف على قوله: يكون هو المؤثر، والجملة كالمعطوف عليها صفة لامر اخر، وضمير عليه راجع الى الامر الاخر - ش ٣٠-اى القول بالتوقف والشرطية - ش ٤٠-اى المؤثرية والشرطية - ش

١- اذا - ن - ع ٢- ان كانت التعينات وجودية - ل ٣ - عن الوجود - ط ٤ - صح كونها متعلقات - ن - ط - ع

النسبية المعتبر انضامها الى الوجود في حصول المرتبة الالهية التي بها ١٥ وبنسبها المعتبر عنها بالاسماء ظهرت منه التعينات العينية ١ على مراتبها، وكان وصف الشيخ قدس سره ذلك الامر بالخفاء اشارة الى انضياف ٢ هذه الوسائط بتينك ٢٠ الجهتين، وتمثيله الحسى ماسلف من تعين الضوء في الجدار من الشمس لامطلقا، بل عند انضهام المقابلة التي هي نسبة عدمية.

۱۷۲۲۱۷ فلهذا نقول: لما كان امر الكون منحصراً بين الوجود والمرتبة وتعذر اضافة الاثر الى الوجود فقط بما سلف من الوجوه تعين الاضافة الى مرتبة الوجود المطلق وهى الالوهية المفسرة بالاستغناء عن جميع الاغيار واستناد الكل اليه بالافتقار، فلذا اشتملت على الجلال والجال والكال، وانما كانت مرتبته لما سيتحقق ٣: ان موجودية كل موجود بالوجود، ووجود الوجود ليس بغيره، والا اجتمع الوجودان؛ فهو بذاته؛ وكل ما وجوده بذاته كان له الالوهية بالنسبة الى جميع ما وجوده بغيره، فالى الالوهية ونسبها الاسمائية بستند الاثار بالاعتبارين ٣٠ المذكورين.

٣/٢١٨ واتما قلنا امر الكون منحصر بن الوجود والرتبة لما قال الشيخ قدس سره فى التفسير ؟: ان ٥٠ كل موجود كان ما كان فله ذات و و تبة فذاته حقيقته باعتبار كونها على الحقائق التابعة، والمرتبة عبارة عن حقيقته ايضاً - لامن حيث تجردها - بل من حيث معقولية نسبها الجامعة بينها ٥٠ وبين الوجود المظهر ٦٠ ؛ ظهرت بوجود ٧٠ واحد تعين ٥

\* ١- بها متعلق بقوله: ظهرت ، وكذلك قوله: بنسبها، وجلة ظهرت صلة لقوله: التي، وضمير بها وبنسبها راجع الى الالهية، وضمير عنها راجع الى النسب، وضمير منه فى قوله: ظهرت من الحق التعينات العينية على مراتبها بالمرتبة الالهية ونسبها التي يعتبر عن تلك النسب بالاسماء، فافهم - ش \*٢- اى للعدمية النفسية وللوجود العلمي - ش \*٣- اى اعتبار المؤثرية والاعداد والشرطية - ش \*٤- هذا تعريف للمرتبة الكونية لا الالوهية كما لا يخنى - ش \*٥- ان الحقيقة - ش \*٣- اى يظهر الحقيقة - ش \*٧- أى الحقيقة ظهرت بوجود واحد فى حد نفسه تعين وتعدد فى مرتبة الحقيقة وبحسب الحقيقة، الا انه اذا اعتبر بحرداً بتعدد فى نفسه، وتوضيح العبارة بنى على نقل عبارة التفسير بعينها، قال فى التفسير: ان كل موجود كان ماكان فله ذات ومرتبة، وللمرتبة احكام تظهر فى وجوده المتعين بحقيقة الثانية، فتسمى آثار تلك الاحكام في ذات صاحبها احوالاً، والمرتبة عبارة عن حقيقة كل شئى - لامن حيث تجرده - بل من -

١٣٥ : ٣٠ - ل ٢٠ - اتصاف - ن - ع - ل ٣٠ - مرتبة لما سنحققه - ط - ل ٤٠٠٠ - ١٣٥ : ١٣٥
 ١٨٠ - المظهر لها والحقائق التابعة لها وذلك لما بينا ان الموجودات لبست بامر زائد على حقائق مختلفة ظهرت بوجود واحد تمين وتعدد - ل

وتعدد في مراتبها وبحسبها، ثم ان لكل ذاتٍ احوالاً ولكل مرتبة احكاماً، فالاحكام ١ اثار المرتبة ٢ واثار تلك الاحكام في ذات صاحبها احوال.

۱۹۲۱۹ منقول: للحق سبحانه ذات ومرتبة ۱۰ هي معقولية نسبة كونها ۱۳ الها، وهي الالوهية، واثار ۲۰ تلك الالوهية، واثار ۱۰ تلك الالوهية، واثار ۱۰ تلك الاحكام في ذاته سبحانه - لامن حيث تجردها اذ لاكلام فيه بل من حيث تعلقها بالخلق فن جهة انهم مظاهره - احوال - كالرضاء والغضب والفرح والاجابة وغير ذلك - ومن جهة استنادها ۱۳ الى المرتبة التي هي الالوهية - كالقبض والبسط والاحياء والاماتة واللطف والقهر وغيرها - الى هنا كلامه.

٣/٢٢٠ وقال في النصوص ؟ : حقيقة الحق صورة علمه بنفسه من حيث تعينه في تعقله نفسه ٥ باعتبار توحد العلم والعالم والمعلوم، وصفته ٥٠ الذاتية التي لاتغاير ذاته

- حيث معقولية نسبتها الجامعة بينها وبين الموجود المظهر لها، والحقائق التابعة لها، فانه قد بينا ان بعض الحقائق تابع للبعض وان التابعة احوال للمتبوعة وصفات و ايضاً ان الموجودات ليست زائد على حقائق يختلفة ظهرت بوجود واحد تعيّن وتعدد في مراتبها و في النقل اختلال اس فتأمل حتى تظهر لك معنى العبارة، وفي النقل اختلال - ش

به ١- اى المرتبة عبارة عن معقولية نسبة كونه الها - ش ٢٠ - مبتدا خبره احوال - ش ٢٠٠ قوله: ومن جهة استنادها: عطف على قوله: فن جهة انهم مظاهره، لا يخفى عليك ان هذا الكلام بظاهره غير تام يجتاج الى خبر للمبدأ الذكور وهو اثار ذلك الاحكام وفى النتيجة الموجودة عندنا قد كتب فى ذيل تلك العبارة حاشية وهى هذه: الجهة ايضا احوال حذفها لذكرها سابقا انتسبت ولا بد لتوضيح الكلام من نقل عبارة الشيخ بعينهاء قال الشيخ فى التفسير بعد ما نقلتها سابقا: وللحق ذات ومر تبته عبارة عن معقولية نسبة كونه الها من حيث هى همهاة بالالوهية، وللحق سبحانه من حيث هى اثار للمألوهين وصفات لازمة يسمى احكام الالوهة، وذاته سبحانه من حيث بهى الاعتبارات المقيدة وعدم تعلقها بشى وتعلق شى بها لعدم المناسبة لا كلام فيها - كها مرّ ببانه غير مرة - ومن حيث معقولية نسبة تعلقها بالخلق وتعلقهم بها وبحسب احوالهم من كونهم مجاليه ومظاهره ينضاف اليها احواله، كالرضى والغضب والاجابة والفرح وغير ذلك عبر عنها بالشئون كونهم مجاليه ومظاهره ينضاف اليها احواله، كالرضى والغضب والاجابة والفرح وغير ذلك عبر عنها بالشئون وينضاف اليها من حيث اثار مرتبتها التى هى الالوهية فى كل مؤثر فيه صفات يسمى احكام المرتبة كالقبض والبسط والاحياء والاماتة والقهر واللطف ونحو ذلك، فاعلم واستحضر هذه المقدمة الكلية لتنفع بها ان شاء الله والنسط والاحياء والاماتة والقهر واللطف ونحو ذلك، فاعلم واستحضر هذه المقدمة الكلية لتنفع بها ان شاء الله والمها والمها والاحياء والاماتة والقهر واللطف ونحو ذلك، فاعلم واستحضر هذه المقدمة الكلية لتنفع بها ان شاء الله والمناخرة المده المنازة المؤلمة المنازة المرتبة التى هى الالوهية منازه من عبارة المنازة ال

١- ذات احوال ولكل مرتبة احكام-ط-ل ٢- المترتبة -ل ٣- كونه-ن-ع ٤- ص٥٦ ٥- بنفسها «النصوص»

احدية جمع لا يتعقل ورائها جعية ولانسبة ولااعتبار؛ والتحقق بشهود هذه الصفة ومعرفته ١ تماماً انما يكون بمعرفة ان الحق في كل متعين قابل للحكم عليه بانه متعين بحسبه؛ مع العلم بانه غير محصور في التعين وانه من حيث هو غير متعين حال الحكم عليه بالتعين -لقصور ١٠ الادراك - وهذا هو صورة علمه بنفسه.

٣/٢٢١ وحقيقة الخلق عبارة عن صورة علم ربهم بهم؛ وصفتهم الذاتية الفقر المثمر لمطلق الغني ليس كل فقر ٢٠، فافهم، تم كلامه

۳/۲۲۲ فان قلت: فرتبة الوجود التي ٢ هي المؤثر لاشك انها غير الحق سبحانه؛ فتكون اثراً؛ فلابد لها من مرتبة اخرى ٣٠؛ وهلم جرا، بل جميع المراتب المؤثرة لابد لها من مرتبة مؤثرة فهي خارجة وداخلة معاً وهو محال، فلابد ان يكون المؤثر فيها غير المرتبة.

۳/۲۲۳ قلت: المراتب كلها ما امور معقولة غير موجودة في اعيانها، فلاتحقق لها الافي العلم - كاعيان الممكنات قبل انصباغها بالوجود العام المشترك - وبذلك تتميز مه من الارواح والصور التي لها وجود في اعيانها - بخلاف المراتب والنسب الاسمائية - فتسقط مطالبة المؤثر فيها، واذا لم يكن الاثر الأقلم ثن المائية المؤثر فيها، واذا لم يكن الاثر الأقلم ثن المائية المائية الوباعن وصعوبة ادراكه لشي في شي الالباطن في ظاهر، حتى لو اضيف الي ظاهر لغموض سر الباطن وصعوبة ادراكه بدون الظاهر، فمرجعه في الحقيقة الى امر باطن منه مماو فيه.

۱ - معرفتها «النصوص» ۲ - الحق التي - ل

٣٠/٢٢٤ نقول ١٠: ومنشأ ٢٠ الاثر الالهى لا يجاد العالم الذي هو ينبوع ٣٠ جميع الاثار ومعدنها الذي يسرى الاثار منه ١؛ هو باعث المحبة الالهية المستفادة من قوله تعالى: فاحببت اناعرف؛ الظاهرة ١٠٠ الحكم في الوجود العام؛ المقترن باعيان الممكنات، وهي ٥٠ عبة كال الجلاء والاستجلاء المعتر عن حكمه تارة بالعبادة واخرى بالمعرفة، كما فشر قوله تعالى: وما خلقت الجن والانس الاليعبدون (٥٦ – الذاريات) بها ٢.

۱۳/۲۲۰ ما ۱۰ تفسير الكمالين فما قال الشيخ قدس سره فى التفسير ۲: ان كهال الجلاء ۷۰ هو كهال ظهور الحق بالانسان الكامل؛ و كهال الاستجلاء عبارة عن جمع الحق بين شهود نفسه بنفسه فى نفسه وفيا ۱۰ مامتاز عنه، فيسمى بسبب الامتياز غيراً ۱۰ ولم يكن

 ١٠ - تفصيل المقام في الفصل الاول من الباب ق ٣٢ - مبتدأ خبره هو باعث نحبة الالمية - ش ٣٠− قوله: الذي هو ينبوع: صفة للاثر الالحي و كذلك قوله: الذي يسرى الاثار .... الى اخره، صفة له، اي منشأ توجه الحق لايجاد العالم هي انحبة الالهية التي هي باعثة على التوجه والطلب والظهور متعلقة بكال الجلاء والاستجلاء، فاضافة الباعث الى الحبة الالمية بيانية كالمدل عليه قوله فيا بعد، واما كون التوجه الايجادي الذي عبتها باعثة عليه .... الى اخره، ويحتمل أن يكون الإضافة للمغايرة بتقدير اللام على أن يكون المراد بالباعث المنشأ هو التجلي الذاتي الكمالي الاطلاقي الموجب فلعلم بشمود كال الجلاء والاستجلاء والتوجه يجثي بها فالتجلي الحي منبعث منه ويزول عنه ذلك الاحتال ماينقل عن الشيخ في التفسير وهو قوله: ان الحق تعالى لما علم كل شئي من عين علمه بذاته نظر .... الى اخره، واليه يشير ايضاً قوله في التفسير: إن مبدأ التوجه الالمي للايجاد صدر من علمه ينبوع الوحدة باحدية الجمع وتعلق بكمال الجلاء والاستجلاء المعبر عن حكمه تارة بالعبادة وتارة بالمعرفة وهو قوله تعالى: وما خلقت الجنّ والانس الاليعبدون، بالتفسيرين، والظاهر بهذا التوجه من غيب الحق هو الوجود المنبسط على الاعيان لاغير، انتهى، ولكن الظاهر من كليات الشارح المحقق هو الاحتال الاول، فافهم – ش 28- قوله: الظاهرة الحكم: صفة للمحبة الالهية ، حاصله: أن منشأ الاثر الآلمي لايجاد العالم هو باعث الحبة الالهية الظاهرة الحكم ف الوجود المقترن باعيان الممكنات، يعني ان السبب للايجاد الطلب الذي تضمنه التجلي الحي الالهي وطلب الحقائق الكونية من الحق تعالى بحكم ماسري فيها من اثر التجلي الحبي ظهور اعيانها ومافيه كيالها على حسب استعدادها وقبولها للتجلي الوجودي، فحيننذ حصلت المقدمتان الطلب الالمي الذي تضمنه التجلي بصفة الفعل، والاخرى الطلب الاستعدادي الكوني بصفة القبول، فحصلت النتيجة - ش يه ٥ - اي الحبة الالهية - ش ١٦٠ متعلق بفسر، اي كها فسر قوله: وما خلقت الجن .... الاية، بالمعرفة - ش ٧٠- اي حضرة وحدانيته - ش ه٨-عطف على في نفسه، اي بين شهوده نفسه فيا امتاز عنه - ش ه٩-قوله: وكيال الاستجلاء، ليس مطلق جمع الحق جل اسمه بين شمود نفسه منفسه في نفسه وفيا امتاز عنه كيال الاستجلاء ولامشاهدة الغير نقسه بنفسه مطلقا مربوطأ بهءبل الحق ان كهال الاستجلاء عبارة عن مشاهدة الحق نفسه باسمه الجامع في المرآة الاتم، اي الانسان الكامل، فظهور الحق في المرآة الاتم كيال الجلاء وشهود نفسه في تلك

١-ينشئ منه-ل ٢-بها-ل ٣-ص٢٠٠

كذلك ١٥ قبله ٢٠؛ وعن ٣٠ مشاهدة الغير نفسه بنفسه من جمهة كونه غيراً ومن ١٠ امتاز عنه ٥٠ بعينه ٦٠ وعين ٧٠ من امتاز عنه.

٣/٢٢٦ واما كون التوجه الايجادى الالمى الذى عبتها ٨٠ باعثة عليه؛ ينبوع ٦٠ جيع الاثار، فلها قال الشيخ فيه ١٠٠ : ولما ١١٠ كان العالم بما فيه ظلاً لحضرة الحق ومظهراً لعلمه، سرى الحكم واظرد في كل ماهو تابع للعلم.

٣٠٢٧٧ واقول: وعليه يبنى قاعدة ١٢٠ ذكرها ١٣٠ فيه ايضاً وهى: ان كل موجود جامع ١٤٠ لصفات شتى؛ فوصول ١٥٠ اثره الى كل قابل انما يتعين بحسب اولية الامر الباعث عليه وبحسب الصفة الغالبة الحكم عليه ١٦٠ حال التأثير وبحسب حال القابل واستعداده، واذا تعين التوجه بحسب احد هذه الامور ١٧٠ لغلبته ١٨٠ ؛ يبق ١٦٠ حكم الاخرين، ٢٠٠ واحكام ٢١٠ باقى الصفات تابعد له ٢٢٠ ، وكذلك صورة غمرة ذلك التوجه تكون تابعة لحكم الاغلب؛ وحكم باقيها ٢٣٠ عافياً بالنسبة اليد

- المرآة كمال الاستجلاء، هذا عند اعتبار الراتب، وإما عند الاضمحلال؛ فكمال الجلاء ظهوره جل وعلا في كل مرآة وكمال الاستجلاء شهود نفسه فيها، وإما الاستيارات التي ذكرها الشيخ فهي حكم الكمالين، لانها داخلة فيها، كما يظهر من عبارته، وعندنا في هذا المشهد تحقيق رشيق يظهر شمة منه من شرحنا لدعاء الاسحار من شهر رمضان المبارك - خ

\* الله المتباز - ق - اى قبل الامتباز ، اى لم يكن غير قبله - ش \* الله المتباز - ق \* الله وعبارة عن مشاهدة الغير نفسه بنفسه - ق - عطف على عن جمع الحق .... الى اخره ، اى وعبارة عن مشاهدة ذلك الغير - ش \* 3 - عطف على في نفسه ، اى بين شهوده نفسه فيا امتاز عنه - ش \* 0 - اى يشاهد الحق بالحق - ق \* الله الغير - ش \* 2 - عطف على عينه ، اى مشاهدة الغير من امتاز عنه بعين من المتاز - ق \* الله الغير - ش \* 2 - عطف على عينه ، اى مشاهدة الغير من امتاز عنه بعين من امتاز - ش \* 1 - اى كيال الجلاء والاستجلاء - ق - ش \* 1 - اى لم التفسير جواب اما - ش \* 1 - مقول قول الشيخ - ش \* 1 - اى لم الموجود المؤثر الحاكم بالنسبة الى باق صفاته حال التأثير والتحكم في القابل - ش \* 1 - اى في التفسير - ش \* 1 - صفة الامور التلاثة المذكورة من اولية الباعث وغلبة الصفة حال التأثير واستعداد القابل وحاله - ش \* 1 - اى غلبة التلاثة المذكورة من اولية الباعث وغلبة الصفة حال التأثير واستعداد القابل وحاله - ش \* 1 - اى غلبة الخرين على التبعية للاحد الغالب - ش \* 1 - اى بنق - ل \* 1 - اى آخرين من الامور الثلاثة ، وي يبق الاخرين ان يكون تابعة خيراً ليبق على انه من الافعال الناقصة وقوله: حكم الاخرين اسمه واحكام باق الصفات عليه ، ان يكون تابعة خيراً ليبق على انه من الافعال الناقصة وقوله: حكم الاخرين اسمه واحكام باق الصفات عليه ، المورة تكون خافيا بالنسبة الى ذلك الامر الغالب وتبعاله، غافيا خيره ، اى حكم باق الصفات والنسب في تلك المصورة تكون خافيا بالنسبة الى ذلك الامر الغالب وتبعاله، قافهم - ش

لما ٢٢٨ واما بعث محبتها ١٥ وكونها محبوباً فبناء على ماذكر فيه ايضاً: ان الحق تعالى لما علم كل شئى من عبن علمه بذاته ٢٠ ، نظر بعلمه الذى هو نوره ٣٠ في حضرة غيب ذاته، نظر تنزه في الكال الوجودى الذاتي المطلق الذى لا يتوقف ثبوته له على امر خارجى، اذ ما ثمة ما يخرج عنه، وشاهد بالنظر المذكور كهالاً اخر مستجناً في غيب هويته غير الكال الاول، فاذاً رقيقة متصلة بين الكمالين اتصال تعشق تام وهو ١٠٠ كهال الجلاء والاستجلاء ٥٠ فاستتبعت تلك النظرة العلمية المقدسة عن احكام الحدوث من حيث النسبة الشهودية المعير عنها بالاسم البصير؛ انبعاث تجل غيبي اخر؛ فتعين ذلك التجلى لنفسه متصفا بصفة حبية ٦٠ متعلقة بما شاهده العلم يطلب ١ ظهوره لتقدم مرتبة العلم على مرتبة الحبة، اذ المجهول لا يحب، متعلقة بما شاهده العلم يطلب ١ ظهوره لتقدم مرتبة العلم على مرتبة المبة، اذ المجهول لا يحب، لا ينتج الكثرة والكمال ٨٠ المطلوب لا يحتل بدون الكثرة؛ وما لا يحصل المطلوب الا به فهو مطلوب؛ عاد حكم التجلى يطلب ٢ منتقره من الغيب المطلق، اذ من نسبة التجلى يتقلص ٣ مطلوب؛ عاد حكم التجلى يطلب ٢ منتقره من الغيب المطلق، اذ من نسبة التجلى يتقلص ٣ الى اصله عند انقضاء حكم لعدم مناسبة كفام الكثرة، كما في التجليات التفصيلية العائدة الى الغبب بعد التلبس باحكام المتجلى المنافرة الكرة، كما في التجليات التفصيلية العائدة الى الغبب بعد التلبس باحكام المتجلى المنافرة الكرة، كما في التجليات التفصيلية العائدة الى العب بعد التلبس باحكام المتجلى المنافرة الكرة، كما في التحوية مرى حكمها الغباب وكما في التصورات، فحصل بهذا العود دورة مقدسة شوقية سرى حكمها الاستكال بها؛ وكما في التصورات، فحصل بهذا العود دورة مقدسة شوقية سرى حكمها

\* 1- اى كإن الجلاء والاستجلاء - ش \* 2- اى الطلب الالمى الذى تضمنه التجلى الحي بصفة الفعل والاخرى الطلب الاستعدادى الكونى بصفة القبول؛ فبحصولها وتناكحها يظهر المطلوب (٣٧٧ س ١٥ مصباح) \* " - سينقل الشارح هذه العبارة من التفسير بتامه مع توضيحه، في الاصل السابع من الفصل الاول من الباب، فارجع اليه - ق \* 3- اى الكمال الاخر المستجن - ش \* 3 - قوله: وهو كال الجلاء .... الى اخره، أى ظهور نفسه في ذلك الكمال كإن الجلاء .... والاستجلاء، ومعلوم أن الكمالين المذكورين ههنا غير ماذكر قبيل هذا بقوله: أن كال الجلاء هو كال ظهور الحق بالانسان الكامل .... إلى اخره، فأن هذا في الحضرة العلمية وفي الاعيان الثابتة في غيب هويته بمقتضى المتجاعه باحدية ذاته لجميع الكمالات، وذاك في الحضرة العينية والاعيان الثابتة في غيب هويته بمقتضى استجاعه باحدية ذاته لجميع الكمالات، وذاك في الحضرة العينية والاعيان الموجودة - خ \* \* - فالتجلى الخي ينبعث من التجلى الذاتي الكمالي الموجب للعلم بشهود كمال الجلاء والاستجلاء - ق - منصبغا بصبغة الحبية - ل \* 4 - فالمنطنة الوحدة والغني حينئذ فلم ينفذ اتصال احكام التجليات، لان امر اخريكون مظهرا لحكم المسمى فعلاً فعاد - ق \* 4 - اى كمال الجلاء والاستجلاء - ش

۱- بطلب - ط ۲- بطلب - ط ۳- ای: انضم وانزوی من سنةالتجلی آن یتقلص- ل ٤- مناسبته- ط ۵- ای ارباب الکمال - ق - الارواح للکمل - ل فيا حواه الغيب من الحقائق الاسمائية والكونية، فرز ذلك التجلى في عوده على جميع التعينات العلمية؛ فخضها ١ بتلك الحركة القدسية الشوقية، فانتشت بتلك المخضة ٢ البواعث العشقية من جميع الحقائق ١٠ يطلب ٣ من الحق ظهور اعيانها ومافيه ٢٠ كمالها، فصار ذلك العود مفتاح سائر الحركات الدورية الاحاطية المظهرة للخفيات الخرجة ما في قوة الامكان الى الفعل من اعيان الكائنات،

بالاسماء، وتعين تلك النسب في مرتبة الامكان باعيان الممكنات وفرعة ونسبها العبرعنها بالاسماء، وتعين تلك النسب في مرتبة الامكان باعيان الممكنات وفرعاً واصلاً - جزءً وكلاً، لان نسب الالوهية من حيث مصدرها - كالتجلى الالمي - وحدانية النعت وهيولانية الوصف؛ ويسمى حينئذ اسماء ذاتية لكونها عبن الذات، فتعددانها ٦ لاتكون الا باعتبار متعلقانها التي هي حقائق المكونات، لذلك كانت ٣٠ الحقائق صور النسب الاسمائية، كها ان الارواح صور الحقائق، والاشباح المثالية والحسية صور الارواح.

# الفصل العاشر ف قاعدة كشفية يسرى حكمها في امهات المسائل العزيزة

٣/٢٣١ وهي ان كل مالا تحويه الجهات وكان في قوته ان يظهر في الاحياز - اعنى غير الجسم والجسمانيات من الفلكيات والعنصريات التي في ضمن محدد الجهات - وذلك اعم من ال يظهر بنفسه ٤٠ \_ كالحق تعالى - او بغيره - كغيره من المعاني الغيبيات والحقائق

الكليات وكالملائكة والجن من الروحانيات وكالكمل من الاناسي والمتروحنين ١\_فحكمه انه اذاً ظهر بنفسه بلاواسطة ٢ شرط وجود خارجي كما سلف، او توقف ظهوره على شرط او شروط كذلك.

-كالامكان بوجه واحد في العقل الاول الذي ظهر الوجود فيه بلاواسطة - او انضياف وصف الى ذلك الظاهر الوجود فيه بلاواسطة - او انضياف اوصاف - كالاحكام الامكانية التي فيا بعده - بحيث لايكون شي من ذلك الوصف او الاوصاف مقتضى ذاته؛ اى مقتضاه لولاذلك المظهر، فانه لاينبغى ان ينني "تلك الاوصاف مطلقا عن ذلك الظاهر الموصوف؛ وهو مالاتحويه الجهات ولاان يثبت له مطلقا، بل ينبغى ان يثبت له بشرطاو شروط وينفى عنه كذلك، وهي له في حالتي الثبوت والانتفاء صفة كالى، لانها من حيث الانتفاء اثر استغناء ذاته وفرط نزاهته وبساطته، ومن حيث الثبوت آيات قدرته وشواهد فضيلة حيات وسفات كهاله، ولكن على شرط قابلية عاله، وان كانت تلك الاوصاف بحيث لو أضيفت الدخيره كان ثبوتها مذمة وانتفائها محمدة او كانت تلك الاوصاف بحيث لو أضيفت الدخيره كان ثبوتها مذمة وانتفائها عمدة او بالعكس، فان غيره لايقاس علي ولايالهكس، لانه قياس مع الفارق او بدون الجامع.

فلما قال الشيخ قدس سره في النصوص: ان للحق كمالاً ذاتيا وكمالاً اسمائياً يتوقف ظهوره فلما قال الشيخ قدس سره في النصوص: ان للحق كمالاً ذاتيا وكمالاً اسمائياً يتوقف ظهوره على ايجاد العالم؛ والكمالان معاً من حيث تعين الحق في تعقل الحاكم بها اسمائيان، اذ الحكم عليه بان له كمالاً ذاتياً يستدعى تعقل ذات الحق بغناه ١٠ في ثبوت وجوده له عن سواه، ولاشك ان كل تعين للحق هو اسم له، فان الاسماء عند المحقق ليست الا تعينات الحق، واما من حيث ؛ انتشاء اسماء الحق من حضرة وحدته هو من مقتضى ذاته، فان جيع الكمالات التي يوصف بها كمالات ذاتية

١٥ حتى أن كلمة هو المشار به إلى غيب الهوية من الاسماء الذاتية، قان مقام الذات لا أشارة اليه أصلا،
 فلاأسم له ولارسم ولا أشارة، فكلما تعقل عاقل أو أشار اليه مشير فهو تعين من تعيناته وأسم من أسمائه
 ومظهر من مظاهره، فهو هو؛ وهو غيره - خ

۱- والمتروحنات - ط - ل ۲ - اي بلاواسطة - ل ۳ - يبتي - ل ٤ - حيث ان «النصوص»

٣/٢٣٤ واذا تقرر هذا فنقول: من كان له هذا الكال لذاته من ذاته؛ فانه لاتنقص بالعوارض واللوازم الخارجية في بعض المراتب بمعنى انها لاتقدح في كياله ١ بحيث يكمل بها - كالخالقية بالخلوق - بل قد يظهر بها في بعض المراتب وصف الاكملية؛ ومن جملتها معرفة ان هذا شأنه ١٠ هذا كلامه

ومستند الى اسم عنصوص من اسماء الله تعالى؛ يكون ظهور احكام حقيقته ومرتبته فيه كمالا ومستند الى اسم عنصوص من اسماء الله تعالى؛ يكون ظهور احكام حقيقته ومرتبته فيه كمالا له، وان كان بالنسبة الى من لايلاغه مذمة ونقصانا وعدم ظهورها او الخلل فيها بالعكس، كالهداية للانبياء والاولياء والكاملين، والشيطنة للشياطين، وكل منها لكونه كمالاً نسبيا الى بالنسبة الى خلق مالا الى ٢ من يقابله او يضاده - يكون منشأ المحمدة والمذمة خصوصية عله التى منها الملاغة وعدمها، فن لايكون له خصوصية الاقتضاء بل يكون بذاته مستغنيا عن الكل وبحسب شروطه مقتضياً للكل؛ يكون كل في محله مقتضى حكمته ودليل قدرته وفضيلة حيطنه و آية كاله مع فرط نزاهة جلاله، فالقياس مع فارق علة الخصوصية وعدمها؛ والملاغة ٣ او غيرة على مع وجود الفارق او عدم الجامع.

٣/٢٣٦ توضيحه: ان صاحب كال الحيطة واستيعاب الوجوه للوجود لولم يوصف بوصف مظهر من مظاهره كان قادحاً في سعة احاطته وكان الوصف له كالاً، غير ان الموصوفية به - لكونه من فضائل الكال المستوعب - غير الموصوفية لابذلك الوجه ٢٠، والمتغاير ان حكمها من حيث الغيرية متغايران، فالمتصف بخوصية النسبة لوقيس على المتصف به بمقتضى الاحاطة الكمالية او بالعكس لكان قياساً مع التفاوت الفاحش في المعنى

\* 1- قوله: الاكملية ، اى فى مقام الظهور على بعض الوجوه واما على وجه استهلاك الكل كيا هو شأن كل موجود ومظهر بالنسبة الى الظاهر فليست الاكملية الظهورية ايضاً، بل على وجه احدية جعه للكل واخذ كل النواصي بمقام احديته وربطه الخاص مع كل موجود ليس التفوه بالاكملية الظهورية في عله - خ \* 1- فان نسبة الكال الى الظاهر ذاتية حقيقة ونسبة التعين والنقص اليه عرضية مجازية - وان كان الكل منه واليه - ما اصابك من حسنة فن الله وما اصابك من سيئة فن نفسك، وان كان الكل من عند الله - خ ١ - ولاجائز ان يتوهم في كماله نقص ايضاً - ن - ط - ع - النصوص - ل ٢ - الى من خلق له لا الى - لا - والملائمة - ن - ع - ل

المؤثر، بل كان من جملة الاقيسة التي يسميها الاصوليون بفساد الوضع، ومثاله شرعاً: ان ضرب البتيم من حيث اليتم ١ يتفاوت مدحاً وذماً بحسب التأديب والتعذيب، لامن حيث القادر عليه، كما ٢ قال الشاعر:

حليم اذا منا الحلم زين اهله مع الحلم في عين العدو منهيب الاسم ٣/٢٣٧ فان كلاً من الحلم وعدمه كال من حيث القادر شرعاً وعقلاً؛ لانه حكم الاسم «العدل» الذي محتد الجميعة الالهية ومناط الكالات الانسانية الروحانية والجسدانية والجمعية بينها.

# تثمير القاعدة وتحرير العائدة منها

٣/٢٣٨ وهي من وجوه: الوجه الاول: ٣ ان من عرفها عرف سرّ الايات والاخبار التي توهم التشبيه، فلم يقع في ورطتي التأويل للحونه وحقيقة من حيث المظاهر - والتشبيه - لكون الحق منزها عنها من حيث غيب احليته وكال وجوبه - وهذا ٢ بما يبني على ما مرّ من الاصل المذكور في النصوص ٢٠٠٠ أن الدائمية الذائبية للحق احدية جع لا يتعقل وراثه ولانسبة ولا اعتبار، والتحقق بشهود هذه الصفة ومعرفته تماماً أنما يكون بمعرفة أن الحق في كل متعين قابل للحكم عليه باحكامه ٨، مع العلم بانه غير محصور في التعين وانه من حيث هو غير متعين خال ١ ما يحكم عليه بالتعين لقصور الادراك، هذا هو صورة علم الحق بنفسه، هذا كلامه، وقد علم منه احكام علية واصول آلية:

٣/٢٣٩ الاوّل أنّ كل متعين من حيث دلالته على من تعيّن بتعيّنه عينه ١٠، وان كان من حيث مفهوم تعينه غيره ١٠.

 ١٠ - اى حقيقة النعين، والمقصود ان المتعين عينه ذاتاً وكمالاً وغيره تعيناً ونقصاناً، وهذا الحكم جارٍ في الاسماء وصورها التي هي الاعيان وفي المظاهر الكونية عند المحقق – خ

۱-اليتيم - ط ۲-عليه وعرفا كما - ل ۳-وجوه: الاول - ط - ل ٤-ورطى - ط ٥-لكونها -ن - ط - ع - ل ٦-هذه - ل ٧-ص: ٥٢ ٨-عليه بانه متعين بحسبه «النصوص» ٩-حال «النصوص» - ل ١٠-بتعينه وهو ذاته عينه - ل ۱۵ الثانى ان كل اسم وهو متعين صار بتعينه علامة لما لم يتعين؛ عين المسمى من وجه وغيره من وجه، كما قال الشيخ الكبير رضى الله عنه فى الفص الادريسى: الاسم عين المسمى من حيث الذات وغيره من حيث ما يختص به من المعنى الذى اشتق له ١ .

الا/۲٤۱ الثالث ان كل اسم من حيث دلالته على الذات له جيع الاسماء؛ و من حيث دلالته على المعنى الذى ينفرد به يتميز عن غيره ١٥ ، فكل اسم الهى يتسمى ٢ جميع الاسماء الالمية و ينعت بها، كما نقله فى ذلك الفص عن ابى القاسم بن قسى صاحب كتاب خلع النعلين، ومنه يعلم ذوق كل شئى فى ٣ كل شئى و هو للمحمدين خاصة - كما مرّ- ٢٥

٣/٢٤٢ الرابع ان المتعينات من حيث الذات الاحدية واحدة وهذا ٤ شهود المفصل في المجمل والكثرة في الوحدة، ومن حيث منانبها الخصيصة ٦ التي بها تمايزها متعددة؛ وهو شهود المجمل في المفصل والواحد في العدد.

٣/٢٤٣ قال الشيخ قدس سره في النصوص ٧٠ تعقل الحقائق على نحوين: احدهما تعقلها من حيث استهلاك كثرتها في وحدة الحق وهو تعقل المفصل في الجمل، كمشاهدة العالم في النواة الواحدة مافيها بالقوة من الاغصان والاوراق والثر الذي في كل فرد منه مثل مافي النواة الاولى الى غير النهاية.

٣/٢٤٤ والاخر تعقل احكام الوحدة جلة بعد جلة فيتعقل ^ كل جلة بما يشتمل ٩

#1-قوله: من حيث دلالته على الذات، اى من حيث ظهور الذات فيه، فالذات بحقيقة احدية جمه ظاهر في كل اسم، فكل اسم فيه جيع الاسماء حقيقة؛ وان كان النميز باعتبار الظهور والبطون، فالاسم «الرحمن» ظاهر فيه الرحمة؛ باطن فيه الغضب، و «القهار» بالعكس، فالجنة حفت بالمكاره والنار حفت بالشهوات، فكل شئى آية «الله» اسمه الجامع لدى اول البصائر ما رأيت شيئا الا ورأيت الله قبله ومعه، اى باسمه الجامع كما عن الصادق عليه السلام - خ به ٢-فان لهم البرزخية الكبرى وهم امة وسط، وهذا سر الختمية، اى تمام دائرة الوجود وختم سير النور في الغيب والشهود - خ

١-سيق - ط - ن - ع - الفصوص - ل - فالاسم المسمى من حيث الذات والاسم غير المسمى من حيث ما يختص به المعنى الذى سيق له «الفصوص»
 ٢-يسمى - ن - ع - ٣- فيه - ط - ن - ع - ك - ع - ل
 ١- هو - ن - ع - ط - ل ٥ - ان المتعينات من حيث - ط ٢ - الحقيقة - ط ٧ - ص: ٩ - الحقيقة - ط ٧ - ص: ٩ - الحقيقة - ط ٢ - ستمل «النصوص»

عليه من الماهيات التي هي صور تلك التعقلات المعددة ١ للوجود الواحد – وهذا عكس الاول – لانه ٢ استهلاك الوحدة في الكثرة تم كلامه

۳/۲٤٥ و على هذا بنى الشيخ الكبير رضى الله عنه فى الفصوص: ان المصطفين - الذين اورثوا كتاب الجمع والوجود - ثلاثة ١٠ ، فالظالم ٢٠ من عدد الاحد بشهود تكثيرة ٣ ، فله الضلال والحيرة المطلوبة ابد الاباد، اذ كاله رفع العين ٤ من البين لكثرة الاين، فقد نظر ٥ هذا العبد الاوحد الى احدية عين من عبد وعبد، فظلم جمع الالوهية بتفريقها ٦ وظلم نفسه بتضليلها ٧ وتحييرها فى صور الفرق الحجابي؛ ولكن لنفسه حيث ماحصر الالوهية فى الوحدة؛ كما لم يحصرها فى مظهر؛ بل حار ٨ فى الجميع ٩ بين كثرة النسب ووحدة الذات.

٣/٢٤٦ فالظالم على هذا هو المصطنى الذي اعطى الحق في كل حقيقة حقه

٣/٢٤٧ والسابق من وحد العدد وحصر ١٠ الالوهية في الوحدة المقابلة ١١ للكثرة، ولاشك انهم المقربون الى جمع الاحد واللزهون عن شتات العدد ١٢.

٣/٢٤٨ والمقتصد الجامع بن الشيودين؛ اعنى شهود الكثرة في الاحد وشهود الواحد في اعيان العدد، اى كثرة النسب المنتقبة في الوجود، وبين حدة الذات في الالهوا لمألوه، وتأويل ١٣ هذا الوجه في النصوص الرحمة والغضب والمكر والاستهزاء والاستواء ببعض معانيه واليد والوجه والقدم والمرض والسرور والمسيس ١٤ والترددوالصورة وغير ذلك، وكل هذه مما لايحتاج الى التأويل كها ذكروه ولا يفضى الى التشبيه كها وهموه اذ بنيت على هذا الاصل.

١- قوله في الفصوص: في الفص النوحي حيث قال: ولاتزد الظالمين لانفهم؛ المصطفين الذين اورثوا الكتاب؛ فهم اول الثلاثة، فقدمه على المقتصد والسابق الاضلالا الاخيرة، انتهى. اشار الى قوله تعالى: ثم اورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات (٣٧-الفاطر) وفسر القيصرى الظالم بالفائى في الذات والمقتصد بالفائى في الصفات والسابق بالخيرات بالفائى في الافعال - خ ج٢-قال القيصرى: الظالم من ظلم نفسه لتكيل نفسه بعدم اعطاء حقوقها - فضلاً عن حظوظها - فالظلم يشبه الذم.

۱-المتعددة «النصوص» ۲-فان ذلك عبارة عن استهلاك الكثرة في الوحدة وهذا هو استهلاك ... «النصوص» ۳-تكثره - ط ٤-الغين - ل ٥-هدى - ل ٢-بتعريفها - ل ٧-لتضليلها - ن - ع - ط ٨-حاز - ن - ع - جار - ل ٩-الجمع - ل ١٠-وحدالعدوحصر - ل ١١-القابلة - ط ن - ع - ل ١٢-العددوالعدد - ط - ل ١٣-تزيل - ن - ع - ل ١٢-والتبشيش - ط - ن - ع - ل

٣/٢٤٩ الوجه الثانى: ان من عرفها عرف تجسد ارواح الملائكة ١ وغيرها كجبرئيل وميكائيل وكونها يبكيان ٢ ويحملان السلاح للحرب، على ماورد في الحديث، وان يسع احدهما او كلاهما في ايسر ٣ جزء من الارض كحجرة عائشة ٤ مع اتفاق المحققين، على ان البكاء على الوجه المعلوم عندنا لا يقتضيه ٥ نشأة الملائكة وان الارواح لا تتحيز، ووجوب القول ٢ بان الداخل في ٧ حجرة عائشة وغيرها من الاماكن المذكورة هو جبرئيل حقيقة ١٥ والا لزم من المفاسد ما لا يخفى ٤ واقلها ارتفاع الثقة عن قول الرسول صلى الله عليه و آله واختلال اصل الدين والاسلام، وذلك كما من انها لا تحويه الجهات وفي قونها ان يظهر في الاحياز وان كان باقدار الحق.

۱۳/۲۵۰ الوجه الشالث: ان من عرفها عرف ان مظهر الاسم الجامع كالانسان الكامل من القطب و غيره يجوز ان يظهر فيه الكالات الالمية؛ لكن غير القسم الاول من الاقسام الثلاثة المذكورة في تفسير الفاتحة؛ اعلى فير مانختص بجناب الحق تعالى - كوجوب الوجود والازلية والاحاطة ٢٠ والنزاهة عن اصل جهة الامكان - وهي في الحقيقة لله تعالى - كوجوب الوجود والازلية - وان المنظير في الصورة الجمعية،

\* القول بان القول بان القول بان القول بان الداخل في حجرة عائشة هو جبرئيل حقيقة - ط - ل - قوله: تنمير القاعدة و تحرير العائدة منها ووجوب القول بالداخل في حجرة عائشة ... الى آخره: من جلنها عدم الاعتاد على قول الرسول، ومنها عدم اقتدارهم على التشكل باشكال مختلفة، قال الشارح الفاضل: يلزم اختلال اصل الدين وذلك لما مرّ من انها مما لا تحويه الجهات، اقول: لا يلزم اختلال الدين لان من اهل السنة من يقول انها اجسام لطيفة، فعلى هذا بجوى الجهات (ف) - \* \* 7 - قوله: غير القسم الاول الى قوله: غير ما يختص بجناب الحق تعالى، اقول: وعندنا ان وجوب الوجود ومابعده كلمها ثابتة للانسان الكامل فير ما يختص بجناب الحق تعالى، اقول: وعندنا ان وجوب الوجود ومابعده كلمها ثابتة للانسان الكامل الغيب والشهادة وبين الجمع والفرق، فجميع الاسماء الالهية ذاتية كانت او غيرها ظاهرة في المظهر الاثم، والاسمادة وبين الجمع والفرق، فجميع الاسماء الالهية ذاتية كانت او غيرها ظاهرة في المظهر الاثم، والنب الاحدى قلمها ظهور بمعني اخر؛ بل لها ظهور في كل موجود بمعني غيبي احدى سرى لا يعرفه الا والنب الاحدى قلمها ظهور بمعني اخر؛ بل لها ظهور في كل موجود بمعني غيبي احدى سرى لا يعرفه الا الله، الاثرى قوله تعالى: مامن دابة الاهو اخذ بناصيتها ان ربي على صراط مستقيم، فهذا هو الوجه الخاص بلاواسطة اسم من الاسماء او مظهر من المظاهر - خ

١-الملكية - ل ٢-غيرها ككون جبرئيل و ميكائيل يبكيان - ل ٣-السير - ط ٤-العائشة - ط
 ٥-البكاء لايقتضيه - ل ٢-لاعتراف - ن - ع - ل ٧- بحجرة - ط - ل ٨- لله تعالى وان ظهر - ل

فظهر معنى قوله صلى الله عليه وآله: إن الله خلق ادم على صورته - أو على صورة الرحن - أى على صورة الأسم الجامع أو صورة لازمه العلمى الذى هو من حيث أنه له عينه، ومعنى قوله تعالى: أن الذين يبايعونك أنما يبايعون الله (١٠-الفتح) لانك صورته، وهذا أصل له فرط ١ غموض من المذاهب بحيث يوجب ذلك السكوت عنه في بعض المراتب - وأن صرح في بعض المواضع بأعجب من هذه العجائب -

۱۳/۲۰۱۱ المتقابلات ۱۰ مای الحقیقة المست من حیث هی واحدة ولا کثیرة ولاشیئاً من المتقابلات ۱۰ مای الحقیقة المطلقة، ولایصدق ۲ الحقیقة من حیث هی لیست واحدة ولا کثیرة؛ لان المراد نفی الاقتضاء لا اقتضاء للنفی ۳ ، فن شأنها ان یظهر مع کل منها بشرط؛ مع انها منزهة عن الکل فی کل حالة من حیث هی، ای غیر مقتضیة، فلو نسب کل من المتقابلات الی الحقیقة المطلقة صدق؛ لانه صفتها، ولیس مایدل عنی القصور فی بعض الافراد کالصمم والعمی؛ نقصاناً القیقة الانسان؛ لانها یتصف بحسب البعض بعدم ذلك القصور، بل التحقیق ان ذلك القاصر اذا ضم الی الکامل الاخر اقتضی وصفاً فوق الکال لانقصاناً ومذمة ۲۰ ، کیف و ما تعبار ای کلائمتهی مایقبله الحل وصف کهال و نعت جال و بندر ج تحته - اندراج الجهال فی الجلال - و عکسه اندراج الکال فیها.

# الفصل الاول للتمهيد الجملي في تصحيح الاضافات التي بين الذات والصفات مقدمة

فى ضبط مسائله

٣/٢٥٢ هي: انا لما اسلفنا التصديق بموضوعية موضوع علمنا في مقدمات الشروع

١- قوله: تأنيسه قولهم الحقيقة .... إلى اخره، والايخنى أن قياس ظهور الحقيقة الالحية في المظاهر الخلقية على الطبيعي مع الافراد مع الفارق إلا على بعض الاعتبارات البعيدة - كهاهو الظاهر عنداولى البصائر - خ
 ٢- قوله: بل التحقيق أن ذلك .... إلى اخره، هذا التحقيق ليس بشئى فأن ضم شئى إلى شئى الايفيد ــ ١ - غيرة - ن - ع - ل ٢ - المتقابلات ولا - ل ٣ - الننى - ط - ل

وبق تصوره؛ لانه من المبادى على ماعرف والتصديق بهليته وثبوته؛ لانه من اجزاء العلم عند الجمهور - بناء على ان اثبات احكام الشئى فرع ثبوته ومن المسائل عندنا كما سلف - وكان الغرض الحال ١ عرض كيفية ٢ الارتباط بينه وبين الصفات؛ ناسب طور التحقيق ان يبين هنا تصور وجود الحق لانه الموضوع والاشارة الى هليته؛ لانه اول المسائل عندنا.

٣/٢٥٣ ثم كيفية هليته من الوحدة الكاملة ليتضح كونه مبلة حقيقيا لكل كثرة، اذ المتعدد مسبوق بالواحد

٣/٢٥٤ ثم ان ادراك الموضوع باي وجه امكانه ٣.

٣/٢٥٥ عنه نسبة الوجود الى ذات الحق وحقائقه الصفاتية والحقائق الكونية وما معناه بكل اعتبار.

٣/٢٥٦ ثم الفائض الاول الذي يصبح كونة وأسطة ٤ بينه وبين الكثرة. ٣/٢٥٧ ثم ان ذلك الفائض نسبته الى جميع الفلوقات على السواء ٥٠.

٣/٢٥٨ ثم بماذا ناسب الاول؛ فَكِيَّتُ فَالْفِيا عَيْرَ عِلْوَقُ وَجَاذَا نـاسب المخلوقات حتى ترتبت ٦ عليه، وقد اختلف ثمراته قرباً وبعداً وقوةً وضعفاً وشرفاً ونقصاً؛ معللاً ذلك باختلاف استعدادات القوابل، وهذا لا علة له؛ لانها غير مجعولة

٣/٢٥٩ ثم اي مرتبة ينبع ٧ منها الكثرات؟

٣/٢٦٠ ثم كيف يتميز اعتبار مبدئية الحق تعالى عن اعتبار وحدته وغناه - مع ثبوته في الحالين -؟ فهذه عشر مقامات:

حشيئية اخرى مقتضية لامر من الامور كما هو المحقق في محله، ولكن التأنيس حاصل بان الحقيقة اللا بشرطية الطبيعية مع انها حذ ذانها ليست بناقصة ولا كاملة متصفة بهما و تظهر مع كل منها، فالحقيقة المقدسة الالهية مع ظهورها وتجليها في كل المرائي الوجودية في عوالم الغيب والشهود مقدسة عن كل التعينات منزهة عن كل القصورات مع كل شئي لا بالمداخلة و غير كل شئي لا با لمزايلة – خ

۱-الحالی - ط - ن - ع - ل ۲-الحالی عرض کیفیة - ل ۳-امکن - ن - ع ٤-يصح واسطة - ط ۵-السوية - ل ۴-ترتب - ط ۷-يتبع - ل

# المقام الاول ف ١ الاشارة الى تصور وجود الحق وهليته

۳/۲٦۱ وهو: ان ۲ الحق هو الوجود المحض الذي لا اختلاف فيه، اي وجود الحق هو الوجود الحق هو الوجود الحض وهو الذي فسره الشيخ قدس سره في هذا الفصل في الاعتبار السابق على اعتبار مبدئيته فقال: وهو كونه وجوداً فحسب بحيث لا يعتبر فيه كثرة ولاتركب ٣ ولاصفة ولانعت ولا امم ولارسم ولانسبة ولاحكم؛ بل وجود بحت.

٣/٢٦٢ فاقول: معنى الوجود البحت ؟ ؛ الوجود المطلق، اعنى مالايعتبر فيه قيد اصلاً وان احتمل ان يؤخذ مع القيود وعدمها؛ وهو المأخوذ بلاشرط ٥ ، لاماقيد بالاطلاق، اعنى المجرد عن القيود المأخوذ بشرط، لان ٦ الحض هو الخالص من كل شئى وهذا الوجود خالص من كل شئى وهذا الوجود خالص من كل اعتبار وقيد ٧ .

القيود منبع الاختلاف ومسترز من المناز المناز المناز المناز المناز المناز المناز المناز وم وهو الاختلاف و مسترز من المناز وم وهو الاختلاف و مسترز من المناز وم وهو الاختلاف و مسترز من المناز و المناز و و الاختلاف و الما اشارة الى هليته القيد - فعلى هذا يكون صفة كاشفة لاطلاقة التام حتى عن قيد الاطلاق و اما اشارة الى هليته القيد - فعلى هذا يكون صفة كاشفة لاطلاقة التام حتى عن قيد الاطلاق و اما اشارة الى هليته القيل معناه لا اختلاف في ثبوته، وذلك لان في الوجود موجود؛ او من ثبوته ثبوت مطلق الوجود؛ اولا اختلاف في من حيث المقبقة - وان اختلف فيه من حيث الظاهر -

۳/۲۹٤ وذلك لان القوم بين محقق قائل بان الوجود موجود بوجود هو عينه، وسنبرهن عليه بوجوه، وبين اهل نظر قائل بان حقيقة الحق وجوده الخاص وهي موجودة - فكذا هو ومتى وجد المقيد وجد المطلق المحمول عليه بهو هو. فقولهم بان المطلق معقول ثان خطاء فاحش، تعالى الله عالايليق به، وبين متلكم قائل بان الوجود عين كل موجود - كابى الحسن الاشعرى وابى الجسين ١ البصرى - فذلك كهامة ١٠ ، او صفة زائدة في الكل؛

۱۵ من ان حقیقة الحق وجوده الخاص - ق

١-وهو - ط ٢-هيلته ان - ل ٣-تركيب - ط - ن - ع - ل ٤-المحض - ل ٥-بلاشرط
 شئ - ل ٢-بشرط لا لان - ط - ل ٧-اعتبار قيد - ل ٨-و - ط ٩-الحسن - ل

لكنه يخالف سائر الصفات بان وجود سائر الصفات بوجود موصوفها وهذه صفة انما يوجد الموصوف بها، والاكان موجوداً قبل وجوده ، ولاريب ان سبب الوجود موجود، فالوجود موجود.

٣/٢٦٥ تأييده بالبرهنة على ان الحق - اعنى واجب الوجود الموجد لكل المخلوقات - هو الوجود المطلق؛ وهي من وجوه:

### البرهانالاول

٣/٢٦٦ انه لولاه؛ فاما ان يكون العدم او المعدوم او الموجود او الوجود المقيد

٣/٢٦٧ والا وّلان باطلان، لانهاتؤثران ببديهة الصبيان والجانين والحيوان، وقول اهل النظر: عدم المعلول لعدم العلة؛ معناه: عدم التأثير لاتأثير العدم، أى الواقع عند عدم العلة عدم المعلول، فاللام مجازى كما ف: لدواللموت والنوا للخراب غير أن الترتبين متعاكسان للفرق بين سبى الفاعلية والغائية، أو نقول من الأول، لا بها لا يؤثران في الوجود كما هو المبحث

٣/٢٩٨ واما الثالث وهو الموجود في الموجود الذي هو غيره، لانه اما صفة الموجود الذي هو غيره، لانه اما صفة الموجود - كما هو ذوق التحقيق - وكل ما موجوديته بالغير لا يكون واجب الوجود ١٠٠ .

الوجود عين للموجود ١ ، اما مطلقاً - كمذهب شيخى المتكلمين - او في الواجب فقط - كمذهب الحكيم - فلا يلزم من توقف موجودية الواجب على الوجود توقف على غيره، كيف والسببية حينئذ اعتبارية، اذ لاحقيقة لها بين الشئى ونفسه، كما يقال: قائم بذاته، الله ١ ٣/٢٧٠ لانانقول تارة جدلاً: ان مذهب شيخيهم مبنى على الاشتراك اللفظى ٢ للوجود وهو باطل قطعاً؛ بين في موضعه بعدم زوال مطلقه عند زوال اعتقاد خصوصيته وبكونه مورد التقسيم ٣ المعنوى، ومذهب الحكيم يبطله قوله بان مطلقه معقول ثاني، اذ وجد حينئذ

\*1-قوله: صفة الوجود، لان الوجود قائم بذاته ومفهوم الموجودية المصدرية منتزعة منه، والا بحسب حاق الواقع ومتن كبد الاعبان فالموجود والوجود شئى واحد لا اختلاف بينها أصلاً – غ

١-الموجود - ط - ل ٢-المعنوى - ل ٣-المنقسيم - ن - ع

مايحاذي به في الخارج؛ وان مخصص ١ الوجود الذي هو عين الواجب ان كان ذاتي الواجب كان مركباً والاكان عين الواجب هو معروض التخصص ٢ ، فكان حقيقة الواجب الوجود المطلق لاكها قال، هذا خلف.

٣/٢٧١ لايقال: خصوصيته بعدم الاقتران بماهية ما؛ فيكون حقيقة الواجب الوجود المجرد ٣ لا المطلق عندهم، ثم القيد العدمي لايفيد التركيب الوجودي.

۱۶۷۲ الماهية ٥ الجردة الموجود بالاتفاق، وايضاً المجردة ضد الخالطة ٦ ومباينها؛ والقيد الوجود لها بالاتفاق، والحق موجود بالاتفاق، وايضاً المجردة ضد الخالطة ٦ ومباينها؛ والقيد العدمي يفيد التركيب في العقل - وان لم يفده في الخارج - والحق منزه عنها. وايضا الشئي ٧ لايؤثر في ضده ومباينه، وان الوجود لمنا امكن ان يكون عين الموجود، فقد صح ثبوت الوجود للوجود، والمطلق، الوجود للوجود، والمطلق،

۳/۲۷۳ و اخرى تحقيقاً ۱۰ إن الوجود له معنيان: احد هما خلاف العدم ونقيضه، وهو اسم ويسمى الوجود الحقيق، وثانيها مصدر وجد؛ يستعمل بمعنى الموجودية، اعنى كون الشئى له الوجود الاول او موقعة الرحمة المحاد ويسمى الوجود الاضاق ۸ كمضروبية الشئى، فانها ليست ۹ عين الضرب والا صحاسنادها ۱۰ الى الضارب، بل التحقيق: ان الضرب نسبة بين الضارب والمضروب؛ والنسبة نسبة الى منتسبيها، ونسبة الضرب الى الضارب يسمى ضاربية والى المضروب يسمى مضروبية، وكل منها يسمى حاصل المصدر ۱۱ - لامصدراً ضاربية والى المضروب يسمى مضروبية، وكل منها يسمى حاصل المصدر ۱۱ - لامصدراً فالموجودية منتسبة بالوجود بالمعنى الاول و حاصلة منه؛ كالمضروبية بالضرب وهى الحاصلة للمخلوقات ۲۰ والاول ليس الا لماله الوجود من ذاته – بل عينه – وهذه نكتة من

۱۵ عطف على لانا نقول تارة جدلا \_ ق ۲۰ هذا شبيه مذهب ذوق التأله او عينه، ولعل الحقق الدوانى اخذ مذهبه منهم، اى من اهل الذوق والعرفان او طابق ذوقه ذوقهم - خ

١- تخصيص - ل ٢ - التخصيص - ل ٣ - الواجب المجرد - ط ٤ - التخصيص - ل ٥ - هو المطلق
 لا المجرد لمنافات التجرد التقيد والقيد العدمي يفيد التركيب في العقل وان لم يفده في الخارج والحق منزه عنها وايضاً لماهية المجردة لاوجود لها بالاتفاق والحق وايضاً لماهية المجردة لاوجود لها بالاتفاق والحق موجود بالاتفاق وايضاً المجردة ضد المخلوطة ومباينها وقد مر ان الشئي - ل ٨ - اضافيا - ل ٩ - زيد ليست - ل ١٠ - اسناده - ط - ل ١١ - حاصلا بالمصدر - ط - ل

تأمّل فيها تنبّه على منشأ الاغلاط المضلّة من المتفلسفين المتحدّلقين ١٥ تحت البطلة.

٣/٢٧٤ واما الرابع وهو الوجود المقيد؛ فاما ان كان الواجب كلا الامرين فكان مركباً او الوجود - فهو المدعى - او القيد - فالوجود معروضه او عارضه - فان كان الواجب وهو القيد هو المعروض؛ كان وجود الواجب معلولاً في الخارج، اذ الكلام في العروض الخارجي، فيكون هو ممكناً وعلته متقدمة بالوجود - كما مر من شأن العارض الخارجي - ويلزم منه محالات سنعدها ١ . وان كان القيد وهو الواجب هو العارض: كان نفس الواجب عماجاً ومعلولاً في الخارج، لان العروض خارجي فيلزم الخلف وامكان الواجب.

### البرهان الثاني

٣/٢٧٥ حقيقة الحق تعالى لولم يكل الوجود الطلق؛ فاما أن يكون الوجود الخاص - كقول شيخى المتكلمين والحكيم - أو يكون وجوده زائداً - كقول جمهورهم - أعنى الزيادة في الخارج، أذ الزيادة في العقل عا يعترف بها القائلون بالعينية، وكل من القولين الاخيرين باطل، فالحق هو الاول.

تركب الواجب - وان كان خارجاً - كان الواجب عض ما هو الوجود وهو المطلق والخصوصية الواجب - وان كان خارجاً - كان الواجب عض ما هو الوجود وهو المطلق والخصوصية صفة عارضة - وقد مر تحقيقه - ثم لابد من امتيازه في ذاته، لاجائز ان يكون امتيازه بعدم المقارنة، والا لم تقارنه الخصوصية العارضة - كما هو زعمهم - فتعين ان يكون امتيازه بعدم اعتبار المقارنة - وهو المطلق المطلوب -

. ٣/٢٧٧ واما زيادة الوجود في الخارج؛ فهذا مع شهرة بطلانه واستلزامه المحالات من تقدمه على الوجود بالوجود في الخارج وتعدد وجوداته والمفروض وحدته؛ بل عدم تناهى

۲-۱ی: منظرف متکیس، الحذلق: الکثیر الکلام، وبالفارسیة: لافزن.

۱ - سنعده - ط

الوجودات المحققة في كل موجود؛ بل اذا نسب الى جميع الوجودات الخارجية؛ يلزم عدم الوجود له في ذاته وحصوله بمخلوقه وتأثير المعدوم في الوجودات ١٠ ؛ نقول فيه: لاجائز ان يكون كل من العارض والمعروض الموجودين في الخارج واجباً؛ والا تعدد الواجب، وابها كان بمكناً جاز عدمه، وكل من جواز عدم الماهية والوجود ينافي الوجوب، اذ لا يتحقق الابها.

٣/٢٧٨ فان قلت: كل منها واجب بمعنى اخر؛ فالماهية واجبة لذاتها - اى لنفسها -والوجود واجب لذاته؛ وهي ١ الماهية لاقتضائها اياه ٢٠.

٣/٢٧٩ قلت: هذا اجتهاد في صدق الواجب لذاته على كل منها بكل من الاعتبارين، والصادق بكل الاعتبارين ان كان هو الواجب المطلوب؛ فقد تعدد؛ وان كان المطلوب هو الواجب باحد الاعتبارين: فبالاعتبار الاخر كان مكناً وجائز الزوال في نفسه و فيه المحال المذكور.

# البرهان الثالث

الاسمائية المتعينة بحسبها - يدل على العالى والحقائق مؤثرة فيها - ولو باعتبار النسب الاسمائية المتعينة بحسبها - يدل على الطعوم وغيرهما على طبائع الادوية والطعوم ٢ ، واستدلال علماء استدلال الصيدلى ٣٠ بالالوان والطعوم وغيرهما على طبائع الادوية والطعوم ٢ ، واستدلال علماء الفراسة بالحلى ٤٠ على الاخلاق والامزجة والاعراق، والوجدان ادل دليل على ان الحركة الفراسة بالحلى ١٠ على الاخلاق والامزجة والاعراق، والوجدان ادل دليل على ان الحركة الظاهرة للباعث الباطني اعم من ان يشعر ببعثه المتحرك ام لا. واذا تقرر ان الحقيقة هي المؤثرة في جيع الصور كان الاثار العامة مستندة الى الحقائق الشاملة، فاذا اردنا ان نطلب الحقيقة المؤثرة في جيع الموجودات تعين ان يكون حقيقة شاملة لما، ولاذلك الاحقيقة الوجود المطلق - وهو المطلوب -

١- اذا فرض ان الوجود الزائد علوقه، واما اذا فرض انه لازمه فلايلزم هذا الحذور - بل محذور اخر - خ
 ٢- قوله: لذاته، اى لذات الوجود؛ و انها هو واجب الوجود بالذات، لانه مقتضى ذات الماهية، والجواب ان هذا ليس الوجوب الذاتى؛ بل بالغير - كما هو معلوم - خ
 ٣- الصيدلانى - ط - ل - الصيدلى والصيدلانى عذا ليس الوجوب الذاتى؛ بل بالغير - كما هو معلوم - خ
 يبايع العطر والادوية والعقاقير، قبل ان اللفظة فارسية معربة وقبل انها مأخوذة من لفظة صندلانى، اى الذى يبيع العطر والادوية والعقاقير، وعلم يبحث يبيع الصندل وهو خشب هندى طبب الرائحة ثم اطلق على من يبيع العطر والادوية والعقاقير، وعلم يبحث عن تركيب الادوية وظاهره وهيئته

١- وهو - ط ٢- المطعوم - ل

# البرهانالرابع

۱۳/۲۸۱ الوجود المطلق موجود ۱ لصدق قولنا: الوجود موجود، ۲ اما بصحة حمل الشئى على نفسه - وان كان غير مفيد ٣\_ أو بالذات ، لان الماهيات غير مجعولة، او بالضرورة، لامتناع سلب الشئى عن نفسه ۱۰ من حيث اخذه ذهنا أو خارجاً او مطلقا ۲۰. ۱ بالضرورة، لامتناع سلب الشئى عن نفسه عن نفسه جائز عند عدمه - لصدق السلب بعدم الموضوع -

عدم الفرق بين اخذ الموضوع مطلقاً وبين اخذ الموضوع مطلقاً وبين اخذ الموضوع مطلقاً وبين اخذه موجوداً، والفرق قطعى، والالم يكن الماهيات المعدومة ماهية محنات محانت العدومة ماهية محنات محانت العدومة من التفاء المقيد - اعنى الماهية الفيد المقيد المقيد الماهية المقيد المقادد المقيد المقي

۱۳/۲۸٤ و ۱۷ن ۲۰ موجودية كل موجوديالوجود كما مرّ وسبب الموجودية موجود باتفاق مثبتي الصانع وببدية ٦ الصبيات او الجيوان كما مرّ بخلاف سبب المضروبية - فانه ليس بمضروب، لان معنى المضروب من وقع عليه الضرب؛ لا ماله الضرب، ومعنى الموجود ماله الوجود

٣/٢٨٥ فهذه الادلة الاربعة قائمة على ان الوجود موجود وماذكره البهشتي ٧ من لزوم

\* 1- فتبوته لنفسه ضرورى - ق \* 2- قوله: البرهان الرابع ان الوجود المطلق الى اخره، لا يخفى ان هذا البرهان لايدل على ماهو بصدده من اثبات كون الحق وجوداً مطلقا، والغلط فيه ناش من اشتباه المفهوم بالمصداق والحمل الاولى بالشائع، وكيف كان فانقل عن المحقق الطوسى من كون ماهيته تعالى عين وجوده ادل دليل على المطلوب، فان سلب الماهية عنه تعالى سلب كافة التعينات والتقيدات واثبات احاطته على قاطبة الوجودات والموجودات ووجدانه لجميع الكالات ومطلق الوجود، وهو الذي في السياء الدوق الارض المه ولودليتم بحبل المالارض السفلي لمبطتم (لمبط) على الله - خ \* 27- لان مع فرض عدم ثبوته لنفسه لا يثبت له شئى اصلا - ق المالوجودة - ق \* 2- الان مع عدم المقيد يصدق سلب الماهية عن نفسه فيلزم انتفاعه - ق \* 2- عطف على اما بصحة حل الشئى على نفسه، وهذا دليل رابع على ان الوجود موجود - ق

١-١ن مطلق الوجود موجود - ل ٢ - وجود - ل ٣ - مقيد - ل ٤ - غلط ناش - ط - ل ٥ - ممكنة - ط ماهيات ممكنة - ل ٦ - ببداهة - ط ٧ - البهشمي - ل

التركيب فيا هو الموجود ظاهر المنع، لان التركب ١ في مفهومه لايقتضى التركب ٢ فيا صدق عليه؛ والا لم يصدق على البسائط اصلاً؛ فلم يصدق على المركبات ايضاً، لان موجودية المركب يلزمها موجودية البسائط، نعم! يقتضى مفهومه ان يكون الموجود - اى ماله الوجود - غير الوجود؛ لكن عقلاً، لامتناع موضوعية ٣ الشئى لنفسه - لاخارجاً - لشموله ماله الوجود الغير الزائد كما سيجئ.

٣/٢٨٦ ثم نقول: وكلموضوع له المحمول فالوجو دله الوجود؛ وكل ماله الوجو دموجود ١٠.

٣/٢٨٧ ومما يدل عليه اتفاق شيخى المتكلمين والحكاء ان وجود الواجب عين ماهيته وماهيته موجودة، فكذا هو. وذلك لان معنى الموجود ماله الوجود، لا من صدر عنه الوجود - بخلاف الكاتب فرضاً - والالم يصدق على المخلوق، ولا ماوقع عليه الوجود - كالمضروب مثلا - والالم يصدق على الخالق.

٣/٢٨٨ فان قلت: الذي اتفقوا عليه أن وجوده الخاص عين ماهيته لا الوجود المطلق، فلايلزم الا أن يكون الوجود الخاص موجوداً.

٣/٢٨٩ قلت: بعدماً تُرَبِّ وَصَحَى بِالْهِ هَانِ الْهَيْرِ ان الوجود المطلق يصدق على الوجود الخاص الواجود الخاص الذي هو عندهم عين الحقيقة الموجودة، وكل مايصدق على ماهو عين الوجود بهو هو؛ فهو موجود، فالمطلق موجود ٦.

۳/۲۹۰ نقول: لاشك ان الوجود للوجود ضرورى، لما مر ان الماهيات غير مجعولة وان سلب الشئ عن نفسه ممتنع، فانه ذاتى له لما قيل: كل حكم ثبت ٧ لشئ بواسطة ام ثبت ٨ لللك الامر بالذات – كقدم القدم وحدوث الحدوث وتعين التعين وغيرها – فكذا وجود الوجود ذاتى بلا علة، ولان ذات الشئ لا يعلل ثبوتاً – كما لا يبرهن عليه اثباتاً – ولما نقلناه فيا مرّ عن المحقق الطوسي ٩ قدس سره: ان كل ماهية وجودها عينها فيهى واجبة لذاتها، وكل ماوجوده ضرورى فهو واجب، ثم لا واجب الاهو، لامتناع تعدد الواجب، وهذا برهان يكن ان يستنبط منه براهين عديدة عزيزة.

۱ و۲-التركيب-ل ۳-عقلاً كموضوعية-ل ٤-لموجود-ط ٥-ثبت ذلك-ن-ع-بعدما صح ذلك-ل ۲-فالوجود المطلق موجود-ن-ع-ل ۷و۸-ينبت-ل ۹-عن الطوسي-ط-ل

## البرهان الخامس

۱۳/۲۹۱ الوجود المطلق لولم يكن موجوداً كان معدوماً، والاكذب اجلى البديهيات فارتفع الثقة عن العلميات ١٠ لكن المعدوم وان كان بمعنى المتصف ١ بالعدم لزم اتصاف الوجود بالعدم واجتمع النقيضان، وان كان بمعنى المرتفع رأساً؛ فالوجود المطلق لو ارتفع ارتفع كل وجود – حتى الواجب ٢ ـ كاان الانسانية المطلقة لوارتفعت ارتفع ٢ كل انسانية فلم يبقى انسان، وارتفاع وجود الواجب ممتنع، فكذا ارتفاع الوجود المطلق، وكل ما ارتفاع وجوده ممتنع فوجوده واجب – لما تبين في العقليات ٤ -،

٣/٧٩٢ وهله المنه المنه المنه المنه المنه المنه المنه الله الله الله الله الله الله المنه المنه المنه المنه المنه وجود الموجود الموجود المطلق؛ لكونه مستلزماً لارتفاع وجود الواجب، فإن المطلق لازمه؛ وارتفاع اللازم ملزوم ارتفاع الملزوم، فهو كامتناع ارتفاع العقل الاول الذي هو لازم الواجب بالذات عندهم، ولاشك ان وجوبه بالغير لا بالذات

٣/٢٩٣ لان جوابه: ان ارتفاع المنطقة الكلية التي هي ذات الافراد ومقومها عين ارتفاع الافراد التي من جلتها وجود الواجب ٢٠، اذ الفرق ٣٠ بين الذاتي واللوازم الاخر فيا ذكروا ان رفع الافراد عين ٦ رفع الماهية بخلاف رفع اللوازم الاخر، كالعقل الاول للواجب، فتبين الفرق وحصحص الحق.

٣/٢٩٤ الثاني النقض بمطلق التعين؛ فان ارتفاعه يوجب ارتفاع تعين الحق الذي هو

١-كان المتصف - ط ٢-للواجب - ل ٣-ارتفعت - ل ٤-لما تعين في الطبقات - ط - لما عرف
 في الالهيات - ن - ع - لما عرف في الطبيعيات - ل ٥-الوجود - ل ٣-غير ـ ن - ط - رفع الذاتي غير - ل

### ١٥٨ / مصياح الانس

عين الحق - كما علم - فيلزم ان يكون مطلق التعيّن حقيقة الحق وليس كذلك، بل التعينات مجالي تنزلاته

٣/٣٩٥ لان جوابه: ان تعيّن الحق نسبة فكونه عين الحق؛ معناه ان لاوجود له الا وجود الحق؛ لا ان له وجوداً حقيقة هو عين وجود الحق - كما للوجود -

٣/٢٩٦ قانِ قلت: فكذا كل تعيّن نسبة؛ فيكون عين المتعين بذلك المعنى، فما الداعى الى الفرق بين تعين الحق و تعين غيره

٣/٢٩٧ قلت: هو ان لتعين ١ مايسمي غيراً باعثا على اعتباره - كاجتاع الحقائق حساً او مثالاً او روحاً - بخلاف تعين الحق الاحدى او الواحدى.

۱۳/۲۹۸ الاول فهو صورة علمه بنفسه ۲ وفسرها الشيخ قدس سره بكونه غير متعين في نفسه وقابلاً ان يحكم عليه بحكم كل متعين بحسب كل ٣ تعين - مع كونه في نفسه غير متعين حال الحكم عليه بذلك - وهذا الها يلحقه في مرتبة التعين الاول الذي هو الحد الفاصل بين كمال الاطلاق حتى قيد الاحدية وبين ما اندرج تحت الشهادة، اذ قبله لاحكم عليه ولا وصف له - لا بالاحدية ولا بعدمها -

٣/٢٩٩ واما الثاني فباعتبار اتصافه الاحاطى بجميع الكالات الجالية والجلالية، فعنى واحديثه وتعينه بها ان لاتعدد في مجموع له احدية جعية لايتصور ورائبها وصف ولامرتبة، فهذان التعينان له لايتوقفان على ملاحظة الغير الباعث على اعتبارهما لامكان أتصافه بها - ولولم يتحقق الغير -

• ٣/٣٠٠ قان قلت: هذان التعينان المسميان بالتعين الاول والثاني عند القوم نسبة كما مر، فعروض النسبة خال في نفسه عنها. وايضا ٤ فهل له تحقق بدونها - فضلا عن غيرهما - وقد قيل لاتحقق للعام بدون احد خواصه؟ اولا تحقق له بدونها، فكيف صبع نني الشئي الى الوجود المطلق - عن ٥ نفسه؟ وفيه من المحالات السالفة ٦.

٣/٣٠١ قلت: كل ماله ماهية وهوية ٧ غير الوجود لايتصور مقارنتها للوجود الا

١-التعين - ل ٢-لنفسه - ن - ع - بنفسه في نفسه لنفسه - ل ٣-ذلك - ل ٤-عنها ايضاً - ل
 ٥-نني الشئي عن - ل ٢-السابقة - ل ٧-او هويته - ل

بالتعين، لان تلك المقارنة بعين ١ الوجود بخلاف مالا ماهية له غير الوجود، فانه في نفسه واتصافه بالوجود منزه عن التعين - لعدم احتياجه الى غير ذاته - لان ذلك الاحتياج هو المنبع للحاجات والمحتد للتعينات فقوله ٢: لاتحقق للمام .... الى اخره، انما يتصور في القسم الاول ويتعالى القسم الثانى عن ذلك، فعند تحقيقه ٣ كما ينبغى يتحقق كون الحق تعالى واجباً وجوده ازلياً ابدياً ٤ ومستغنياً ٥ عن مطلق التعين، وعدم منافاة ذلك توقف ظهور بعض كالاته الاسمائية على بعض التعينات الكلية او الجزئية التي هي شئونه واوصافه ومقتضيات ذاته؛ لكن بحسب شروطها للمظهرية ٦ وتتسلق ١٥ بذلك الى التحقيق بالتوحيد الذاتى والاسمائي والافعالى ان وفقت ٧.

٣/٣٠٧ واعلم ان المنكرين ان ٨ حقيقة الحق هي الوجود المطلق من اهل النظر والمتكلمين لهم شبه جعبها في شرح المقاصد وارتضاها، ولابد ٩ من دفعها، رفعاً ١٠ لتردد الضعفاء وتنبيهاً لمن يزعم بعدالتباهي بها التناهي (١٠ في رئاسة ١٢ الحكماء والعلماء) انه لم يكد يحوم حول معرفة حقائق الاشياء، فعياذاً بالتمن الحمل المركب فضلاً عن المباهاة باللفظ ١٣ المرتب، اللهم عفواً وغفراً ولا تكلنا لل الفسنا كشفاً وسيراً ١٤ ولا تبتلنا ١٥ بما لا ترضاه سراً وجهراً؛ واصلح لنا شأننا فكراً وذكراً.

٣/٣٠٣ الشبهة الاولى ١٦: ان المطلق لاتحقق له الا في الذهن والواجب من بجب وجوده في الخارج ٢٠.

\* 1- تسلق الجدار، اى: صعد عليه. تنساق - ن - ع \* 7- قوله: الشبة الاولى ... الى اخره، هذه الشبة وجوابها في غاية السقوط، اما الشبة فلانها ناشئة من اشتباه المفهوم الذهنى بالحقيقة الخارجية، فالاطلاق الذى نحن بصدد اثباته للحق تعالى هو عين الوجود الصريح الخارجي الذى لا تعين له ولا ماهية، بل هو نور محض وحقيقة خالصة لا سبيل للبطلان اليه ولاطريق للبوار الذى هو التعين او اللازم له اليه، واما الاطلاق المفهومي فهو خارج عن حقيقة الحق عند الكل؛ وليس احد يتفوه به، وبهذا يظهر سقوط الجواب ايضاً، فان الحق في الجواب ماعرفت وهو لا يبتنى على وجود الطبيعي وليس نسبة الحقيقة الحقة الالهية الاطلاقية مع مفهوم الوجود المطلق نسبة الماهية مع افرادها - كما هو اظهر من أن يخنى على أولى النهي - خ

۱-تعین-ن-ع-ل ۲-فقولهم-ل ۳-تحققه-ل ۶-ازلاً وابداً-ل ۵-ابدیاً مستغنیه - ط ۲-المظهریة-ل ۷-وقفیت-ط-وقعت-ل ۸-لان-ل ۹-فلابد-ظ-ل ۱۰-دفعا-ل ۱۱-التباهی-ن-ط۲۱-رتبة-ل۱۳-بلفظة-ل۱۶-سرا-ل۱۵-تبلنا-ل۱۹-الاولی منها-ط-ل

٣/٣٠٤ جوالها: ما مرّ في الامهات: ان الحق وجود الكلى الطبيعي في الخارج لوجود ١ احد قسميه وهو المخلوط ١٠ ، وقد اندفع ثمة شبه منكريه.

٣/٣٠٥ فان قالوا ٢: الموجود هو الهوية لا الماهيات الكلية.

٣/٣٠٦ قلنا: الموية هي الماهية مع التشخص، والتشخص نسبة اعتبارية، فلم يبق متحققاً الإمعروضد

٣/٣٠٧ لايقال ٣: الموجود مابه التشخص؛ اذ الموية الموجودة هي الانضامات.

۱۳/۳۰۸ النا نقول ؟: مابه التشخص له ماهية والفرض انها غير موجودة، فبق تشخصه والانضامات نسب اعتبارية؛ فليست عين الهوية الموجودة، بل لها مدخل في ذلك. والتحقيق ٢٠ ان الوجود للموجود بحسب مرتبته والماهيات والهويات نسبة وصفاته التنزلية من الكلية و ١ الجزئية.

٣/٣٠٩ الشبهة الثانية ٧ : ان لاعقق للحام ^ الا في ضمن الخاص، فلايتحقق الا ٩ في ضمن غيره وهو محال.

۳/۳۱۰ جوابها ۱۰: بعث آن يكفي و روم ۱۱ المنوال الاول؛ ما مر ان الموقوف تحققه على تخصيص وتقييد ۱۲ بخصوصية ما؛ هو الذي له ماهية او هوية غير الوجود؛ فلايتحقق الا مقارنة ماهيته او هويته بوجوده، اما الذي وجوده عينه فوجوده ذاتيه وواجب له؛

\* ا - قوله: لوجود احد قسميه وهو المخلوط، اثبات وجود الطبيعى بوجود المخلوط ظاهر الفساد - وان اصر عليه بعض المحقين من اهل النظر فى كتبه - فان تقسيم الماهية الى الاقسام الثلاثة من الاعتبارات العقلية التى لاوجود لها على التحقيق، فالمخلوط لاوجود له البتة وان كان الطبيعى له وجود والطريق الصحيح لاثباته هو من طريق حمل الطبيعى على الافراد الخارجية، والحمل يقتضى الاتحاد اما مفهوماً فليس، واما وجوداً فهو المدعى، وللمقام تفصيل وتحقيق لبس مجال ذكره - والله العالم - خ ح ٢٠ ف ذلك، هذا اذا اريد بالمطلق الماهية المطلقة المفسرة بالتعين العلمى المقسم للتعين الوجودي، فهى التى اختلف فى وجودها بل اقتران الماهية لم يظهر ولايظهر ابداً على ماقال فى النصوص، اما لو اريد بالمطلق الوجود الذى هو اعم من ان يتعين بالتعين العلمى او الخارجى ويكون كل التعين اسماً وصفة له بحسب مرتبتها فيها يتبعان له بل اعتباران له فكيف يتوقف وجوده عليها؟ فالتحقيق ....- ل

۱-بوجود - ط ۲-منکریه قالوا - ل ۳-فان قلت - ن - ع ٤-قلت - ن - ع ٥-للموجود ذاتی وتعینه بحسب - ل ٦-الی - ل ٧-الثانیة منها - ط ٨-لایتحقق العام - ل ٩-یتحقق الواجبالا - ن - ع-ل ١٠-وجوابها-ل ١١-انهاتدفع فیرد- ن - ع ١٢-تخصص وتقید- ن- ع وعدمه سلب الشئى عن نفسه، وقد ظهر امتناعه؛ فكيف يتوقف ذات ١ مثل هذا على شئى ولو على التعين الاول الاحدى الجامع بالنسبة الى الحق؟ نعم! يمكن ان يتوقف هويته من حيث كالاته الاسمائية على المظاهر - ولكن ٢ بالشرطية لا بالعلية ٣ -

٣/٣١١ وجلة الكلام فيه: ان الحق ان الذات ؛ المطلق اما ان يتوقف على تحقق صفاتها واحوالها المشخصة بدون عكسه او بالعكس كذلك ١٠ ، اولا توقف من الطرفين او لكلٍ توقف على الاخر من وجه

٣/٣١٢ فالاول بين الاستحالة، لان توقف تحقق الذات على تحقق احوالها دور ويقتضي ان يكون الذات والحال على عكس المفروض.

٣/٣١٣ والثاني يقتضي ان يتعين الماهية ٥ قبلها ٦ تعيناً شخصياً فلايكون كلية - هذا خلف-

٣/٣١٤ والثالث محال، لان الوصف والحال ما يكون تبعاً في الوجود وسره: ان عدم التوقف من الطرفين - بل من احدهما - يسم سريان سر الجمع الاحدى الالحي؛ فلا يوجد

ه ٣/٣١٥ فالحق هو الرابع وهو التي يتيوقف الإحوال على الذات في انتساب الوجود؛ والماهية على الاحوال في التعين.

٣/٣١٦ لايقال: فتوجد الماهية قبل التعين.

۳/۳۱۷ لانا نقول: نعم! في ماوجودها عينها، اما في غيره، فانما يلزم لو لم يكن احد التعيناتلازمه ^ ؛ وتقدم الذات فيه تقدم ٩ بالذات - كتقدم حركة الاصبع على حركة الخاتم-

1- قوله: وجلة الكلام: لولا هذه الجملة التي زعم انها تحقيق لكان صدر كلامه موافقاً للتحقيق، ولكنه على زعمى اخذ صدر كلامه من غيره كالقونوى واترابه ولم يطلع على حقيقته، وبالجملة فني قوله: والثانى يقتضى ان يتعين الماهية قبلها ... الى اخره، نظر واضح، فان الكلية التي سلبها متحاشيا ان كانت المفهومية، فالحق سلبها وان كانت بمعنى سعة الوجود واحاطته، كما في تعبير كثير من اهل المعرفة فلايكون تاليا لما ذكر، والحق ان في كلام هذا الشارح القاضى في كثير من المواضع اغلاط غريبة، ومن لم يجعل الله له نوراً فاله من نور - خ

٩-هوية ذات - ل ٢ - لكن - ل ٣- لا العلمية - ل ٤-فيه ان تحقق الذات - ل ٥ - ينعين مطلق
 الماهية - ل ٦ - فيها - ط ٧ - الرابع ان - ط - ل ٨ - لازمة - ل ٩ - تقدما - ل

ولايلزم من عدم وجود الملزوم بدون لازمه توقفه عليه - كالتلاثة بدون الفردية والجسم بدون التحيز - وهذه النسبة هي السارية فيا بين الهيولي والصورة والجوهر والعرض في الشخص ١ ، فانها سرّ سريان وجود الحق في المظاهر ١٠ ، فان تقيده الذي تنزل به من ٢ كماله الذاتي الاطلاق الى الحقائق العلمية التي هي بالنسبة الى ذاته عينه ١٠ المجعولة حسب استعداداتها صوراً واعياناً ظاهرة يتوقف ٣ بوجه الشرطية على نسبة ٤ الاسمائية، فالتوقف ٥ ولو بالشرطية الما لمذاته المطلقة الغنية عن العالمين - فافهم؛ تسلم عن ورطتي مجرد التشبيه والتنزيه.

٣/٣١٨ الشبهة الثالثة: لوكان الوجود المطلق واجباً لكان كل وجود واجباً – حتى وجود القاذورات والخنازير والحبات – تعالى الله عما لايليق به ٣٠.

٣/٣١٩ جوابها: ما مرّ ان الوجود الإضافي لحقائق المكنات بمعنى الموجودية ١٠ ، اي نسبة خاصة الى الوجود الحق لاعينه ولايلزم من وجوب الشئي في ذاته وجوب انتسابه الى شئي مخصوص.

٣/٣٢٠ فلايرد أن الوجوب أن الارمه وجد معه.

# 1 - قوله: فانها سرّ سريان وجود الحق ....الى اخره، هذا وامثاله من لوازم الماهية والنقص وليس من اسرار سريان الحق، فان الكالات برمنها منه ومن اثر ظهوره فى الخلق واما النواقص فن نفس الماهيات، فهو تعالى نور السموات والارض، وإما الظلمات اللازمة للتعينات فن الكلمة الخبيئة، وإن قلنا الماهيات، فهو عند الله فهو بنحو العرضية واللازمية كما هو ظاهر - خ به ٢ - غيها - ن - ط - يمكن ان يكون: غير من به ٣ - قوله: الشبهة الثالثة .... الى اخره هذه الشبهة كامثالها ايضاً واهية ساقطة ناشئة من عدم الفرق بين الوجود المطلق، اى الغير المتعين المجرد عن كافة الماهيات والتعلقات، وبين مطلق الوجود المحكوم الفرق بين الوجود المطلق، اى الغير المتعين الجرد عن كافة الماهيات والتعلقات، وبين مطلق الوجود المحكوم في كل وجود بحكه ولا يحتاج الى تحقيقات الشارح التي هي منظور فيها في نفسها، وان شئت بلسان اهل المعرفة فقل: ان الوجود مطلقا كمال وجال والنقص ناش من التعتينات والماهيات، لا اصل الوجود، وهذا ايضاً غير مربوط بما نحن بصدده من اثبات الوجود المطلق للبارىء جل ذكره، بل راجع الى ان ظهوره في ايضاً غير مربوط بما نحن بصدده من اثبات الوجود المطلق للبارىء جل ذكره، بل راجع الى ان ظهوره في على الانوار كمان ونور وهو نور السموات والارض - خ به ٤-ان للوحدة اعتبارين: احدهما متعلقه طرف بطون الذات وخفائها، وهو اعتبار اسقاط سائر النسب والاضافات كلها، ويسمى الذات به طرف بطون الذات وخفائها، وهو اعتبار اسقاط سائر النسب والاضافات كلها، ويسمى الذات منشأ الاسماء والصفات (آ)

١- التشخص - ل ٢ - تنزل من - ط - ل ٣ - من كماله الذاتى الاطلاق بتوقف - ط - ل ٤ - نسبها
 - ن - ط - نسبته - ل ٥ - من كماله الذاتى الاطلاق يتوقف بوجه الشرطية على نسبه الاسمائية الى
 الحقائق العلمية التي هي بالنسبة الدذاته عينه المجمولة بحسب استعداداتها صوراً واعياناً ظاهرة، فالتوقف - ط - ل

٣/٣٢١ لان مقتضى الذات تحققه في نفسه او في الجملة؛ لاتحققه من حيث النسبة الخصوصة، كما ان حقيقة الجسم يقتضي تجسماً مّا وتميزاً ١ مّا، فهما لازماه، لا الخصوصان

٣/٣٢٢ فالتحقيق: أن المتعدد ٢ حسب تعدد ٣ الماهية الجنسية أو النوعية أو الشخصية أو العرضية هي الموجودات؛ مجانى ٤ نسب الوجود - لا نفس الوجود - ثم النسب الاسمائية: منها جالية لطفية متعلقاتها مستحسنة بالنسبة الينا، ومنها جلالية قمهرية متعلقاتها مستكرهة في نظرنا القاصر لكونها مهلكة أو مؤذية أو غير ملائمة، والكل بالنسبة الى حيطة قدرته وحكمته وسعة علمه وقوته كال كا مر في الفصل العاشر.

الواقع المائد الله الله المندوا خلق مثل الحيات والخنازير والقاذورات اليه في الواقع وان احتزروا عن سوء الادب في التصريح بذلك؟ - فثله بعينه الانتساب الذي عندنا الى اسمائه التي هي مثل القاهر والضار والمنتقم والمذل وغيرها من الاسماء الجلالية، فلاريب ان مجموع الجلال والجمال يتحقق الكال

٣/٣٢٤ الشبهة الرابعة: ان الوجود ليس بموجود، كما ان الكتابة ليست بكاتب و والسواد ليس باسود، حتى قيل: مبدأ المحمول من أفراد نقيضه 19 الا أن يريدوا بقو لهم: الوجود موجود، ليس باسود، حتى قيل: مبدأ المحمول من أفراد بقولنا: الواجب موجود، هو الثاني لا الاول.

٣/٣٢٥ فان قلت: لو لم يكن الوجود موجوداً لكان معدوماً، و لزم اتصاف الـشئى بنقيضه

٣/٣٢٦ قالوا في جوابه: إن الممتنع اتصاف الشئى بنقيضه؛ بمعنى حمله عليه بالمواطاة ٦، نحو: الوجود عدم - لا بالاشتقاق - نحو: الوجود معدوم، اذ هو كقولنا: الكتابة ليست بكاتبته معدوم، اذ هو كقولنا: الكتابة ليست بكاتبته الوجود المطلق من المعقولات الثانية. وقال مثبتوا الحال من المتكلمين انه من الاحوال.

٣/٣٢٨ وجوابها: ما مرّ ان الموجود ماله الوجود، لامن صدر عنه كالكاتب، بـل

عالى الشبهة الرابعة .... الى اخره، هذه الشبهة غير مرتبطة بما نحن بصدده من ان الحق وجود مطلق،
 بل راجعة الى اصل تحقق الوجود، فن الحقيقة هذه المرحلة قبل المرحلة التي الان الكلام فيها. فتدبر - خ
 ١- تحيزا - ن - ع -ل ٢ و٣- التعدد- ط ٤- اى مجالى - م ٥- بكاتبه- ط -ل ٦- حمله بالمواطاة - ل

التحقيق ان معنى الكاتب ايضاً من له الكتابة لامن الصدر عنه، والا كان كل اسم فاعل كذلك، وليس كذلك، كالمائت الولتقدم، وقولنا: ماله الوجود اعم بما له الوجود الزائد وغيره او الخارجي والعقلى، والوجود ماله الوجود الغير الزائد، لامتناع سلب الشئي عن نفسه؛ فيجب اثباته له، ولذا قالت الفلاسفة: ان الوجود واجب الوجود عينه، وكذا الاشاعرة في كل موجود؛ فهم واكثر العقلاء معترفون بان الوجود موجود بالشكل الاول؛ القائل: ان الوجود عين الماهية الموجودة وكل ماهو عين الموجود موجود؛ وكذا الكاتب بمعنى من له اله الكتابة؛ ولو غير زائدة صدق على الكتاب بحسب المفهوم الوصنى المغير العرف اشتهر باطلاقه على احد قسميه وهو ماله الكتابة الزائدة؛ فلاينافي عموم الحقيقة اللغوية القسمين، فظهر فساد القول بان الوجود حال او معقول ثانٍ، تعالى الله عن ذلك، اللهم الا ان يريدوا الانتساب الوجود القال بان الوجود حال او معقول ثانٍ، تعالى الله عن ذلك، اللهم الا ان يريدوا المنتساب الوجود القال الماهم فانه من الامور العقلية وبه يقول المحقق.

٣/٣٢٩ الشبهة الخامسة: إن الوجود للطلق ينقسم الى الواجب والممكن والقديم والحادث، والمنقسم الى شي وغيره لايكون عينه فضلاً عن ان يكون المنقسم الى الممكن واجباً والى الحادث قديماً ١٠.

٣/٣٣٠ وجوابها: ان الوجوب والامكان والقدم والحدوث اسماء نسب الوجود، اعنى الموجودات، وليست من الاسماء الذاتية، اعنى التي نسبتها الى المتقابلات سواسية، فالتقسيم في الحقيقة لنسبه ١٠ لا لنفسه.

٣/٣٣١ الشبهة السادسة: ان الوجود يتكثر بتكثر الجالي، والمتكثر لايكون واجباً - اذ يجب وحدته -

٣/٣٣٢ وجوابها: ان المتكثر والمتعدد نسبه وشئونه لاعينه، لماقيل: ان الوجود عند

\* ١ - هذه الشبهة ايضاً من باب اشتباه الوجود المطلق مع مطلق الوجود، فالوجود المطلق واجب ليس الا ومطلق الوجود مفهوم عام بديهي لازم للحقائق الوجودية وصادق عليها صدقاً عرضياً - خ

۱-ان الكاتب ماله الكتابة لا ما -ط - ل - كالمائي -ط - كالكايت -ل ۳- بان -ل ٤-الموجود -ل ٥-فهم وهم -ط ٦- ماله -ط -ل ٧-الوضعي - الاصلي - ن -ط -ع ٨-حقيقة --ط -ل ٩- يراد - ن - ع -ل ١٠- لنسبة الوجود - ل انضهامه الى الماهيات لايكون غير الوجود، بل هو هو ابداً، لكن سمى بواسطة الانضهام غيراً فيكون ١ هو في حد ذاته مع جميع التعينات واحدا بالشخص كائنا في كل آن في شأني -بل شئوني- بواسطة تغيرات التعينات، فاللازم من تعدد التعينات تعدد الموجودات والموجوديات - اعنى نسب الوجود لاتعدد نفس الوجود -

٣/٣٣٣ لايقال: فلايكون مطلقاً وكلياً ومشتركاً - كما هو شأن الواحد بالشخص -حتى لو التزم كليته لايكون موجودا في الخارج، فلم يكن واجبا.

٣/٣٣٤ الخارج، والكلية الما كونه شخصاً بحسب الخارج، والكلية الما تعرض له في الذهن فلامنافاة بينها.

٣٣٥ ٣٣٥ قال: ٢ وبهذا يندفع ايضاً مايقال: لو كان كلياً كان الواجب واحداً بالنوع لا بالشخص، وذلك لجوازان يكون شخصاً ٣ في الخارج؛ واحداً ٤ بالنوع في الذهن، وفيه تأمل، لان تعين الوجود الواجي في نفسه عينه، فإن كان المتعين بذلك التعين شخصاً ٥ لا يتصور كلية ونوعيته ذهناً - كتعين زيد - وإن كان ذلك التعين نوعياً كلياً لا يكون شخصاً، نعم! تعين حقيقة الجزئي غير تعين ذاته، ولذا كان الاول كلياً والاخر جزئيا، وليس للوجود الواجي في نفسه الا تعين واحد هو عينه

هوية وتخصصه ٦ بها، اما الوجود المطلق فتعينه عين وحدته ووحدته عين حقيقته؛ وما هوية وتخصصه ٦ بها، اما الوجود المطلق فتعينه عين وحدته ووحدته عين حقيقته؛ وما بالذات لاينفك ولايزول، فلايتصور التعدد والاشتراك الا في نسبه الجزئية او الكلية، ونفسه كما هو هو في كل الاحوال، فوحدته في اقصى الكمال حتى لايتصور في مقابلته كثرة، بل وحدته - لانها عين حقيقته - يكون عين الكثرة اذا تحققت؛ والتي ينقسم الى الجنسية والنوعية والشخصية هي الوحدة العددية المتصورة في مقابلة الكثرات، ووحدة الحق في ذاته بمعزل عنها فلايوصف من حيث هو بالكلية ٧ والجزئية ولا بالنوعية والشخصية، بل هذه احوال نسبه العلمية، ولذا لم يكن تعينات سائر الحقائق الا باحدها، اللهم الا ان يراد بالوحدة الشخصية

۱-الانضام حصة فيكون - ل ۲-وقال - ل ۳-شخصياً - ل ٤-الخارج هو اخص واحداً - ل ٥-شخصيا - ل ٦-تخصيصه - ط - ل ٧-لا بالكلية - ل

وحدة ذاتية ممتنع ١ الاشتراك في عين تعين موضوعها - كالتعين الاول لذات الحق فيتناول احدية الحق -

الذات عليه ماقال الشيخ قدس سره في النصوص ٢: ان اطلاق اسم الذات الايصدق على الحق الا باعتبار تعينه - الذي يلى في تعقل الخلق غير الكل ١٥ - الاطلاق ٢٥ المجهول النعت، وهو التعين الاول وانه بالذات مشتمل على الاسماء الذاتية التي هي مفاتيح الغيب، والاحدية وصف التعين لا وصف المطلق المعين، اذ لا اسم للمطلق ولا وصف، ومن حيثية هذه الاسماء من حيث عدم ٣ مغايرة الذات لها نقول: ان الحق مؤثر بالذات هذا كلامه حيثية هذه الاسماء من حيث عدم ٣ مغايرة الذات لها نقول: ان الحق مؤثر بالذات هذا كلامه بالنسبة الى كل تعقل الخلق غير الكل، لان التعين ٤ الاول في تعقل الكل مطلق بالنسبة الى كل تعقل لما قال الشيخ قدس سره في موضع اخر منه ٥: وهذا التعقل التعين وان كان يلى الاطلاق المشار اليه فانه بالنسبة الى تعين الحق في تعقل كل متعقل مطلق وانه اوسع التعينات وهو مشهود الكل وهو التنجل الذاتي وله مقام التوحيد الاعلى، ومبدئية الحق يلى هذا الستعين، والمبدأ هو مصدأ اللاعتبارات الظاهرة والساطنة، والمقول

\* العبيد بتعقل الخلق غير الكمل، للاشارة الى ال هذا النعين وان كان يلى الاطلاق ولكن له الاطلاق والما بالنسبة الى تعين الحق في تعقل كل متعقل، وبالنسبة الى تعين كل شئى في كل عالم على ما يتعقل الكمل، واما في تعقل غير الكمل فليس له الاطلاق، لعدم تعقلهم اياه على الحقيقة وعلى ماهو عليه وصرح بهذا المعنى، فالتوجيه الفاضل المحقق شارح مفتاح غيب الجمع والوجود حيث قال بعد نقل هذا الكلام: وانما قال في تعقل الخلق غير الكمل، لان التعين الاول في تعقل الكمل مطلق بالنسبة الى كل تعقل لما قال الشيخ قدس سره في موضع اخر من النصوص: وهذا التعقل التعينى وان كان يلى الاطلاق المشار اليه؛ فانه بالنسبة الى تعين الحق في تعقل كل متعقل مطلق وانه اوسع التعينات وهو مشهود الكمل وهو التجلى الذاتى وله مقام التوحيد الاعلى ومبدئية الحق يلى هذا التعين.

ويمكن أن يقال: أن غرض الشيخ الاشارة إلى أن التعين الذي يلى الاطلاق في تعقل الكل هو أحدية الجمع والوحدة الحقيقية الجامعة، وأما في تعقل غير الكل هو الاحدية الصرفة المقابلة للواحدية، ولاشك أنه وصف سلي، فيظهر من كلامه أن أول المراتب والتعينات بعد أطلاقه اللاتعيني عند الجمهور هو الاحدية الصرفة، وأما عند الكل هو أحدية الجمع والوحدة المطلقة الحقيقية الجامعة، ولايخني عليك أنه يستفاد من كلامه على التوجيهن أن أطلاق أمم الذات أنما يكون على الاحدية الصرفة التي هي وصف سلي، تدبر تفهم - ش هـ ٢٤- مفعول لقوله: يلى - ش

۱- پمننع – ن – ع – ط – ل ۲ – ص ۵۵ ۳ – باعتبار عدم – ط ٤ – تعین – ل ۵ – ص: ۱۸: ۲ – محتد – ل فيه ١ انه وجود مطلق واجب واحد، عبارة عن تعيّن النسبة ٢ العلمية الذاتية الالهية والحق من هذه ٣ النسبة يسمى عند المحقق بالمبدأ ، لامن نسبة غيرها. تم كلامه.

٣/٣٣٩ الشبهة انسابعة: انه مقول ١٠ على الموجودات ؛ بالتشكيك، فانه في العلة اقوى واقدم واولى منه في المعلول، ويتنبع ان يكون الواجب مقولاً على غيره بالتشكيك ٢٠ ، لان المشكك يكون زائداً والزائد على حصص الوجود - لايكون عينها -

٣/٣٤٠ وجوابها: ان المقولية نسبة الوجود؛ فكما لم يكن لتعدد الا فيها، لم يقمع التشكيك الا فيها، بناء على اختلاف قابليات المتعلقات او الاختلاف بذاتية الوجود وعرضيته

۱۳۶۱ من ان الحقيقة المطلقة المادية: مايقال من ان الحقيقة المطلقة تختلف بكونها في شئى اقوى او اقدم او اولى، فكل ذلك عند المحقق راجع الى الظهور بحسب استعدادات قوابلها، فالحقيقة واحدة في الكل والتفاوت واقع بين ظهوراتها بحسب المقتضى ٣٠ تعين ٥ تلك الحقيقة ٦

بحسب المقتضى ٣٠ تعين ٥ تلك الحقيقة ٦ ٢ ٣/٣٤٢ الشبهة الثامنة: اشتراك الوجود معنوياً بين الواجب والممكنات. قد ثبت بالبرهان ٤٠ النير كما مرّ. فلو وجد الوجود قاما بوجود زائد أو بوجود هو نفسه؛ واياً ما كان فليس اطلاقه على جميع الموجودات بذلك المعنى، فلم يكن مشتركاً معنوياً، هذا خلف ٧.

٣/٣٤٣ وجوابها: ان الاشتراك لمطلق ^ النسبة الكلية والا فذاتها غنية عن العالمين، على

١٥ الوجود. ٣٠ - قوله: الشبهة السابعة، هذه الشبهة ايضاً غير مرتبط بما نحن بصدده كهالايخنى، الا انه لازمه كامثاله، بل هي شبهة في مقابل من يقول ان الوجود في كل موجود عين في الخارج، والجواب عنها كها في علمه: ان التشكيك الخاص الذي يكون مابه الاشتراك فيه عين مابه الامتياز لايقتضى الزيادة بل بان يكون للحقيقة عرض عريض فلها مراتب كاملة وناقصة، والكمال عين الحقيقة والنقص خارج عنها، والحويات بسيطة - فراجع الى مكانه كالاسفار وغيره - خ ٣٠ كذا في النسختين. ٣٤ والجواب عنها ان الاشتراك المعنوى الذي هو روح وحدة الوجود لاينافي ان يكون للوجود مراتب، بل كون الحقيقة ذات المراتب يؤكد الوحدة الحقيقية، ولايخني ان هذه الشبهة ايضاً غير مربوطة بمانحن فيه - خ

١- والمبدئية هي محمد الاعتبارات ومنبع النسب والاضافات الظاهرة في الوجود والباطنة في عرصة المتعقلات والاذهان والمقول «النصوص» – الظاهرة والمقول فيه – ل ٢ – هو عبارة عن تعين الوجود في النسبة «النصوص» ٤ – الوجودات – ل ٥ – بعين – ل
 ٢- الحقيقة هذا كلامه – ل ٧ – مشتركاً معنوباً – ط ٨ – المطلق – ط

انا لمّا فسرنا الموجود بما له الوجود اعم من ان يكون زائداً او نفسه؛ فقد حصل معني يصحّ مشتركاً به بين الكل.

٣/٣٤٤ الشبهة التاسعة: ان دليلهم في اثبات زيادة الوجود على الماهية بانًا ١ نعقّلها ونشك في وجودها، فالمعقول غير ؟ غير ٢ المعقول جار في وجود الوجود، فثبت بذلك انه ليس عينه.

٣/٣٤٥ الشبهة العاشرة: ان مفهوم الوجود وهو الكون العام معلوم لكل احد، حتى قيل ببداهته، وحقيقة الواجب غير معلومة؛ فلايكون هو اياها ١٠ .

٣/٣٤٦ وجوابها: منع تعقل كنه ماهية الوجود فضلاً عن بداهته، ولو سلم البداهة، فقد قيل تلك ٣ في تعقل الوجود نفسه؛ ثم الكون عبارة عن نسبته الى الكائنات من مجاليه ومظاهره؛ لاعن حقيقته، بل سيجئ في مفتاح الغيب ان قولنا: هو الوجود للتفهيم، لا ان ذلك اسم حقيق له.

٣/٣٤٧ قال الشيخ قدس سره في تفسير الفاتحة ؟ : ولاخلاف في استحالة معرفة ذاته سبحانه من حيث حقيقتها مراتبة إلى المرابع الوحكم او نسبة او مرتبة -

٣/٣٤٨ ثم قال: والتحقيق الاتم افاد انه متى شمّ احد من معرفتها رائحة فذلك بعد فناء رسمه وانحاء حكمه وتعيّنه ٥ واسمه واستهلاكه تحت سطوات انوار الحق ٢٠ وسبحات وجمه

◄ - هاتان الشبهتان كبعض الشبهات السابقة غير راجعة الى مانحن فيه ابتدائ بل باعتبار ان الوجود اذا كان عين الماهية فى الواجب فلازمه ان يكون وجوداً مطلقاً ، فننى العينية يلازم ننى الاطلاق - خ
 ◄ - قوله: والتحقيق الاتم .... الى اخره، وهذا هو المشاهدة الحضورية الحاصلة للاولياء والعرفاء الكل بعد الرياضات المعنوية وهي اعلى واجل من كل عرفان واكتناه، فان الاكتناه بقدم الفكر وهو غير معقول فى الوجود، وفيا يجوز هو ايضاً علم ناقص حاصل من الفكر الذى هو ترتيب امور لتحصيل اخر فهو فى الحقيقة مثار الكثرة والغيرية، والغير لايعرف الغير - بخلاف العلم الشهودى والمعرفة الحضورية - فانه مئار الوحدة والهو هوية وننى الغيرية حتى رسوم التعينات الماهوية.

پس عدم گردم عدم چون ارغنون کویدم انا الیه راجعون- خ

۱-لانا – ط ۲-فالمعقول غير المعقول – ط ۳-قيل حينئذ تلك – ل ٤-ص:٣٦٩ ٥-نعته «التفسير» – ن – ع – ل الكريم، فيكون حينئذ العالم والمتعلم والعلم في حضرة وحدانيته ١ ، رفعت الاشباه والاشتباه وحققت معرفة سرّ: لا اله الا الله العزيز الغفار.

٣/٣٤٩ قان قلت: المننى هنا معرفته بوجه يختص به سبحانه من الاحاطة وغيرها؛ والا فينافيه ماصرح به في مواضع من ان الكمل الواصلين يحصل لهم العلم بمافي الحضرة العلمية من الحقائق على نحو تعينها في علم الله، ومن جلة تلك الحقائق حقيقة الحق سبحانه، فالواصل بالارث ٢ المحمدي الى مرتبة كشف الذات ينبغي له ان يحصل له معرفته على صورة علمه تعالى بنفسه تعالى بنفسه

٠ ٣/٣٥٠ قلت: لو حصل ذلك يكون من جملة الصور المخصوصة بـالحالـة المذكـورة في التحقيق الاتم فلاينافيه، والله اعلم.

# تفريع التعريف السابق بالتوصيف اللائق وفيه فصول: القصل الاول؟

۱ ۱۳/۳۵۱ تحقق ان الحق هو الوجود والوجود ماهيته ؟ ؛ وسيجئ ان الماهية ٥ غير محمولة، فالوجود غير مجعول؛ وكل وجود غير مجعول واجب ، وكذا انتساب الشئ الى عينه فالوجود ذاتيه، وكل حقيقة وجودها ذاتيها ٦ فسى واجبة ووجوبه عينه، لانه نسبة الشئ الى نفسه، وكذا تعينه عينه لانه حضوره لنفسه - اذ لاغير - فذلك بتعقل كونه هو هو؛ وهو وحدته الذاتية وعلمه الذاتي، فالكل عين الذات.

## الفصل الثاني

۳/۳۵۲ هذه الوحدة لكونها ذاتية لاتركيب فيه - لاخارجاً - والآ فالجزء الخارجي اوجب ٧ - ولاعقلاً - لان العقل عاقل ومقيد ولاقيد ثمة، فلاجنس للوجود ولاقصل اوجب ٧ - ولاعقلاً - لان العقل عاقل ومقيد ولاقيد ثمة، فلاجنس للوجود ولاقصل ١- وحدانية «التفسير» ٢- بالورث - ل ٣- وفيه اصول، الاول - ل ٤- ماهية الحق - ن - ط ٥- كل ماهية - ن - ع - ل ٢- ذاتها - ن - ط - ل ٧- اى احق بالوجوب - ل

ولاحد له، وغيره عدم فلامثل له، ومقابله عدم محض فلاضد له ولاند له ايضا ١ ، لانه المثل المساوى ٢ .

## الفصل الثالث

قديد؛ والمحالات التام حتى عن قيد الاطلاق ليس له من حيث هو تقيد؛ فلا يختص ببعد اوجهة او امارة ٣ حسية او وهمية او عقلية الى كنه ولابتجرد او جسانية او روحانية ملكية او غيرها او عقلية او نفسية او مثالية او خيالية او حسية جوهرية او عرضية قارية او غير قارية او زمان او مكان او فلكية او عنصرية او بساطة او تركيب او جادية او حيوانية او انسانية او والدية او مولودية او غيرها، بل الكل نسب توجهه و احكام التفاته، وكل من هذه الالتفاتات – لانه نوع قبد له وتنزل عن رتبة غناه الذاتي – صفته النسبية ونسته الاسبية لكون التعين علامة على مام يتعين؛ والكل صور تعينات اسمائه وتجليات قاته عسبها، فهي من حيث ذاته عينه ٤ ، لان التعين نسبته؛ وان كان من حيث متعلناتها عطارة – امتيازاً نسبياً – فكل متعين بتعين هو ف نسبته؛ وان كان من حيث متعلناتها عليه بالتعين ولايفارقه كونه هو؛ وهو ٥ التعين الذاتي والاحدية ، وكل وجود يلزمه تعينه – بل يكون ذاته – يكون ازلياً ٦ ابدياً ولكونه مطلقاً كان ولم يكن معه شئ؛ والا لتقيد بذلك، ولانه حال لحق التعين غير متعين في داته كان الان كا كان عليه

# الفصل الرابع

٣/٣٥٤ والاطلاقه له المعية الذاتية مع كل موجود؛ وحضوره مع الاشياء علمه بها؛ والاشياء تعينات تعقلاته، كما ان حقائقها تعقلات تعيناتها، فلايعزب عن علمه مثقال ذرة في الارض ولافي الساء، فعلمه بالكلي كلي وبالجزئي جزئي وبكل شئي على ماهو عليه الحود اللهاء، فعلمه بالكلي كلي وبالجزئي جزئي وبكل شئي على ماهو عليه الحود أيضا - ط ٢ - المنادي - ل ٣ - اشارة - ل ٤ - ذاتها غنية - ط ٥ - هو هو وهو - ل٣ - تعينه يكون ذاته ازليا - ل

حتى بنفسه، وعلمه بنفسه عين علمه مجميع المعلومات ١٠ ، فكان جميع علومه كسائر الصفات ازلية التعلقات، كل تعقل ١ شأنه الخصوص في آنه ٢ الخصوص، فكانت نسب علمه المساة كليانها ماهيات وجزئيانها هويات ازلية غير مجعولة، اذ لاوجود تمة لغيره ولاجاعل لما في ذاته، ولان علمه في ذاته الاحدية وحداني النعت هيولاني الوصف؛ كان الاختلاف في نسبه بحسب اختلاف المتعلقات؛ وذلك سبب تبعية علمه للمعلومات؛ لكن غير مستنبط من الافراد؛ فكان فعلياً - لا انفعالياً كعلوم العباد -،

## الفصل الخامس

٣/٣٥٥ ولعدم تقيده بالزمان كان جميع الانات حاضرة عنده ولحضورها محضر مافيها، فجميع الموجودات بوجودها واحوالها المتقسمة بالنسبة اليهم الى السابقة والحاضرة واللاحقة ونسب مابينها ٣ حاضرة عنده، فلو اعتبر في كلامه او افعاله تقيد بزمان او مكان او حال كان باعتبار حال الغير من الخاطبين وغيرهم

# الفصل السادس

٣/٣٥٦ ولانه لاطلاقه وسع كل شنى رحمة الى وجوداً وعلماً، فلا يمكن وقوع ما يخالفه، وصح سرّ القدر وصح تبعية الارادة لعلمه، كما تبعنها القدرة باظهار ماعينته الارادة؛ ومقارعتها يظهر الكلام ٢٠ والتأثير والا يجاد، وهو تعيّن الوجود بحسب كل نسبة علمية هى حقيقة من الحقائق بصورة تقتضيها تلك الحقيقة، وهو معنى سريان الوجود ٤ وخصصه

\*1- قوله: وبالجزئ جزئى، بل علمه بالكلى والجزئى والحيط والمحاطة والعقل والهيولى كلى عيط على نعتٍ واحد بلااختلاف حيثية ولاتقدم، فهو تعالى يعلم الجزئيات على نعت الاحاطة والكلية؛ والتقييد والجزئية من ناحية المعلوم لا العالم، وليس علمه تابعاً للمعلوم، لا في العلم الذاتى، وهو واضح، ولا في العلم الظهورى الفعلى، وذلك لان الفيض الاشراق والوجود المنبسط مقدم على الماهيات والتعينات كما هو مبرهن في عله ومعلوم عند اهله - خ به لا وهذا هو الكلام الذاتى النفسى فهو اظهار ما في عيب ذاته في الحضرة الاسمائية ومقام الواحدية التابع للتجلى الذاتى العلمي والحب الذاتى والارادة الذاتية، --

١-تعلق-ن-ط-ع ٢-انه-ط ٣-بينها-ل ٤-التجلى-ن-ع

ونشره وانبساطه ورشه، وهو الخلق والايجاد مطلقا، والابداع والاختراع لما لامادة له ولامدة له؛ غير ان الابداع يناسب القدرة والاختراع يناسب الحكة. ثم التكوين لما له مادة بلامدة، والاحدداث لما له هما، هذاعند اهل النظر، وفي ظور التحقيق التكوين شامل للكل ١٠ لان لكل مخلوق فيه مادة وصورة مخصوصة او غير مخصوصة بحسب اقتضاء مرتبته، واذا كان التعين الوجودي صورة التعين العلمي؛ فما لم يتعلق العلم بوقوعه لم يقع، وما ابى العلم عن وقوعه استحال وامتنع، وما تعلق بوقوعه وجب لما توجه اليه الارادة والقدرة والكلام ٢، وانتظم امر الكون بهذا النظام.

## الفصل السابع

٣/٣٥٧ ولان علمه الشامل بالعواقب والاوائل جزم لاتردد فيه، حكمه حتم جف به القلم وانقسم الامر بين وجوب الوجود والعدم، لالان ذاته موجب، فانه غنى عن كل الحاجات ٤ وموجب؛ وبذلك الغنى اختص بالقدم، و ويم ٢٠ كل شئى سواه بالحدوث عن العدم ٥.

# الفصل الثامن

٣/٣٥٨ ولان وجود كل موجود له حقيقة ورتبة؛ وللمظهر ٦ مجازه لاحقيقته ٧، فكل نعمة فضل منه، لانه عنوان جاله، وكل نقمة عدل منه، لانه تبيان جلاله وكل منها

- بل على التحقيق العرفاني والذوق الشهودي هو تعالى متكلم في مقام الاحدية وتكلمه الفيض الاقدس والتجلى الاعلى الارفع، والمخاطب به الاسماء الذاتية اولاً وحضرة الواحدية والاسماء والصفات ثانياً، ومسكلم في مقام الواحدية وتكلمه التجلى بقام اسم الله بوجهته الظاهرة والخاطب به الاعيان الثابتة عين الانسان الكامل اولاً والبقية تبعاً له، وقد بسطنا الكلام بالامزيد عليه في الرسالة الموسومة بمصباح الهداية الى حقيقة الرسالة والولاية - خ بها - بل التحقيق ان الابداع شامل للكل، قان ابجاده تعالى منزه عن كل ما يتوهم من المادة والمدة وغير ذلك من سمة المخلوقين، وهذه الامور من ناحية المخلوق لا الخالق، فايجاده بالفيض المقدس عن كل تكوين وتدريج، فالمالم بقضّه وقضيضه مبدع وان اطلق على بعضه الخلق مثلاً فباعتبار الجنبة الخلقية، فتدبر - خ به ٢ - اى: الملامة

۱-مناسبه-ن-ط ۲-یأبی نبا-ن-ع-نبا-ابا-ن-ط-ل ۳-الکمال-ن-ع ۱-ایجاب-ل ۵-القدم العدم-ن-ط ۶-حقیقة و لما یسمی سوی نسبة وصفة التعین شرط خصوص تأثیره و کل الأثر لمه لکن من حیث ذلك المظهر ورتبته للمظهر -ل ۷-مجاز ألاحقیقة-ن-ع التمهيد الجملي / ١٧٣

برهان كاله، غير ان توزع ١ الحاصل حسب استعداد ٢ القابل، فمن وجد خبراً فليحمد الله ومن لا؛ فلايلومن الا نفسه؛ وكل ميسر لما خلق له.

المقام الثاني

ان الحق تعالى واحد وحدة حقيقية لا يتعقل في مقابله كثرة، والكلام فيه يستدعى تقديم مقدمات:

### المقدمة الأولى ٣

الحض على وجه ينطوى المبادى والترتيب فى عظمته القيومية ومعنى عظمته احاطته بكل شئى الحض على وجه ينطوى المبادى والترتيب فى عظمته القيومية ومعنى عظمته احاطته بكل شئى وحضوره عنده وغاية قربه منه، لان الوجود بساوق الشيئية فلايتحقق شئى دونه، اعنى ان الوجود العينى يساوق شيئية الوجود والوجود العلمي يساوق شيئية الثبوت، فلمبيان ٤ الاول: لم يكن شيئاً مذكورا (١-الانسان) ولمبيان الثاني: اعاقولنا لشئى ... الاية (٤٠-النحل) واما مدعى التفريد ٦ بدون العلم والوجود وقرا التهميمان لا الباطئة والظاهرة للنور ١٥ - فكابر عقله. ومعنى القيومية دوام القيام وعدم تعلق الوجود بغيره، بل تعلق غيره به بالعلية ٨ مطلقا ولذا قيل: القيوم هو القائم بذاته والمقيم لغيره، فعنى المبالغة اثر فى التعدية كما فى الظهور ١٠.

### المقدمة الثانية

٣/٣٦٠ في اقسام الوحدة من الذاتية والوصفية والفعلية باعتباراتها المشتمل بيانها على ثلاثة مشاهد بعضها فوق بعض، وهي ماذكره الشيخ في فك ختم الفص الهودي الاحدى ١٠: ان للوحدة ثلاثة مراتب:

١هـ العلم نسبة باطنة للنور والوجود نسبة ظاهرة له - ق

۱- التوزع - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0 - 0

٣/٣٦١ المرتبة الاولى: اعتبارها من حيث هي هي فلاتغاير الاحدية بل عينها وليس نعتاً للواحد وهي مرادالمحققين الراسخين بالاحدية الذاتية، ولكل شئي احدية ذاتية من حيث ١ عدم مغايرة كل شأن المي لذات الاحد

٣/٣٦٢ المرتبة الثانية: اعتبارها من حيث كونها نعتا للواحد ويسمى بوحدة الصفات والنسب والاضافات ٢ ؛ وينضاف الى الحق من حيث الاسم الله الذي هو محتد الصفات ٣ ومشرع الوحدة والكثرة المعلومتين للجمهور.

٣/٣٦٣ المرتبة الثالثة: اعتبارها من حيث الاحكام اللاحقة التي ؛ هي على نوعين: ٣/٣٦٤ نوع من الاحكام يتعقل في الوحدة وظهوره موقوف على شرط او شروط؛ مع اشتال الوحدة عليها بالقوة ١٠ .

٣/٣٦٥ والنوع الاخر لايشتمل عليها الوحدة، وانما يلتحق من امور خارجة عرجة عن معقولية صرافة وحدتها، كقولنا الواحد نصف الاثنين وثلث الثلاثة، وهذا هو مبدأ التعدد النسي او الوجودي وهي المضادة للكرة وتختص بمرتبة الافعال، كوحدة ٥ الفعل والفاعل مع كثرة عاله ٦، وأنها المصيف فاوق هود عليه السلام حيث قال: اني توكلت على الله ربي وربكم ....الاية (٥٦-هود) والسر فيه عدم اعتبار الوسائط والاسباب، فلهذا اضاف الاخذ الى الموية التي هي عين الذات ولم يذكر يداً ولاصفة ولاغير ذلك في قوله تعالى: وما من دابة الاهو اخذ بناصبتها (٥٦-هود) وهو مشهد ٧ المتوسطين من المحققين، فان مقتضي ذوقهم ان الوسائط معدات لامؤثرات، وكل فعل اثر الحق اصله واحد لكن يكتسب من المحال تعدداً تتبعه كيفيات نافعة او مضرة عاجلاً او آجلاً يعود اثره - اعني ٨ النفع والضرر - تارة على الانسان من حيث روحه واخرى من حيث جسمه وطوراً

١- قوله: وظهوره موقوف على شرط ... الى أخره، كسريان حقيقة الوجود التي هي الوحدة الحقة الحقيقة، فانهمن احكام حقيقة الوحدة لكنه يجتاج الى الجالى والمرائى، اى بحسب الظهور بنعت الكثرة - خ

١- احدية تخصه وهي اعتباره من حيث «الفكوك» ٢- بوحدة النسب باحدية الصفات والإضافات (الفكوك) ٣- الاسماء والصفات «الفكوك» ٤- من حيث لايلحقها من الاحكام التي «الفكوك» ٥- لوحدة «الفكوك» ٦- مجاليه «الفكوك» ٧- ولاصفة وغير ذلك وهو مشهد - ط - ل ولاصفة ولاغير ذلك «الفكوك» ٨- اجلا يعودان اعنى - ل

من حيث صورته ونشأته واخر من حيث المجموع.

٣/٣٦٦ وغة صنف اعلى وذوقهم ان الفعل الوحداني الالمى المطلق عن الوصف في الاصل تعينه بالتأثير ١ والتأثر التكيني؛ انما يكون بحسب المراتب التي يحصل منها جلة من احكام الوجوب والامكان في قابل لها ١٠ ، فان ظهرت الغلبة لاحكام الوجوب على احكام الامكان وصف الفعل بعد تقيده وقبوله التعدد طاعةً وفعلاً مرضياً حيداً، وان ٢ كانت الغلبة لاحكام الامكان وتضاعف خواص الوسائط يسمى من حيث تقيده معصية وقبيحاً، والحسن والقبح راجعان الى مايناسب مرتبة الشرع او العقل او الملاغة من حيث الطبع والغرض، ولسان الشرع معرب عن المحاسن والقبائح او معرف ٣ المراتها ولكيفية التدارك لمضرة ٤ المعصية او تنمية نفع الفعل المرضى.

٣/٣٦٧ وغة صنف اعلى ومن ذوقهم ان كل سبب وشرط وواسطة ليس غير تعين من تعينات الحق؛ وان فعله الوحداني يعود اليه من جنب كل تعين، وان من اضيف اليه الفعل ظاهراً؛ يتصل به حكم الفعل وغرته بحسب شهوده ومعرفته ونسبته الى الاصل؛ واحدية التصرف والمتصرف والمتصرف وانصباغ افعاله بحكم الوجوب وسر سن القلم ومقيضاه وبضعف ذلك اوعدمه ٢٠٠٠ والمتصرف والمتحدمة والمتصرف والمتحدمة والمتصرف والمتحدمة والمتصرف والمتحدمة والمتصرف والمتحدمة وال

\* التفع الى جهة الوجوب والضرّ الى جهة الامكان، ولسان هذا قوله تعالى: ما اصابك من حسنة فن الله وما النفع الى جهة الوجوب والضرّ الى جهة الامكان، ولسان هذا قوله تعالى: ما اصابك من حسنة فن الله وما الصابك من ميئة فن نفسك، والصنف الثالث هم الذين نسبوا الكل الى الله ولمسانهم: قل كل من عند الله، وقوله تعالى: ومارميت اذ رميت ولكن الله رمى، وان كان فى هذا المقام مقامات ومراتب ليس المقام على اسطه - خ جه ٣ - قالطائفة الأولى ينسبون الافعال الى الله بلاواسطة ويجعلون الوسائط معندات لاتأثير لها اصلا، وقعل الحق واحد الا انه اكتسب التعدد بالحال، وبسبب ذلك التعدد اتصف بالكيفيات الضارة وحدانى لايوصف بالتأثير والتأثر؛ الا اذا ظهر فى الجالى والمراتب، فالفعل منسوب الى الوسائط لا الى الله وحدانى لايوصف بالتأثير والتأثر؛ الا اذا ظهر فى الجالى والمراتب، فالفعل منسوب الى الوسائط لا الى الله التعين واثر التعين من حيث كونه مرتبة للحق وتنزلاً من تنزلاته وآلة له، كما انه ينسب الابصار الى البصر باعتبار كونه آلة للنفس ومرتبة ونعتا من مراتبها وتعينانها والى النفس باعتبار ظهورها بتعين البصر وتزلا في مرتبته - لاجر ولاتفويض بل امر بين الامرين - ق

١- او - ل ٢ - لاحكام الوجوب والامكان في قابل لها فان ظهرت الغلبة لاحكام الوجوب عدا الفعل من حيث تقيده طاعة وفعلاً مرضياً وان - ل ٣ - معرب - ن - ع ١ ك الضرر - ن - ط - ع - ل
 ٥ - العلم - ط - ن - ع - ل

ومن لم يذق هذا المشهد لم يعرف سرّ قوله تعالى: ومارميت اذ رميت ولكن الله رمى (١٠-انفال) ولا سرّ قوله تعالى: ان الذين يبايعونك ....الاية (١٠-الفتح) ولاسرّ قوله صلى الله عليه و آله: ان الله قال على لسان عبده: سمع الله لن حده، ولا سرّ قوله تعالى: كنت سمعه وبصره ....الحديث، ولا سرّ قوله الذي دون هذه كله: قاتلوهم يعذبهم الله بايديكم (١٤-التوبة) ولا يعرف من اى وجه يصح نسبة الافعال الى الحق من حيث اصالتها ومن حيث احدية جعها، ومن اى وجه يصح نسبتها اليه - وان تعددت - هذا ما قاله قدس سره

### المقدمة الثالثة

٣/٣٦٨ ان الوحدة تنقسم من وجه اخر الى الحقيقية والعددية:

٣٩٦٩ الخقيقية مالايتوقف على مقابلة كثرة - تعقلاً ووجوداً - وهي اما ذاتية او نسبية، فالذاتية وهي الاحدية ما اشار البه الشيخ قدس سره في التفسير بقوله ١ : كون الواحد واحداً لنفسه فحسب؛ من غير تعقل ان الوحدة صفة له او حكم، بل كونه هو لنفسه هو، وليس بين غيب الهوية و هذا النعن فرقة غير نفلس التعين. هذه عبارته. فالمراد به ٢ الذاتية اعتبرت في الحق او بعد سريانها في غيره ١٠ ، اما لانها عين الذات او مقتضى نفس الذات او لاحقة لا بواسطة نحو العدد.

۳/۳۷۰ واما النسبية وهي وحدة ٣ النسب او الاحكام لكن بنسبتها الى الذات لا باعتبار مفهوماتها ٢٠ كما مر، فيتناول الوصفية والفعلية، فهي ما اشار اليها الشيخ قدس سره فيه بقوله: والحكم الاخر للواحد كونه يعلم نفسه بنفسه ويعلم وحدته ومرتبته وعلمه بذلك؛ وكون الوحدة نسبة وصفة؛ فهذه النسبة حكم الواحد من حيث نسبه؛ ومنها انبثت ٤ الكثرة، ومن هنا نسبة التعلق للحق بالعالم ونسبة الغني عنه من حيث الاولى ٣٠.

١٥ اعتبرت في غيره بعد سريانها في ذلك الغير - ق ٣٠ - فانها كثيرة في مقام الواحدية وحضرة الاسماء والصفات، واما حقائقها فواحدة - وحدةً حقةً حقيقيةً - منزهة عن الكثرات واحكامها - خ
 ٣٠ - اي من حيث الوحدة الحقيقية الذاتية (آ)

١-ص: ٢٢٤ ٢- بها - ل ٣- وهي الواحدية وهي وحدة - ل ٤-انتشت - ن - ع - ل

٣/٣٧١ واما العددية وهي التي تتوقف على مقابلة كثرة تعقلاً ووجوداً، فااشار الشبخ قدس سره فيه ايضاً بقوله: حكم الوحدة بالنسبة الى العدد كونها من شأنها ان تعديها ١٠ او ان يظهر العدد - لا انها منه - هذا كلامه.

٣/٣٧٧ فالفرق بين الوحدة الحقيقية والاخيرتين ١ ؛ انها نفس الذات من كل وجه وهما باحد الاعتبارين ٢٠ ؛ وانها سارية الى كل حقيقة وتعين؛ لوجوب سريان الجمع الاحدى الى كل متعين بخلافها، لجواز ٣٠ ان لا يعتبر النسب المندمجة؛ ولا ٤٠ المقابلة بالمانعة الضدية، وانها ليس فيها ملاحظة التعدد - لاقوة ولافعلا - بخلافها، وانها تنافى مبدئية الكثرة وهما يصححانها، فهذه اربعة.

٣/٣٧٣ والفرق بين الاخيرين ان الوحدة النسبية تشتمل على الكثرة المعقولة بالفعل؛ والعددية تتوقف معقوليتها على الامور الخارجة، وان النسبية تتعقل مع الكثرة لافى مقابلتها، والعددية في مقابلتها المتصورة من المنعة الضدين، وان العددية هي المنقسمة الى الوحدة الجنسية والنوعية والشخصية ونحو المشابهة والموازاة والمطابقة وغيرها من اقسام الوحدات المذكورة في علم النظر مرا الاوليان موان تحققت الوحدة الذاتية في الكل من جهة عموم سريانها.

عالا يتعقل في مقابلة كثرة، اى لا يتوقف تحققها في نفسها ولا تصورها في العلم الصحيح مالا يتعقل في مقابلة كثرة، اى لا يتوقف تحققها في نفسها ولا تصورها في العلم الصحيح المحقق على تصور ضد لها، كالكثرة في التحقق او العلم، اذ لو توقف كانت الوحدة عددية كاهى المتصورة في الاذهان المحجوبة، فالعلم الصحيح المحقق صحته احتراز عما فيها شك، فانه اما فاسد او غير محقق صحته - لعدم الكشف والمعاينة - وهذه الوحدة الحقيقية تشمل غير العددية من الذاتية والوصفية والفعلية، ومعنى حقيقتها عدم توقفها على ماوراء حقيقتها عما يسمى غيراً او ضداً، فهي منشأ كونه تعالى احداً في ذاته واحداً في صفاته وافعاله.

١٠ يفني - ق - شأنها ان يعد الذاتية بها - ل ٢٠ اى اعتبار نسبتها الى الذات - ش ٣٠ هذا دليل عدم سريان الوحدة النسبية - ش ٤٠ هذا دليل على عدم سريان الوحدة العددية - ش
 ١ - والاخرين - ط - ل ٢ - اذا تحققت نقول - ط - ل

١٧٨ /مصباح الانس

٣/٣٧٥ فالاحدية سقوط كافة الاعتبارات؛ والواحدية تعلقمها ١ في ظمهور الذات ١٥ ، ومتعلق الاحدية بطون الذات واطلاقها وازليتها، ونسبة الاسم الاحد الى السلب احق من نسبته الى الثبوت.

٣/٣٧٦ اما متعلق الواحدية وهي اعتبار اندراج النسب الغير المتناهية في اوّل رتبة الذات وحقق تفصيل تعيناتها في ثانى المرتبة، لذلك ينشأ من هذه الوحدة اعيان الكثرة، فظهو رالذات ٢٠ ووجودها وابديتها ونسبتها الى الثبوت لا السلب، ولا مغايرة بين الاعتبارين في الحقيقة، اذ لا كثرة ثمة بالفعل، لذلك حكم بعض اكابر المحققين: ان الواحد الاحد اسم واحد مركب كبعلبك - قاله الفرغاني -

وحدة كل شئ بالنسبة الى امثاله من جنسه، فوحدة الشخص بالنسبة الى الاسخاص والنوع الى وحدة كل شئ بالنسبة الى امثاله من جنسه، فوحدة الشخص بالنسبة الى الاسخاص والنوع الى الانواع والجنس الى الاجناس والعشرة الى العشرات؛ وكذا المائة والالف والجذر الى المجذور ٢ والمربع الى المربعات وغيرها، والمتضايفات متكافئات ومتلازمان من حيث التضايف تعقلاً ووجوداً، لذا قال الاصوليون، وقالي من حيث كونه جزة موقوف على الكل تعقلاً ووجوداً، لكن الكل يتوقف على الجزء ذاتاً، ومن كلتا الحيثيتين تضايفا.

٣/٣٧٨ واعلم ان للوحدة الحقيقية خواص:

۳/۳۷۹ منها سریانها الی کل موجود حقیق، لما ثبت ان الحکم الجمعی الاحدی الالمی هو الذی بسرایته یتحقق کل متحقق، لذا کانت الوحدة ۳ المصححة لوجوده دلیل وحدة موجده الذی هو مطلق الوجود.

٣/٣٨٠ ومنها ان وحدة الشئى الذاتية عين تعينه، فاقسام التعين كاقسامها جزئية وكلية واصالية وتبعية، فاعم التعينات كاعم الوحدات له جعية جيم التعينات؛ فلايتصور وراثه

١٠ - ق الذات - ن - ع - ل - واما الذات من حيث هي فلابعتبر فيها الاحدية ولاالواحدية ولاسائر الصفات، فني الحقيقة اسقاط كافة التعينات والاعتبارات راجعة اليها لا الى الاحدية، فإن فيها اعتبار الاسماء الذاتية بنحو كها مرّ في صدر الكتاب - خ ٢٠٠٠ خبر لقوله: متعلق الواحدية - ق

١- تعقلها - ن - ط - ع - ن - ل ٢ - والجذر والمجذور - ط ٣ - وحدته - ن - ع - ل

تعيّن كما لايتصور وراء مطلق الوجود وجود ووحدة، فينبغي ان يدوم ويكون ازلياً ابديا ومنبعاً لجميعها فيدل كل تعيّن عليه

٣/٣٨١ ومنها ما مرّ من عدم توقفها على غير ذاتها بخلاف محال سريانها وقوابلها، فان احديثها موقوفة على منبعها الذي منه تشعبت، فعلم من كونها سارية دائمة انها ١٠ ثابتة ومثبتة - بكسر الباء- لامثبتة - بفتحها - كاحدية الاغيار - كهاشار اليها الشيخ قدس سره -

٣/٣٨٢ قان قلت: المفهوم من الوحدة انها صفة للواحد بعدم ١ الكثرة، فكيف يتصور ان تثبت لاعقايستها ٢ ؟

٣/٣٨٣ قلنا: قولنا واحد وحدة للتنزيه عن ان يعتبر معه غيره، لان الله كان ولاشئ معه والان كما كان عليه؛ ولان كل مقيد ومتعدد مسبوق بالمطلق الواحد؛ وايضاً للتفخيم حيث يشعر بعدم العجز والاحتياج والاستعانة والمعلولية وسائر الصفات الجلالية؛ لالان يدل بلفظ الوحدة على مفهومها المقيس بالكنة كما هو متصور في الاذهان المحجوبة من ان المراد بوحدة الحق نني كثرته وتعدده وبيان ان لاشريك له في الالوهية، اذ لاحاجة اليه بعد اثبات ان الحق هو الوجود المطلق، اذ لا يكن ان يوجد مثله؛ اما في ذاته او في جيعته او في انتساب جيع الوجودات الخاصة اليه او في غناه من حيث هو عن كل خصوصيته ٣ او في قيوميته بذاته؛ وغير ؛ ذلك من كمالاته.

٣/٣٨٤ ولغفلة الاذهان المحجوبة عن هذا الاصل تكلفوا في اثبات الوحدة العددية والزامها على غير اهل الملة بجهات يشتمل كل على مقدمات مزجاة؛ وهيهنا يخاف على اهل عونها ان يتوهم شوّقُ ٢٠ هذا المطلب العالى ان غرضهم ترويج الكاسد بالشوق المتوالى، وقد وضح فها مرّ وهنا من المنها آت الدالة على وحدته سبحانه في كل من التعينات كها قيل:

وف كل شئي له آية تدل على انه واحد

 ٣/٣٨٥ واضبط ماذكروا في اثبات الوحدة انه لو تعدد فاقله اثنان، فاما ان يقدر احدهما على خلاف مراد الاخر ونقيضه ام لا الثانى عجز عن الغير في على الامكان وينافيه الالوهية بخلافه ١٠ عن الجمع بين النقيضين، فانه عجز لنبو ٢٠ الحل في ١ نفسه وعدم الامكان ٢٠ وبخلاف العجز عن خلاف مراد نفسه، كعن ايجاد سكون زيد ١٠ حال ايجاد حركته، فانه عن نفسه لاعن الغير، والاول يفضى الى الجمع بين النقيضين، وكل ما ينهى ٢ الى الحال محال.

### المقام الثالث

فى ان المدرك من الحق سبحانه الذى هو موضوع العلم والمطلوب احكامه فيه انما هو احكامه ونسب علمه وصفاته من حيث اقترانه بالماهيات لاكنه حقيقته

٣/٣٨٦ ذات الحق سبحانه من حيث وحدته المنبه عليها - اعنى الحقيقة الذاتية لا العددية - ومن حيث تجرده عن اوصاف ونسبه اللاحقة من حيث المظاهر والظهور فيها لايدرك ولا يوصف، وذلك لوجهن أحدها باعتبار حال مدرك الانسان والاخر باعتبار حال ادراكه.

۱۵۷ ۱۳/۳۸۷ الاول: فلان كل مايدركه الانسان في الاعيبان ٥٠٠ اى في المظاهر كان ما كان المحقائق ما كان المحقائق ما كان، اعنى كل مايشهده من الاكوان بعقل او خيال او حس غير مايدركه من الحقائق المجردة في حضرة غيبها ٣ بالكشف اما الوان او اضواء او سطوح ٦٠ مختلفة الكيفية

\* ا - اى البيجز - ش \* ا - انبأ ونبوة اى ارتفع و تجافى و تباعد \* ا - وهذا فى الحقيقة ليس عجزاً بل الجمع بين النقيضين من المعتنعات الذاتية الغير القابلة للوجود ولاينانى عموم القدرة وسريان الفيض كهالا يخف - خ \* العجز عن ايجاد سكون زيد - ش \* ا - اى الاكوان - ق \* ا - قوله: فى حضرة غيبها بالكشف: اما المشاهدة الحضورية والمكاشفة الذوقية فليست من الاكتناه فى شئى، فان الاكتناه بقدم الفكر وهى ببراق الذوق والعشق، والفكر ترتيب امور معلومة لتحصيل امر جهول، فالا جنس له ولافصل ولاحد له فلابرهان عليه فالفكر حجاب والعلم هو الحجاب الاكبر، والمشاهدة حضور و تدل و تعلق و ربط و رفض قاطبة التعينات كها افصح عنه قوله تعالى: ثم دنى فتدنى فكان قاب قوسين او ادنى، وقول ولى العصر روحى له الفداء على مانقل عنه فى بعض الادعية: وأير ابصار قلوبنا بضياء نظرها اليك حتى تخرق ابصار القلوب حجب النور فتصل الى معدن العظمة و تصير أرواحنا معلقة بعز قدسك، فالمعرفة مرغوب فيها ومأمور بها، والفكر مرغوب عنه معدن العظمة و تصير أرواحنا معلقة بعز قدسك، فالمعرفة مرغوب فيها ومأمور بها، والفكر مرغوب عنه معدن العظمة و تصير أرواحنا معلقة بعز قدسك، فالمعرفة مرغوب فيها ومأمور بها، والفكر مرغوب عنه معدن العظمة و تصير أرواحنا معلقة بعز قدسك، فالمعرفة مرغوب فيها ومأمور بها، والفكر مرغوب عنه معدن العظمة و تصير أرواحنا معلقة بعز قدسك، فالمعرفة مرغوب فيها ومأمور بها، والفكر مرغوب عنه معدن العظمة و تصير أبه و الفكر مرغوب فيها ومأمور بها، والفكر مرغوب عنه معدن العقبة بعز قد المؤبر ال

١-عن-ط ٢-يفضى-ل ٣-عينها-ل

متفاوتة الكمية، وذا في عالم الحس، واما امثلتها الظاهرة في عالم الخيال والمثال المتصل بالانسان او في عالم المثال المطلق والخيال المنفصل عنه من وجه وان كان متصلاً به من جهة جمعية الانسان وبواسطة ١ ان خياله المتصل جدول منه، سواء كانت تلك الامثلة امثلة الصور الروحانية عندما يتجسد فيه الارواح او امثلة الصور الجسانية حيثا يتروح فيه الاجساد، وسواء ٢ كانت تلك الامثلة لصور متحققة في الخارج يحكيها الخيال او المتحقق في المحارج مفرداته والخيال يحكيها ويركبها، وكل ٣ من تلك المحسوسات والمتخيلات فكثرتها المحسوسة ووحدتها معقولة – ان حصلت بترتيب المبادى – والا فمحدوسة، وكل ماهو كثرة عسوسة فهي ليست نفس الوجود الحق، لانه واحد من كل وجه، بل هي احكام الوجود، اى الموجود، علمه وصفاته اللازمة من حيث اقترائه بكل عين وماهية حكم بالموجودية عليها – لسر ظهور الوجود فيها ١٠ - لكونها مر آة له وظهوره أ بها، لتوقف تمينه عليها بالشرطية وعلى مرتبتها بالشرطية أقالغلية كها مر، وظهوره لها، اى لان يكون الوجود مر آة لاحوالها وظهوره بحسبها، الى يقدر قابلينها له.

٣/٣٨٨ واماالثانى: فلان ادراكر الإنسان اغايص ويتحقق له من جهة كثرته، وكل ادراك شأنه ذلك لا يتعلق بالواحد من كونه واحداً، اما الصغرى فلها مرّ ان الشي لا يدرك الا من جهة كونه حقيقة متصفة بالوجود والحيوة وقيام العلم به والارادة و ثبوت المناسبة بينه وبين مايروم ويطلب ادراكه؛ مع ارتفاع الموانع ٢ من ادراكه، فيتعذر ادراكه من حيث وحدته، وان كانت الاحدية الجمعية الالمية سارية اليه كهامر من نص الفكوك: ان لكل موجود عقق؛ احدية خصه سارية من هذه الاحدية، اللهم الا بجهة خاصة ٧ من وجوه قلبه وعينه الثابتة في حضرة غيبه، فانه باحدية تلك الجهة بحصل له معرفة الحقائق البسيطة بالكشف كهامر في السلفناه ٨٠.

ـــ ومنهىعنه، وهذا احد وجوه الجمع بين الاخبار الامرة بالمعرفة والناهية عن الفكر في ذات الله، فافهم واغتنم – خ \* 1 – اي في عين موجودة – ق

١-الانسان بواسطة - ل ٢-سواء - ط ٣-ويركها بترتبب المبادى وكل - ط ٤-له وجوده وظهوره - ط ٥-له وجوده وظهوره - ط ٥-من كونه واحداً، اما الكبرى: فلها مر ان الشئى لايدرك عا يضاده ويباينه من حيث هو كذلك واما الصغرى فلان الانسان لايتأتى له الادراك الا من جهة - ل ٦-ادراكه ويرتفع الموانع - ط ٧-الخاصة - ل ٨-كها مر استثنائه - ل

٣/٣٨٩ تلخيصه: ان ذات الحق سبحانه ١ من حيث وحدته المذكورة مطلقة مستغنية عن كافة القيود، والانسان مقيد من حيث استعداده ومرتبته واحواله، فلايقبل الا مقيداً مثله؛ لما مرّ مراراً ان ادراك الشنى لما ٢ ينافيه من جهة ماينافيه لايكون؛ واما من جهة الاحدية بعينه الثابتة حين الفناء الماحى للمغايرة بين المدرك والمدرك والادراك فلا كلام فيه.

۳/۳۹۰ وتحقيق ذلك ماقاله الشيخ في التفسير: ٣ ان الذوق الصحيح التام افاد ان مشاهدة الحق تقتضى الفناء الذي لايبق معه للمشاهد فضيلة يضبط بها ما ادرك، وفي التحقيق الاتم: انه متى شهد احد الحق فانما يشبهده بمافيه من الحق، ومافيه من الحق عبارة عن تجليه الغيبي ١٠ الذي قبله المتجلي له باحدية عينه الثابتة المتعينة في العلم التي تمتاز بها عن غيره من الوجه الخاص دون وأسطة؛ فاستعد به لقبول مايبدو له من التجليات الظاهرة فيا بعد بواسطة المظاهر الصفاتية والاسمائية.

٣/٣٩١ وبهذا حصل الجمع بن تولم ما يعرف الله الا الله وقولنا: لا يمكن ادراك شق ٤ بما ينافيه وبين دعوى العارف الم قد عرف الله معرفة ذوق وشهود. وقولهم: التجلى في الاحدية عال مع اتفاقهم على الديمة الحق ودوام التحلى لمن شاء من عباده من غير تكرار التجلى ٥٠ ومن عرف سر قرب الفرائض والنوافل وما بينا في ذلك تنبه لما اومأنا اليه، وعلى كل حال فنحن مقيدون من حيث استعدادنا ومراتبنا واحوالنا وغير ذلك؛ فلانقبل الامقيداً مثلنا وبحسبنا، والتجليات الواردة علينا ذاتية كانت او اسمائية وصفاتية؛ فلا يخلو ٢٠ عن احكام القيود المذكورة هذا كلامه.

١١ - التجلى الغيبي هو التجلى الوجود المطلق الاحدى الذى هو في كل متعين غير متعين في ذات - ق
 ٢٠ - اعلم ان الشيخ قدس سره ذكر في اوائل تفسيره الفاتحة: ان القلب اذا تطهر عن جميع العلائق بالكلية، حتى عن التوجه الى الحق باعتقاد خاص والالتجاء اليه من حيث الم مخصوص او مرتبة وحضرة معينة؛ يشرق شمس الذات على قلبه التقى النق ويبنى العبد خلف حجاب غيب ربه ويرى بعين ربه ربه ويعلم ربه لامن حيث هو نفسه وماشاء الحق ان يعلمه من الاسماء والحقائق المجردة البسيطة، تم كلامه المنتخب من التفسير فعلى هذا في كلامه اضطراب ولكن الاحر بالعقول والاوفق بالمنقول الاول - ق

۱-ان ذاته سبحانه - م ۲-ما - ل ۳-ص: ۲۸۳ ٤-الشئي - ط ٥-من: وقولهم التجلي ....الي هنا ساقط من انخطوطة. او الجمعى في السير المحبي وقرب النوافل وتقدم السلوك على الجذبة وسبق الفناء على البقاء حيث يظهر لدى الفتح ان الحق المتجلى آلة لادراك العبد المتجلى له في يسمع وبي يبصر ٢٠، وفي السير المحبوبي وقرب الفرائض؛ وتأخر السلوك عن الجذبة وتقدم البقاء الاصلى على الفناء حيث يتبين ان المتجلى ١ له آلة لادراك الحق المتجلى من باب: ان الله قال على لسان عبده: سمع الله لمن حده، وعند انتهاء السيرين والجمع بين الحكين ابتداء وانتهاء حيث يظهر الحالتان على التعاقب او معاً من باب: وما رميت اذ رميت الاية (١٧ -الانفال) فعلى ٣٠ كل حال يكون ذلك الادراك والشهود والتجلى من حيث تعينه ومشيئته وعلمه الاقدس بذاته تعالى من حيث واحديتها؟ لامن حيث اطلاقها واحديتها ٥٠٠. تم كلامه.

 ١٠ هذه الذات الاقدس وغبب الهوية والإطلاق والإثالية المندرجة فيها حكم الابدية لايشهد ولايفهم ولايدرك ولايعلم من حيث التعين اصلا ولايد على تحت حكم متعين البتة اللهم الا ان يكون حكماً سلبياً ومها علم ... إلى آخره - ق \_ قوله: قالا تقبل الآ مقيداً ... إلى آخره: اعلم ان الشيخ ذكر ف اوايل تفسير الفاتحة: أن القلب اذا تطهر عن جميع العلائق بالكلية حتى عن التوجه الى الحق باعتقاد خاص والالتجاء اليه من حيث اسم مخصوص او ركبة و النقيرة معينة، يشرق شمس الذات على قلبه التني النتي ويبق العبد خلف حجاب غيب ربه ويري بعين ربه ربه ويعلم ربه لامن حيث هو نفسه وما شاء الحق ان يعلمه من الاسماء والحقائق الجردة البسيطة. تم كلامه المنتخبُّ من التفسير، فعلى هذا في كلامه اضطراب ولكن الاحرى بالعقول والاوفق بالنقول الاول(ف) ٢٠٠-قوله: ان الحق المنجلي آلة ....الي آخره: فان العبد اذا صار قانيا في الحق يصير الحق سمعه وبصره ويده ليس للعبد سمع ولابصر، وهذا هو قرب النوافل الحاصل للسائك المجذوب المشار اليه في الحديث القدسي بقوله؛ وانه ليتقرَّب الى بالنافلة حتى احبه واذا صار العبد بأقيا ببقاء الله عند شمول توفيق الله يصير العبد صمع الحق وبصره، والله تعالى يسمع به ويبصر به، فان مقامه عند الرجوع الى مملكته مقام مشيئة الله الظاهِرة وهذا هو قرب الفرائض الحاصل للمجذوب السالك المشار اليه في قوله عليه السلام: رضا الله تعالى رضانا اهل البيت، وقوله عليه السلام: إنا بد الله وعين الله وغير ذلك من التعبيرات، واشار المولوي في المثنوي الى المقام الاول بقوله: از عبادت مي توان الله شد. واني المقام الثانى بقوله: ني توان موسى كليم الله شد. - خ ٣٠ حبواب لقوله: مهيا علم - ش ١٠٠ قوله: من حيث واحديتها: فان في كلا المقامين يكون حكم الكثرة باقيا والفناء ليس تاماً وليس فناء عن الفناء، واما التجلى من حيث الاطلاق والاحدية فيفني كل التعينات ولايبق اشارة واسم الاعند الصحو الحاصل بعد الحو، وهذا هو مقام او ادنى المشار اليه بعد الصحو بقوله: لى مع الله حالة او وقت .... الى آخره، وهذا التجلى بالاطلاق والاحدية بحصل للكمل في بعض حالات السلوك وللختم في كل الحالات وللناس كلهم عند القيامة الكبرى - خ

1-ان العبد - ن - ع - ل

٣/٣٩٣ ثم الشيخ ا يفهم من كلامه في التفسير لعدم شهود الانسان للحق – بل والحقائق الالهية – الافي المظاهر، وبحسبها وجهان آخران رأينا ان لايخلو الموضع عن الاشارة اليها:

٣/٣٩٤ حدهما غاية ظهور الحق بمحض نورانيه وبساطته كما قال صلى الله عليه و آله لعائشة: نور أنّى اراه؟ لما تقرر في الفكوك: ٢ ان النور ٣ لايدرك ويدرك به، والظلمة عكسه؛ تدرك ولاتدرك به، والضياء الحاصل من اختلاطهما يدرك ويدرك به ١٥ ، والمتعين من امتزاج النور والظلمة عالم المثال، لذا كان الضياء صفته الذاتية.

الحقائق برتفع الحجاب، وان لم يزد الامعقولية جعها الذى لا وجودله، هذا هو العجب العجاب، وان لم يزد الامعقولية جعها الذى لا وجودله، هذا هو العجب العجاب، وان لم يزد الامعقولية جعها الذى لا وجودله، هذا هو العجب العجاب، وثانيها: غاية قربه، فانه اقرب الينا من حبل الوريد، اذ الوجود الى كل موجود اقرب من كل قريب، وذلك لان البصر كالبصيرة لايدرك الا المتوسط بين القرب والبعد والحقارة والعظمة، فلايدرك المصر مع غاية البعد؛ كحركة الحيوان الصغير من المسافة البعيدة وحركة قرص الشمس والكواكب؛ ومع غاية القرب كالمواء المتصل بالحدقة وكنفس الحدقة، وكذلك يعترض الشمس والكواكب؛ ومع غاية مثل الذرات والمباآت؛ وعن العالية كقرص الشمس عند كال نوره، فانه يتخيل سواداً فيه - لعجزه عن ادراكه - مع ان الوسط منبع الانوار، كذلك البصائر يعجز عن ادراك المعقولات الحقيرة مثل مراتب مع ان الوسط منبع الانوار، كذلك البصائر يعجز عن ادراك المعقولات الحقيرة مثل مراتب الامزجة الجزئية والتغيرات الجزئية من الناء والذبول وغيرهما الواقعة في كل آن، وكذا ٦ الامزجة الجزئية والتغيرات الجزئية من الناء والذبول وغيرهما الواقعة في كل آن، وكذا ٦ الامزجة الجزئية والتغيرات الجزئية من الناء والذبول وغيرهما الواقعة في كل آن، وكذا ٦ الامزجة الجزئية والتغيرات الجزئية من الناء والذبول وغيرهما الواقعة في كل آن، وكذا ٦ الامزجة الجزئية والتغيرات الجزئية من الناء والذبول وغيرهما الواقعة في كل آن، وكذا ٦ الامزجة الجزئية والتغيرات الموركة المؤلولة الموركة الموركة المؤلولة والتغيرات المؤلولة والذبول وغيرهما الواقعة في كل آن، وكذا ١ المؤلولة والمؤلولة والدوركة والمؤلولة والمؤلولة والمؤلولة والمؤلولة والكولولة والمؤلولة والمؤلولة

48 - 50 قوله: كما تقرر في الفكوك: عبارة الفكوك هكذا: واذقد نبهتك على شأن النور الحقيق وانه يدرك به وهو لايدرك فعلم ان الظلمة لاتدرك ولايدرك به انتهى ومعلوم انه غير مانقله الشارح او فهم من عبارته ونقل بالمعنى، مع ان ماذكره الشارح غير صحيح، قان الظلمة عدم محض وهو غير مدرك اصلاء نعم! وقع نظير ماذكره الشارح في عبارة الشيخ الكبير في تفسيره على ما حكاه الشارح، قال في ذيل كلام منه: اما ما امتاز به الحق عن الحلق فله مرتبة الغيب والنور المحض، ومن شأنه ان يدرك به و لايدرك به قال: واما المحضرة الكيانية فالطلمة المنبخ على مرتبة الامكان والعدم المعقول ومن شأنه ان تدرك و لايدرك بها. ثم قال: واما البرزخ المنعوت فالظلمة المنبئ على مرتبة الامكان والعدم المعقول ومن شأنه ان تدرك ولايدرك بها. ثم قال: واما البرزخ المنعوت بالضياء المسمى بالعاء فن شأنه ان يدرك ويدرك به – انتهى كلامه – ويمكن الفرق بين العبارتين بان المقصود من عبارة الشيخ حفى الظلمة ومن عبارة الشيخ هو ظلمة الامكان لا عضها، كها هو صريح عبارته فلا تغفل – خ عبارة الفكوك هو عض الظلمة ومن عبارة الشيخ هو ظلمة الامكان لا عضها، كها هو صريح عبارته فلا تغفل – ن المسيخ حل المحافلة المحافلة النور الحقيق «الفكوك» ع – حجابك – ن ح به ح – ل ح – ه ح – ط – ل

عن الحقائق العالية مثل ذات الحق وحقائق اسمائه وصفاته الا بالحق.

٣/٣٩٧ وعلى هذا المطلوب ١ يبنى التوفيق بين قوله صلى الله عليه و آله - لما شئل: هل رأيت ربك؟ قال: - نور أنى اراه؟ اى النور الجرد لا يمكن رؤيته؛ وبين ماسئل ابن عباس عن رؤية النبى فاخبر انه رآه؛ فاخبر بقول عائشة - اعنى القول الاول - فقال ابن عباس: ويحك! ذاك اذا تجلى في نوره الذي هو في نوره ٢ ، اى انما تتعذر الرؤية باعتبار نجرد الذات عن المظاهر، فاما المظاهر ومن وراء حجابية المراتب: فالادراك ممكن، كما قيل:

كالشمس تمنعك اجتلائك وجمهما فاذا اكتست برقيق غيم امكنا

٣/٣٩٨ واليه الاشارة بذكر الحق تعالى ظهور نوره في مراتب المظاهر وقال: الله نور السموات والارض - ثم قال: - نور على نور - فاحد النورين هو الضياء والاخر هو النور المطلق ٣ ، لذا تم بقوله تعالى: - يهدى الله لنوره من يشاء (٣٥-النور) اى يهد الله لنوره المتعين ٤ في المظاهر الى نوره المطلق الاحدى، واليه أيضاً اشار صلى الله عليه وآله في بيان الرؤية الجنانية المشبهة برؤية الشمس والقمر عن اهل الجنة: انهم يرون ربهم وانه ليس بينه تعالى وبينهم حجاب الارداء ٥ الكبرياء على وجنة عن جنة عن فنبه على بقاء الرتبة الحجابية وهى رتبة المظهر. كذا في فك الفص اليوسني النورى.

## المقام الرابع في نسبة الوجود الى حقيقة كل موجود بالعينية والغيرية

۳۹۹۹ فنقول: نسبته الى الحق بانه عينه والى غيره بانه زائد عليه؛ وتستدعى تقديم مقدمة هى: ان حقيقة الشئى نسبة تعينه فى علم ربه،اى كيفية تعينه فى علم الحق ازلا وابدا، فهى كيفية علمه بذلك الشئى، ولاشك ان علم الحق صفته وكيفية صفته صفة له، فالحقائق صفات الحق وصور نسبه العلمية وتعيناته الغيبية وتعقلات تعيناته الوجودية وتجلياته النورية، لكن بالنسبة الباطنة.

١-كذا في جميع النسخ، ويمكن ان بكون: وعلى هذا المطلب ... ٢-هو نوره (الفكوك) ٣-المطلق
 الاصلى - ن ~ ع - ف ٤-يهدى بنوره المتعين - ط ٥-بينهم الارداء - ط

• ٣/٤٠٠ وقيل ١٠ : حقيقة الشئ خصوصية وجوده، فلو اريد بها خصوصية العلم ١ ؛ فذاك ٢٠ وان اريد خصوصيته الخارجة ٢ فهى من لواحق الحقيقة لاعينها؛ والا لم يكن الحقائق ازلية غير مجعولة - مع ان قائله ذاهب اليه - فذلك التفسير بالقول بمجعوليتها انسب، وسنحقق بطلانه، كيف ولو صح لم تكن الماهيات المعدومة ماهيات، اللهم الا ان يصطلح على تخصيص الحقيقة بالماهية المحققة فيكون النزاع لفظيا؛ او يراد بخصوصية الوجود الخصوصية المقدرة لا المحققة؛ فيعود الى الاول.

المحقون العين الثابتة وغيرهم الماهية والمعدوم المعلوم والشئى الثابت، فيتمنى ٣ صحته المحقون العين الثابت، فيتمنى ٣ صحته سواء قيل بعدم الوجود او قيل به، ولكن وجود ؛ غير اصيل وبالنسبة الى العالم لافى نفس الامر. ٢ • ٣/٤ واما التقرر الذى يقول به المعتزلة بين الوجود والثبوت العلمى - اعنى تقرر الممكن المعدوم فى نفسه - فقال الشيخ اته باطل قطعاً، اذ لا واسطة بين الوجود والعدم، وقسكهم بتميزه باطل، لان مقتضاه الثبوت فى علم المميز او فى علم الحق لافى نفس ذلك الشئى بدليل الحقائق المعتنعة التبيزة ٣٠٠ وسيرين المعتنعة التبيزة ٣٠٠ وسيرين المهنون المعتنعة التبيزة ٣٠٠ وسيرين المهنون المهنون المعتنعة التبيزة ٣٠٠ وسيرين المهنون المهنو

٣/٤٠٣ فنقول: تأييده: اما ان الوجود في الحق عين حقيقته مع ماسلف، فلان حقيقة الحق لما كانت كيفية تعين الوجود عبد نفسه وهو \* كونه هو هو صار الوجود عين

ذيل الاصل السادس: البحث في تحقيق حقيقة العلم في الواجب والممكن: فنقول: اعلم ان نجلي الحق سبحانه سار في كل شئي وليس متعيناً في كل شئي ... الى آخره: مثل قوله: وهو معكم اينا كنتم، وهو مع انه لكل شئي بحسبه لاينحصر فيه، ولذا قبل: ان الحق في كل متعين متعين ومطلق غير متعين، ومن هذا الوجه تعذرت معرفة كنهه تماماً (ف)

۱-العلمية - ل ۲-خارجية - ط - ل ۳-فيمشي - ل ٤-وجودا - ل

حقيقته ١٠ ، وهذا مع انه واضح غاية الوضوح برهنوا عليه بانه لو كان زائداً على حقيقته؛ وكانا حقيقتين؛ فوجوب احداهما يقتضى امكان الاخرى، لاستحالة تعدد الواجب، وامكان ابها كان يجوز ارتفاع وجود الواجب او حقيقته، فينا في وجوب الحق؛ وبان وجوده لو زاد لعلّل ولو بما هيته؛ فيتقدم على وجوده بالوجود؛ ببديهة ١ الصبيان والحيوان و بالنظر في ان الزيادة خارجة ٢ وفيه من الحالات الخمسة السالفة؛ فلاوجه للاعتراض بان تقدم الماهية بالوجود، الما يلزم لو اعطاه الحقيقة غيرها فزاد عليه اما لو اعطته نفسها فزاد عليها فلا، والفارق في الموضوعين الضرورة، وذلك للزوم تأثير المعدوم في نفسه؛ وهو محال من وجوه لا تخفى.

٣/٤٠٤ وقال المحقق الطوسي ٣ قدس سره: لو كان للحق وجود وماهية لكان مبدأ الكل ٤ اثنين محتاج الى واحد هو مبدأ الاثنين، والمحتاج الى المبدأ لايكون مبدأ الكل.

ه ٠٠ ٣/٤ فان قلت: الماهية موصوفة بالوجود فيهي لتقدمها متعينة للمبدئية ٥٠.

٣/٤٠٦ قلت: الماهية على تقدير تقدمها على الوجود لاتكون موجودة ولامعدومة، فاذن يكون مبدأ الموجودات غير موجودة لـ وهذا محاله

٣/٤٠٧ واما ان الوجود زائد على غير المن من الوجودات، فلان حقائقها صفاته وشئونه وصوره ونسبه ٧ كما مرّ، وكل موصوف زائد على صفته ونسبته.

٣/٤٠٨ وعلى لسان اهل النظر: ان وجودات المكنات مستفادة من الواجب؛ والمستفاد للشئي من الغير لايكون عينه، وهذا ٨ على تقدير عدم مجعولية الحقائق او كون مجعوليتها عين مجعولية وجوداتها الاضافية صحيح؛ اما على تقدير مجعوليتها بجعل آخر

\*١- قال الشيخ في النصوص: حقيقة الحق عبارة عن صورة علمه بنفسه من حيث تعينه في تعقله نفسه باعتبار توحد العلم والعالم والمعلوم، ومعناه – والله اعلم-: انها عبارة عن نسبة معلوميته لنفسه وتميزه في حضرته بحيث يكون العالم والمعلوم والعلم واحداً، والانجنى انه من امعن النظر يفهم من هذا التفسير ان تكون عين عينه الثابتة لاعين وجوده الخارجي، غايته فهم استلزام وجوده، فعلى هذا كون الوجود عين حقيقته غير واضح، انى له الاوضحية غاية الوضوح؟ – ق

۱-بیداهة - ن ۲ - خارجیة - ط - ل ۳ - قال الطومی - ط - ل ٤ - مبدأ لکل - ل ٥ - لمبدأ - ل ٥ - لمبدأ - ن - ع - ن - ط - صور نسبه - ن - ع - ن ٨ - هذا - ط - صور نسبه - ن - ع - ن ٨ - هذا - ط

#### ١٨٨ / مصباح الانس

غير مجعولية الوجودات الاضافية فلا، لكن فيه بعض من المحالات السابقة ١ والاتية.

9/٤٠٩ واما ٢ في طور التحقيق فامر الاشارة اليه ١٥ مراراً: ان المشترك بين الموجودات او المشكك بينها والعارض عليها هي الموجودية، اعنى النسبة الاسمية للوجود الحق الى الماهيات الممكنة، بناء على ان الاشياء صور التعينات العلمية وهي صور النسب الاسمائية للوجود الى الماهيات ونسب الوجود اليها هي الموجوديات المساة بالوجودات الاضافية، والا فذات الحق من حيث هو اجل من أن يعرض أو يتعدد أو مجتاج الى علة القيام أو البقاء أو يتغير، بل الكل شبون ٣ شئونه وظهورات نسب اسمائه.

٣/٤١٠ وجذا يندفع الاستولة التي ذكرها الشيخ في المفصحة على اثبات ان الوجود
 عين الحق بالنظر.

۱۹/٤۱۱ السنوال الاول: ٤ ان مفهوم الوجود واحد، فهو من حيث هو ان اقتضى العروض لماهية كان كل وجود عارضاً؛ و كان وجود الواجب صفة لحقيقته لاعينها، وان اقتضى اللاعروض كان وجود كل مكن اما عينه فلايكون مفهوماً واحداً، هذا خلف، واما ان يكون عارضاً و كان الوجود زائداً على الدكنات ٥ فلاتكون موجودة ٦ ، وان لم يقتضى شيئاً منها كان تجرد وجود الواجب بسبب منفصل فيكون واجباً بغيره، هذا خلف.

۳/٤١٦ وذلك ٧ لان العروض لا لنفسه بل بالنسبة ٨ الاسمية والغناء لنفسه على انا نقول: كل ماهية يقتضى اللاعروض بالنسبة الى نفسه؛ لانها غير مجعولة؛ وسلبها عنها ممتنع ويقتضى العروض لغيره؛ اى الانتساب اليه بشرط او سبب - فكذا الوجود -

٣/٤١٣ واما ما اجاب به الحقق الطوسي ٩ قدس سره من انه مشكك ويجوز للمشكك

١٠- وحاصل ماذكر في طور التحقيق: ان الاشياء الخارجية تعينات تعقلاته، كما ان الحقائق تعقلات تعيناته، فحينئذ كان المقول على غير الحق ليس الوجود المطلق الذي هو عين الحق، بل الموجودية؛ اعين النسبة الاسمية للوجود الحق الى الماهيات الممكنة، ونسب الوجود اليها هي الوجوديات المساة بالوجودات الاضافية، لان ذات الحق من حيث هو اجل من اني يعرض .... الى آخره - ق

\-السالفة - ط -  $\dot{v}$  - ع \-اما - ط \-مسجو $\dot{v}$  -  $\dot{v}$  - بالنظر الاول -  $\dot{v}$  - واما ان یکو $\dot{v}$  عارضاً للمکنات -  $\dot{v}$  - واما ان لایکو $\dot{v}$  عارضاً للمکنات -  $\dot{v}$  - موجوداً -  $\dot{v}$  - ای الدفع -  $\dot{v}$  -  $\dot{v}$  -  $\dot{v}$  -  $\dot{v}$  الدفع -  $\dot{v}$  -  $\dot{v}$ 

اختلاف مقتضياته؛ كالتوريقتضى في الشمس الضياء ابصار ١ الاعشى لافي السراج، فقد مرّ ان الشيخ منع التشكيك واختلاف اقتضا آته؛ بل الاختلاف في نسب ظهور تلك الحقيقة الواحدة بحسب قابليات محالها وهو الحق عند اهل النظر ايضاً.

۱۲/٤١٤ السئوال النانى ٢: ان وجود الواجب منعين فى العقل؛ واتفق جميع العقلاء ان حقيقته مجمولة، والمعلوم غير الجمهول، وكونه معلوماً من وجه ومجمولاً من وجه " يقتضى تعقل جمهين مختلفتين فيه؛ وهو واحد من جميع الوجوم

۳/٤٦٥ وذلك أن الجمهول حقيقته والمعلوم نسبته المسمى بالكون والموجودية، والاول تصور والثاني تصديق؛ ولايلزم من معلومية حصول الوجود معلومية كنه الوجود، لان التصديق لايقتضى تصور كنه الاطراف ١٠ ، ثم التعدد الاعتبارى بلحوق النسبة لاينافى كال وحدة الحقيقة.

٣/٤١٦ قال الشيخ قدس سره في المفصحة التي في كل متعين عقلاً أو ذهناً أو حساً غير متعين، ولا بما زج ولا بماثل ولا مقيد الأسر حيث امتياز حقيقته عن كل شئى بوجوب الوجود والاولية ونحوهما، وملت التين الحق في كل تعقل لا يمكن أن يكون مطابقاً لما عليه الحق في نفسه ولا لنفسه عند نفسه، \* فكل حكم يترتب على ذلك التعقل سلباً أو اثباتاً أنما هو مضاف ٧ إلى هذا التعين المتشخص ٨ في تصور العاقل - لا للحق من حث علمه بنفسه - أذ لا مطابقة فلا ١ علم ولا حكم يصح.

٣/٤١٧ السثوال الثالث: ان مبدئيته اما لانه وجود؛ فيكون كل وجود كذلك، واما لانه وجود مع سلب؛ فكان السلب جزء علة الثبوت.

٣/٤١٨ وذلك لان مبدئيته باعتبار نسبته ١٠ العلمية الشاملة؛ اي باعتبار ان علمه

عده، كما أن الجهول ... الى آخره: وايضاً الاكتناه والعلم بالحقيقة غير شهود الحقيقة والحضور عنده، كما أن النور مشهود كل احد وغير معلوم لهم، كذلك حقيقة الوجود مشهود كل احد والحاضر عند كل احد بجيث لايشهد شتى الابه، فهو مبدأ كل ادراك وشهود وعلم، ومع ذلك غير مكتنه ولامعلوم لاحد، وهذا يندفع كثير من الاشكالات - خ

۱-الشمس ابصار - ل ۲-الثاني - ط ۳-وجه اخر - ل ٤-تقيد - ل ٥-لوجوب - ط ٦-ولا لتعينه عند نفسه - ل ۷-منضاف - ط ۸-المشخص - ل ٩-ولا - ل ١٠-نسبه - ط - ل بنفسه في نفسه عين علمه بجميع الكائنات - وليس كل وجود كذلك - لان هذا خاصة ١ حقيقة الوجود من حيث هي ولايلزم ان يكون كل نسبة من نسبه كذلك، ولئن سلم ان المبدئية لنفس الوجود فلايلزم ان يكون نسبه كذلك ثم يجوز ان يكون السلب شرطاً لاجزء علة، كأقتضاء الجسم الطبيعي الحركة الى مركزه - بشرط ان لايكون فيه -

٣/٤١٩ السئوال الرابع: ان افراد الطبيعة الواحدة لاغتلف بالتخلف؛ والوجود من حيث هو طبيعة واحدة فلايختلف بالافتقار والاستغناء

۹/٤۲۰ وذلك لما مر ان استغنائه من حيث ذاته وكال اطلاقه؛ والافتقار من حيث نسبه وكال اسمائه ثم انه افتقار الشرط لا افتقار العلة؛ وقد مرت الاشارة مراراً الى ان الكل مقتضى ذاته اقتضاة واحداً متنوعاً بحسب عدم الاحتياج الى الشرط، والاحتياج الى شرط واحد أو الى ثلاثة انواع ٢، كال حققه الشيخ قدس سره فى الهادية.

٣/٤٢١ واجاب اهل النظر بأن الذي لا يختلف افراده هي الطبيعة النوعية، لاكل طبيعة، وطبيعة النوعية، لاكل طبيعة، وطبيعة الوجود عرضية؛ لكن تزيلهم في الطبيعة الامتدادية الجسمانية، والقول بانها نوعية لا يخلو عن تأمل، فأن الطاهر الما يجربية لا توعية، والتشكيك في الجواب بتجويز اختلاف مقتضيات طبيعة ٣ عند التشكيك قد سلف.

غيره في غيره من على ومرتبة ونحوهما، ونوريته كشفه للمستور، ثم العلم ظهور عين لعين غيره في غيره من على ومرتبة ونحوهما، ونوريته كشفه للمستور، ثم العلم ظهور عين لعين بحيث بحصل اثر الظاهر فيمن ظهر له من حيث الظهور، والشهود هو الحضور مع المشهود، والعلم من حيث الاحدية في العين ٤٥ الاول ظهور عين الذات لنفسه باندماج اعتبارات الواحدية مع تحققها؛ فتعلقه مفعول واحد هو ذاته فقط، واما من حيث المرتبة الثانية وهي الواحدية فهو ظهور الذات لنفسها بشئونها من حيث مظاهر الشئون المساة صفات وحقائق، وهو متعد الى مفعولين، لانه ظهر لنفسه ذا صفات من الحيوة والعلم وغيرهما، فكان للعلم في هذه المرتبة كثرة حقيقية ووحدة نسبية مجموعية ٢.

۱-خاصية - ن - ط ۲ - الى انواع ثلاثة - ل ۳ - الطبيعية - ن - ع - ل ٤ - التعبن - ل ٥-معقول - ل ٦-مجموعة - ط الاحدية مابه وجدان الذات نفسها في نفسها باعتبار اندماج اعتبارات الواحدية فيها - وجدان محمل مندرج تفصيله منفي الكثرة والتميز والغيرية - وفي الواحدية نوعان: احدهما من حيث ماهو مجلى الظهور للحق، وثانيها من حيث هو على الظهور للكون

٣/٤٢٤ فالوجود الظاهر من الحيثية الاولى مابه وجدان الذات بنفسها ١ من حيث ظهوره وظهور صورته المساة بظاهر الاسم ٢ الرحن وظهور صور تعيناته المساة اسماء المية - ٣ مع وحدة غيبية حقيقية وكثرة نسبية - فان كل اسم المي الما هو ظاهر الوجود الذي هو عين الذات؛ فتكون ٤ وحدته حقيقية؛ وبالنظر الى التقيد والتميز لكل معنى يكون غيراً فيكون له كثرة نسبية

٣/٤٧٥ واما الوجود الظاهر من الحيثية الثانية ٥، فما به وجدان كل صورة تعين ٦ منه نفسها ٧ ومثلها؛ موجوداً روحانياً او مثالياً أو حسانياً؛ ظاهراً في كل مرتبة فحسبها؛ فكان التأثير في تنوعات التعينات الوجودية للحقائق، وفي تسميتها ٨ عيناً او غيراً للمراتب التي هي المحال المعنوية وهي امور عدمية في الفستها، فانظر إثر المحدوم، وان كانت عدمية بوجه مافي عين الوجود وفيا هو موجود من جميع الوجوه ترى العجب العجاب ١ وعار ١٠ عقولى اولى الالباب، تم كلامه

## المقام الخامس

فإن الحق سبحانه لمالم يصدر ١١ عنه لوحدته الحقيقية الذاتية الاالواحد ١٢ ؟

٣/٤٢٦ فذلك الواحد عند اهل النظر هو القلم الاعلى المسمى بالعقل الاول وعندنا - الوجود العام المفاض على اعيان المكونات ماسبق ١٣ العلم بوجوده - وجداً ولم يوجد بعد

١- نفسها - ن - ع - عينها - ل ٢ - امم - ط - ل ٣ - الالحية - ط - ل ٤ - عين الذات لكن من جهة تقيده بمعنى كالحيوة، فبالنظر الى عين الوجود ونفس التعين هو عين الذات فيكون - ل ٥ - الثابتة - ل ٦ - صورة كل تعين - ط ٧ - تعينها - ل ٨ - نسبتها - ن - ع ٩ - عجب العجائب - ط ١٠ - عبازاً - ل ١١ - سبحانه لم - ل ١٢ - واحد - ل ١٣ - اعيان ماسبق - ل

### ١٩٢/مصباح الانس

وهو التجلى السارى والرق المنشور والنور المرشوش، فيلابد من بيان امرين: صحّة كون الوجود العام صادراً؛ اول متوسطاً في صدور الكثرة وبطلان القول بانه العقل الاول كما عندهم.

بنسبة العموم صح صادراً عنه، ولاعتبار نسبة العموم – اعنى نسبته الى كل ماهية قابلة من العقل الاول الى مالايتناهى – صح رابطاً لها الى الوجود المطلق المتعين بالتعين المطلق ١٠ ، اذ العموم فى الحقيقة لنسبة ظهوره، فله احدية الوجود المظاهرى و كثرة النسب المظهرية التى هى موجوديات المظاهر، كنسبة الابصار الواحد الى المبصرات، و كها ان مطلق الوجود الاحدى فى كل متعين الما هو على اطلاقه فى نفسه ١ وعلى احديته و كونه هو هو؛ كذلك تعينه الاحدى فى كل تعين جزئى على صرافة اطلاقه و كونه هو هو فى ذاته؛ وان صحالحكم ٢ تعينه المتعين المحدى فى كل تعين جزئى على صرافة اطلاقه و كونه هو هو فى ذاته؛ وان صحالحكم ٢ باحكام التعين المحصوص، والما التعند الحقيق فى نسبتها – اعنى الموجودية والمتعينية – باحكام التعين المطلقة والمرات الاصلية والحقائق الكلية مع جزئياتها ومظاهرها.

٣/٤٧٨ واما الثاني: وهو بطلان كون الصادر الاول المتوسط هو العقل الاول فن جوه:

القابلة والوجود المقبول، فالصادر عن الواحد ؛ الحق أما المجموع من حيث هو وفيه كثرة او القابلة والوجود المقبول، فالصادر عن الواحد ؛ الحق أما المجموع من حيث هو وفيه كثرة او الوجود من حيث خصوصيته باقترانه بثلك الماهية، فان كانت الخصوصية جزء الصادر فقد كثر، والا فالصادر هو الوجود ٢٠ الذي لاخصوصية له بماهية ٥ بمكنة قابلة، لذا كان من المراتب الالهية لا الكونية، وإذا كان كذلك فالوجود الذي ثبت اشتراكه بين الماهيات بالادلة؛ وعروضه عليها يكون ذلك من حيث نسبته لامن حيث ذاته

\* ١- وهو الحق سبحانه - آ \* ٢- وليس من حيث هو والاصدر عن الحق مثله، فتعين ان يكون من حيث نسبه العموم، فحينئذ يكون الصادر الوجود العام الذي ثبت اشتراكه بين الماهيات بالادلة وعروضه عليها وهو المطلوب - ش

١-اطلاق نفسه - ط - ن - ع ٢-الحكم عليها - ل ٣-وجوه الاول - ل ٤-فالصادر الاول
 المتوسط من الواحد - ل ٥-هو الوجود وليس من حيث هو والا صدر عن الحق مثله، فتمين ان يكون من حيث نسبته العامة التي لاخصوصية لها عاهية - ل

۱۳/٤٣٠ الوجه الشاني: ١ ان لكل موجود متعين وجوده ليس عينه ١٠ مادة وصورة متعينة او متعددة يناسب مرتبته في نظر التحقيق، فلم يكن واحداً في ذاته، بخلاف الوجود العام، فان وجوده في الحقيقة عينه – وان كان من حيث النسبة غيره –

٣١٤٣١ الوجه الثالث: أن كل ممكن عندهم لبس الا ماهية غير مجمولة ووجوداً خاصاً زائداً ولاخصوص له الا باقترانه بالماهية؛ والاقتران نسبة غير مجمولة، فلولم ٢ يكن الوجود المشترك مجمولاً فلا مجمولاً فالمجمول، فالمجمول الاول هو الموجودية المشتركة، أذ في اعتبار اشتراكه اعتبار وحدته التي بها يناسب الجاعل، فإن الاشتراك شأن الواحد، بخلاف الموجودية الخاصة، فإن منشأ الخصوصية اعتبار التميز والتعدد فينا في مناسبة الوحدة والتفرد

٣/٤٣٧ قان قلت: قد اورد الشيخ قدس سره في المفصحة على القول بان الصادر الاول هو الوجود العام شكوكاً - مع انه المذهب عنده - تنبيهاً على قصور طور النظر، فما جوابها؟ ٣/٤٣٣ الاول: ان الوجود العام اما عكر أو واحب، الثاني محال؛ لاستحالة صدور الواجب وتعدده، وعلى الاول: ان اشتمل على ماهية غير الوجود وكان الاشتراك بين الماهيات بمجموع الوجود والماهية؛ كالمالمشرك بين المحالمة ووجوده وليس كذلك ٢٠ وان لم يشترك الماهية - بل الوجود فقط - كان الصادر الاول من المكنات هو القلم الاعلى، وان لم يشتمل على ماهية غير الوجود كان واجباً - لما مرّ من الوجوه - ٣٠ فان المكن هو المفتقر في استفادة وجوده، وهذا غنى في ذلك، لان الوجود ذاته.

٣/٤٣٤ الثاني:تعيين ٦ الفرق بين وجو دالواجب وبينه، لان كلاً ٧ بسيط وغني وغير مجعول

\* 1- جلة: وجوده ليس عينه، صفة لكل موجود متعين، والذي وجوده عينه هو الحق سبحانه - آ \* ٢- اي محكناً واحداً وجوداً وماهية وليس كذلك، فإن الاشياء متعددة ممتازة ليست بواحدة ومشتركة في كل الجهات - خ \* ٣- قوله: وإن لم يشتمل على ماهية ... الى آخره، والجواب عنه وعن سائر الشبهات إن الوجود المفاض ليس له ماهية، بل هو وجود محض متعلق بالواجب تعالى وربط محض وتعلق صرف ومعنى حرفى، وجذا يفرق بينه وين الواجب تعالى، فإن الواجب قيوم بذاته مستقل في هويته، والوجود العام المتقوم به ذاتاً صرف الاحتياج وعض الفاقة - خ

۱-الثاني-ط-ل ۲-ليس الاماهية غير مجمولة قلم يكن-ط ۳-يشتمل-ل ٤-هو الصادر-ط-ل ٥-لاالقلم-ط-ل ٥-هو الصادر-ط-ل ٥-لا القلم-ط-ل ٢- هو الصادر-ط-ل ٥-لا القلم-ط-ل ٢- تعسر ال ٧-كلاً منها-ن-ع

٣/٤٣٥ الثالث: لما كان الوجود عينه كان واجبا، فلم يصح صادراً وفائضاً.

٣/٤٣٦ الرابع: يلزم ان لايفيض من الحق وجود، لان هذا غير مجعول؛ ففيضانه على الممكنات ان كان مقتضى ذاته فهو الفياض بالاستقلال، وان كان بشرط مؤثر غيره هو الحق؛ لزم ان يكون تأثير الحق اقران ١ الوجود بالماهبات - لا افاضته - والاقران ٢ نسبة؛ فلم يفض من الحق وجود اصلا.

٣/٤٣٧ هذه هي الشكوك التي ذكرها امتحاناً لطور العقل.

۱۵۶۱ الوجود العام كسائر الكليات ليس بموجود، فضلاً عن ان يكون بمكناً او واجباً، بل هو معنى من شأنه ان نجعل الماهيات الغير المجعولة بانتسابه اليها مجعولة، كما ان العمى معنى عدمى يجعل الانسان بانتسابه اليه اعمى، واليه ينظر القول بانه معقول ثان.

٣/٤٣٩ لانا نقول: فلامجعول حيث لا الماهية ولا الوجود ولا اقترانها، اما لو كان الوجود موجوداً فتعينه يصح مجعولاً الى فائضاً، وليس هذا مثل العمى، لان العمى العدمي لايجعل الاعمى موجوداً؛ بل منسوباً اليه العمى فقط.

۱۵ الوجود العائمة في الحقائق الألمية والمراتب الكلية الاسمائية فيهو بذاته ذات الواجب كما سيجئ ٢٠ ، ونسبة عمومه واشتراكه من حيث الفيض صفة له، فاعتباره صادراً باعتبار تعين نسبة عمومه لاينافى كونه فى ذاته واجباً ولابسيطاً ولاغنياً؛ وبه يسهل الفرق، ولا كون الصادر الاول من المكنات القلم الاعلى، وجذا يسقط الاسئولة،

\*1-جواب فان قلت ص ١٩٣ هـ \*٢-قوله: الوجود العام من الحقائق الالهية ... الى آخره، والحق الحقيق بالتصديق عند المشرب الاحلى والذوق الاعلى ان الوجود العام لايمكن ان يشار اليه وان يحكم عليه بحكم، لاعين الحق ولاغيره؛ لامفيض ولامفاض؛ لاهو من الاسماء الالهية ولا الاعيان الكونية، بل كلها يشار اليه انه هو؛ هو غيره، لانه صرف الربط وعض التعلق، وكلها كان كذلك فهو معنى حرفى لايمكن ان يحكم عليه بشئى اصلا، ولهذا يقتضى ذوق التأله ان تكون الماهيات بجعولة ومفاضة وظاهرة، واما الوجود فنسبة الجعولية اليه باطلة، ومع انه مشهود كل احد ولامشهود الا هو؛ لايمكن ان يحكم عليه بانه مشهود أو موجودا وظاهرا وغير ذلك من الاسماء والصفات، وبهذا جمنا بين القول باصالة الوجود وجمولية الماهية وين قول العرفاء الشاغين القائلين بان الماهية عمولة وبين قول بعض ارباب المعرفة وبعض ارباب التحقيق القائلين بان الوجود بجعول والماهيات اعتبارية، فافهم واغتنم - خ

١- اقتران - ط - ل ٢ - والاقتران - ط - ل

فيكون هذا الوجود مشتركاً بينه وبين سائر الموجودات، والتقدم والتأخر في الظهور اتمام قابلية الماهية للمتقدم ونقصانه للمتأخر، فقولهم: يتوسط العقل الاول في ١ ايجاد سائر الممكنات ليس كذلك، اذ ماثم عند المحققين الا الحق والعالم، والعالم ليس بشئي زائد على حقائق معلومة لله تعالى – معدومة اولاً ٢ متصفة بالوجود ثانياً – وكل الحقائق في ذواتها غير مجعولة؛ فضلاً عن توسطها في الجعل، فلم يبق الفائض والمجعول والمتوسط الانسب الوجود أصلاً وتبعاً، فاصل الكل هو المتوسط للكل.

٣/٤٤١ فان قلت: الوجود ٣ واعتباراته المساة بالاسماء والصفات ونسبها امور عدمية ليس شئى منها بامر موجود محقق - وكذا الاجتاع والجمع الاحدى - فكيف صار تحصيل هذه الاشياء وتجديدها ايجادها ٤ وتحديدها تعيناً خارجياً؟

٣/٤٤٢ قلت: هو ٥ عار العقول والافهام ومدار اختلاف الائمة الاعلام، وكأنه -والله اعلم - ليس بذلك الهائل، وله اصل قابل يتنفي عليه صحة عدة مسائل، وذلك انه انما يشتبه هذا على من يقول بان الماهيات غير محمولة وان الوجود معقول ثان، كالفلاسفة او حال كبعض المعتزلة، فان ضم المعدوم الى المحدوم لا يفيد الوجود ولا الموية الخارجية.

۱۹/۶۱۳ مند من يقول بان الوجودات ٢ متخالفة وكل وجود عين ماهية الموجود ٧ فهو الموجود، فالماهيات مجعولة كالوجودات، و الماهية خصوصية الوجود - كالاشعرية - او يقول الوجود هو الموجود حقيقة وموجودية الماهيات ٨ انتسابه اليها باتصافه بالتعين الحاصل منها؛ وظهور احكامه حالتئذ في كل مرتبة بحسبها؛ كان الظهور في الحقيقة للوجود لكن بصورة ٩ تحكى ذلك التعين الباطني بنوع يقتضيه المرتبة؛ فلا اشتباه؛ لان الموجودية النسب انتساب مخصوص للوجود الموجود حقيقة اليها ولا استبعاد، لان ضم المعدوم الى الوجود الموجود الموجود عيمله منسوباً الى الوجود فيصدق عليه الموجود.

۳/٤٤٤ فن جملة مسائله: وجود الجسم عن الهيولى والصورة المعقولتين او عن الجواهر الفردة الغير المحسوسة، والجسمية الطبيعية عن الكيفيات الاربع المعقولة، والسواد المحسوس الفردة الغير المحسوسة، والجسمية الطبيعية عن الكيفيات الاربع المعقولة، والسواد المحسوس ١-العقل ف - ط ٢-تعالى اولاً - ل ٣-نسب الوجود - ل ١-ايجاداً - ن - ع - ل ٥-هذا هو - ل ١-الموجودات - ن - ع - ط ٧-الموجودة - ل ٨-الماهية - ل ٩-تصوره - ل

### ١٩٦/مصباح الانس

عن العفص والزاج الغير المحسوس سوادهما؛ والعامل في ظهور الكل الوجود المشروط في تعينه الحقيقة والمرتبة المخصوصتان فليتأمل؛ غير ان ثبوت اشتراك الوجود ١ بالبرهان النير كما مرّ يدفع الاول؛ فلذا قالوا: تأثير الحق اعطائه ٢ تعالى للحقائق الكونية مابه وحدتها ٣؛ باضافة تعين منه اليها واظهار أحكامها بذلك القدر المضاف في كل مرتبة بحسبها، فجميع الموجودات الكونية صور النسب العلمية التي هي صور النسب الاسمائية.

٣/٤٤٥ قان قلت: فحاصله كما مر تأثير الحقائق والمراتب في الوجود بالتعين، كما اثر هو في اظهاره ٤، فالحيرة باقية؛ لانه اثر المعدوم في الوجود

٣/٤٤٦ قلت: لا يخلو الكلام من نحو ٥ مساعة، فان المراد تأثير الحقائق في نسبة الوجود بالتعين لا في نفسه؛ لما نقلناه مراراً عن تصانيف الشيخ قدس سره: ان الحق في كل متعين حال الحكم عليه باحكام التعين غير متعين في ذاته، ففيه اعم توضيح واتم تصحيح ان ذات الحق لم يؤثر فيه شي؛ بل التأثير ٦ من شئونه في تحصيل نسبه ليس الا و كلاهما عدميان، والله اعلم ٧.

### مرتز المقام الساديس

### فى ان هذا الوجود العام نسبته الى العقل الاول وجميع المخلوقات على السوية

اذليس في الوجود الا الحق سبحانه والعالم الذي من جلته العقل الاول - والعالم بجميع اذليس في الوجود الا الحق سبحانه والعالم الذي من جلته العقل الاول - والعالم بجميع اجزائه او جزئياته - ليس بشئي زائد على حقائق معلومة لله تعالى؛ معدومة اولاً؛ متصفة بالوجود ثانياً، فالعقل الاول ايضاً معدوم في نفسه عتاج الى الوجود المفاض، فهو متوسط بين الحق وبينه، كما ان غيره كذلك، وذلك لان الحقائق غير مجعولة عند المحققين من اهل الكشف والنظر لوجهين ذكرهما الشيخ قدس سره:

٣/٤٤٨ الوجه الاول ٨: انها لو كانت مجعولة في الازل؛ اي موجودة بوجود خارجي لكان للعلم القديم في تعين معلوماته في الخارج اثر، وذا لا يكون، فان شأن العلم من حيث

١-الاشتراكللوجود-ل ٢-وايجاده تعالى-ن-ع-ل ٣-وحداتها-ل ٤-اظهارها-ط-ل ٥-عن
 غو-ن-ط-عن نوع-ن-ع ٦-التأثر-ط ٧-اعلم بالصواب وما فى نفس الامر-ل ٨-الاول-ط-ل

هو علم استجلاء كيفية المعلوم وحكايتها - لا التأثير - لكن اذا لم يكن بطريق الاستنباط من الجزئيات يسمى فعلياً - لا لانه مؤثر -

٣/٤٤٩ فان قلت: فليكن التأثير لازمه - وان لم يكن عينه - كما سبق ان المبدئية للمرتبة العلمية؛ لاسيا من كامل القدرة؛ الشامل الطوع؛ الممتنع الجمل؛ العديم التردد لجزمه بالمصائح والعواقب، وبذلك الاعتبار يكون العلم فعلياً.

۳/٤٥٠ وجوداً خارجياً لها؛ فان قدمت: لزم مساوقتها للحق العالم بها في الوجود، وفي ذلك وجوداً خارجياً لها؛ فان قدمت: لزم مساوقتها للحق العالم بها في الوجود، وفي ذلك تعدد الذات الازلية، وهو ممتنع، وان حدثت يكون العالم بها مؤثراً من نفسه في نفسه وظرفاً لغيره، وكل ذلك قادح في صرافة وحدته، لذا قلنا: تأثير الماهيات والمراتب انما هو في نسب الحق سبحانه لافي ذاته.

١ ٣/٥١ الوجه الشاني: ان الماهيات لو كانت جعولة في الازل كانت حين عروض الوجود المفاض موجودة قبله، وفي ذلك تحصيل الحاصل المحال.

٣/٤٥٢ فان قلت: يحتمل ان يكون الخاصل حين العروض غير الذي كان في ١ الازل. ٣/٤٥٣ قلت: فكان لكل موجود وجودان؛ وليس كذلك، بل الوجود واحدوهو المشترك بين الكل المستفاد من الحق سبحانه.

٣/٤٥٤ قال الشيخ قدس سره في المفصحة: اذ لو كان اثنين لطالبنا الفرق بينها؛ والفائدة في تعددهما.

٣/٤٥٥ الوجه الثالث: المشهور بين اهل النظر ان الماهيات لو كانت مجعولة لم تكن الماهيات تلك الماهيات - على فرض عدم الجاعل - لكن ثبوت الشئي لنفسه واجب وسلبه عنه ممتنع كما مر لما ٢ مر.

٣/٤٥٦ لايقال: لو لم تكن مجمولة لم يتحقق جمل، اذ لكل منضم وانضهام ماهية ولاجعل في شئي منها حينئذ ٣، لا لانه يجاب كها اجاب في المواقف بان الجمول هو الموية

١-من-ن-ع ٢-ولما-ل ٣-حينئذحقيقة-ن-ع-حينئذلايجاب-ل

ولاينافيه عدم مجعولية الماهية، لان الهوية ليست الا الماهيات المنضامة الى ان تبلغ مرتبة الحس، فاذا لم تكن الماهيات ولا الانضامات ولا المراتب موجودة في الحس؛ كيف حصل الهوية الحسوسة من محض المعدومات؟

٣/٤٥٧ بل لانا نقول ١: انما يتحقق الجعل باقتران الوجود بتلك الماهيات ١٠ العدمية ، وان كان الاقتران عدميا، لما مرّ ان الامور العدمية بانتساب الوجود اليها وتعلقه بها تصدق عليها ٢ الموجودات ٢٠.

٣/٤٥٨ الوجه الرابع: مستفاد من كلام الشيخ قدس سره ايضاً: انها لو كانت مجمولة، فان لم تكن وجودية؛ لزم ان يكون الحق سبحانه مصدراً لعدمات لاتتناهى ويكون سبحانه علة تميز بعضها عن بعض، اذ الحقائق انفسها لاتكون علة تمايزها والا يلزم منه تأثير المعدوم من حيث هو معدوم في المعدوم؛ ويكون التعدد الثابت وجوده وصفاً لما لا وجود له؛ وذلك عالى، وان كانت وجودية لزم ما اسلفناني الوجودين ٣ من بيان الفرق و تعين الفائدة منها.

۳/٤٥٩ فان عورض بانها اللم تكن بمولة فاما وجودية: فلزم مساوقتها للواجب في وجوب الوجود وصرافة الوحدة النائية فكانت واجبة - لخلوها عن الامكان والفقر ويكون اتصافها بالوجود ثانيا تحصيل الحاصل، اذ الفرض ان الممكنات ليس لها الا الوجود الواحد ، فان استكال الممكن بالوجود المستفاد من الواجب ويلزم انتقال جميع الممكنات من الوجوب الى الامكان ومن الغنى الذاتى الى الحدثان، ولاخفاء ان ابقائها على البقاء على الحالة الاولى اولى واما عدمية ٥٠: فلزم تمايز الاعدام - وليس غة غير الحق فيكون عو علة تمايزها، فالتمايز ان كان وجودياً لزم اتصاف الماهيات المعدومة بالامر فيكون عو علة تمايزها، فالتمايز ان كان وجودياً لزم اتصاف الماهيات المعدومة بالامر

١- لعل مراد صاحب المواقف من جعل الموية هو جعل الوجود، فإن الموية يقال على الموجود المتعين، وحينئذ لايرد عليه ماذكره الشارخ، وإما قول الشارح: إلما يتحقق الجعل باقتران الوجود بتلك الماهيات؛ فهو بظاهره سخيف بل هو عبارة عن جعل الاتصاف المردود، وإما عند المشرب العرفاني الدقيق فالجعل متعلق بالماهيات ولايرد عليه ما و ذكروه من الوجوه كما اشرنا اليه سابقاً وجعنا بينه وبين جعل الوجود- خ ٣٠ اعنى ماله الوجودات - ش ٣٠ الشق الثاني بانها أن لم تكن مجعولة فاما ...

١- لانا نقول - ط - ل ٢ - عليه - ط - ل ٣ - الوجوديين - ط ٤ - وجود واحد - ن ٥ - ان
 الابقاء على البقاء - ط - ان البقاء على - ن

الوجودى، وان كان عدمياً: كان الحق سبحانه مصدراً لعدمات لاتتناهى؟
٣/٤٦٠ قلت: ليست مجعولة ولاوجودية في انفسها، بل عدمية واضافات علمية، والنسب - وان تعددت - لايسمى هي ولاتمايزها آثاراً؛ كلامز في الاصول، لان المخلوقية شيئية الوجود لاشيئية الثبوت، والمتحقق في النسب العلمية والروابط الاسمائية هي الثانية - لا الاولى ١٠ -.

## المقام السابع فى ان هذا الوجو دالعام يناسب الاول وحدةً فصحفائضاً عنه ويناسب المكنات كثرة فترتبت ١ عليه

٣/٤٦١ وذلك لان هذا الوجودليس بمغاير في الحقيقة للوجود الحق الباطن المجرد عن الاعيان والمظاهر الابنسب واعتبارات، وهي النعوت التي تلحقه بواسطة التعلق بالمظاهر، كالظهور والتعين والتعدد الحاصل باقترائه بالمظاهر، كالظهور والتعين والتعدد الحاصل باقترائه بالمظاهر، والمراذبي و و المرادبي و المرادبي الماطن و والله اعلم - هو التجلى الاحدى

يه 1- لا الاولى، ومن هذا يتحقق ان الماهيات كها هي غير مجعولة غير ظاهرة ولامتحققة في الخارج، بل الظهور ليس الا للوجود في كل مرتبة بصورة يقتضيها فيهى شروط ذلك الظهور، قال الشيخ في اخر النصوص: ان اعظم الشبه والحجب التعددات الواقعة في الوجود الواحد بموجب آثار الاعيان الثابتة فيه، فتوهم ان الاعيان ظهرت في الوجود وبالوجود، واغا ظهرت آثارها في الوجود ولم تظهر هي ولا تظهر ابدا، لانها لذاتها لايقتضى الظهور، ومتى اخبر محقق بغير هذا او نسب اليها الوجود والنظهور فاغا ذلك الاخبار بلسان بعض المراتب والا ذوق النسبية انما يثبت صحته بالنسبة الى مقام معين او مقامات مخصوصة دون مقام الكتاب؛ يعني كتاب النصوص هو الحق الصريح وماسواه صحيح بالنسبة الى مقام فقد علمت ان في هذا الكتاب؛ يعني كتاب النصوص هو الحق الصريح وماسواه صحيح بالنسبة الى مقام فقد علمت ان الظهور للوجود لكن بشرط التعدد مع آثار الاعيان فيه، وان البطون صفة ذاتية للاعيان، وللوجود ايضاً من حيث تعقل وحدته والامر دائر بين ظهور وبطون بغلبية ومغلوبية، بمني انه مانقص من الظاهر اندرج في الباطن وبالمكس، والنسب والاضافات صور احكام واحوال تنشأ بين المراتب فيظهر بعضها بعضا ويخي إيضاً بعضها بعضاً بعضها بعضاً وغيق ايضاً بعضها بعضاً بعضها بعضاً والمغلوبية المشار اليا آنفا، والله اعلم، تم كلامه (النصوص – في الباطن هذه حاشية على هذا الموضع دخل في المتار اليا آنفا، والله اعلم، تم كلامه (النصوص – في الباطن هذه حاشية على هذا الموضع دخل في المتر.

١ - مترتبة - ط - فترتبت - ن - ط - فتترتب - ن - ع

الذاتى فى مرتبة التعين الاول، لانه ١ باطن، اذ لافرق بينه وبين غيب الموية وكمال الاطلاق الا باعتبار حضوره لنفسه المسمى بالتعين الاول، ولان هذه المرتبة سابقة على مرتبة شهوده سبحانه نفسه بنفسه فى المرتبة الظاهرية الاولى - كما يفهم من التفسير - فيكون مجرداً عن المظاهر التفصيلية التى هى المرادة بالاعيان.

٣/٤٦٢ واتما قيدنا النعوت بالتي تلحقه بواسطة التعلق بالمظاهر ؟ احترازاً عن النعوت التي تلحقه بواسطة التعلق بالبواطن، كالبطون ٢ والتعين ٣ العلمي وتعدد المعاني والحقائق ونحو ذلك، فان هذا الوجود العام لامدخل له في تلك النعوت؛ بل لها مدخل في تعينات تعلقات هذا الوجود، فهذا لكونه في الحقيقة عين الوجود الحق صح فائضاً منه؛ لكن لامن حيث هو؛ والا فاض عن الحق سبحانه مثله، بل باعتبار التعين الطارىء بسبب عموم النسب والاعتبارات، فلكون نسبتها اليه احدية عينية ٤؛ والى الحقائق القابلة له غيرية افادت اموراً:

٣/٤٦٣ الاول: المناسبة بين الفائص والفياض ٥ في الوحدة والغني الذاتين ٦. ٢ الثاني: الغيرية التقييدية الصححة لان يكون احد طرفي الفيض.

٣/٤٦٥ الثالث: التعدد الرضياري اعنى الحاصل في المرتبة الواحدية باعتبار تعلقات القوابل المصحح لانتساب الواحد بالحقيقة الى كثرة معينة، كمسألة ابصار الواحد عشر مبصرات دفعة.

## المقام الثامن ف ان ينبوع مظاهر الوجود باعتبار اقترانه بها العهاء

٣/٤٦٦ لابد هيهنا من تحقيق حقيقة العاء ٧ ، وقد اختلف فيها كلمات القوم ٢ مجاب ٣/٤٦٧ قال القاساني: هو ٨ الحضرة الاحدية، لانه لايعرفها احد غيره فهو في حجاب الجلال، وقيل هو ١ الواحدية التي هي منشأ الاسماء والصفات، لان العاء هو الغيم الرقيق،

١- فانه - ط - ن - ع - ل ٢ - تلحقه بتعلق البواطن كالبطون - ل ٣ - والتعلق - ط - وتعين - ل
 ٤- غيبية - ل ٥ - الفيض والمفيض - ن - ع ٣ - الذاتيتين - ط ٧ - هذه الجملة ساقطة من الخطوطة ٨ و ٩ - هي - ن - ع

والغيم هو الحائل بين السهاء والارض، وهذه الحضرة حائلة بين سماء الاحدية وارض الكثرة الحقيقية، ١ قال: ٢ ولايساعده الحديث النبوى، لان المبين فيه قبل ٣ ان يخلق الخلق وهذه الحضرة تتعين بالتعين الاول، لانها محل ظهور الحقائق؛ وكل ما يتعين فهو مخلوق فهو العقل الاول، ولذا قد يسميها هذا القائل محضرة الامكان وحضرة الجمع بين احكام الوجوب والامكان وبالحقيقة الانسانية؛ وكل ذلك من المخلوقات

٣/٤٦٨ واقول: فيه غلط من وجوه: الاول: ان صاحبة الاحدية والواحدية والالوهية والنفس الرحماني وام الكتاب وغيرها من المراتب الالمية متعينات ليس شئى منها بمخلوق ١٣/٤٦٩ الثانى: ان حضرة الوجوب وحضرة الامكان وحضرة الجمع بينها مراتب كليات غيبيات ٤ ؛ فكيف تكون مخلوقات؟

١٠٤٧ الثالث: ان الحقيقة الانسانية - مع ان الحقائق غير مجمولة مطلقا - هي صاحبة
 حضرة الجمع وحقيقة الحقائق الجامعة لها: فكيف يكون مخلوقة؟ فن البين ان البون بين
 الحقيقة ومظهرها غير بين عنده - عياذاً بالله من مثله -

٣/٤٧١ الرابع: ان حضرة الواحدية هي النمن الثاني لا الاول كما سيظهر.

١٣/٤٧٢ الحامس: ان الحكم على الخضرة التي ذكر انها منشأ اسماء الله بانها العقل الاول يقتضى تخصيص الاسماء بالتعينات الخلقية، والقول بان العقل الاول منشأ للجميع وليس شئى منها ٥، كذلك عندهم.

٣/٤٧٣ فاقول استنباطاً من قول الشارح الفرغانى: ان الوجود المطلق من حيث انه ذات الحق سبحانه لما اقتضى ان يكون له تعين بتجلى به على نفسها؛ اى يظهر له ويعلمه بنفسه فى نفسه، ويسمى التجلى الاحدى الذاتى ويتضمن الشعور من الكمال ٦ الذى حقيقته حصول ماينبغى ٧؛ بالذاتى المجمل الوحدانى؛ وهو مستلزم للغنى المطلق الذى هو عبارة عن شهود الذات نفسه من حيث واحديته بجميع شئونه واعتباراته باحكامها ولوازمها وبجميع صورها ومظاهرها المعنوية والروحانية والمثالية والحسية؛ متبوعاتها وتوابعها

۱-الخلقية - ن - ع - ل ۲- فقال - ط - ل ۳-ماقبل - ط ٤- غيبية - ط ٥- منها -ن - ع - ط - ل ۹- بالكمال - ن - ع ۷-مايبنغي على ماينبغي - ل جنساً ونوعاً وشخصاً، بدة وعوداً؛ نزولاً وعروجاً؛ دنياً وبرزخاً واخرةً؛ كما ثبت في مراتب الكون دفعة او متعاقباً من كونها اعتباراً ١ بالنسبة الى شهود الاغيار، ومن كون الكل عيناً واحداً بالنسبة الى شهود الاغيار، ومن كون الكل عيناً واحداً بالنسبة الى شهود الحق الواحد الاحد شهود مفصل في مجمل؛ مثل شهود المكاشف في النواة الواحدة نخيلاً وثماراً لاتحصى.

ظهور الذات على نفسها باحدية جمعها بشؤنها واعتباراتها ومظاهرها مفصلاً وعملا بعد ظهور الذات على نفسها باحدية جمعها بشؤنها واعتباراتها ومظاهرها مفصلاً وعملا بعد التفصيل؛ لكن فى مظهر كلى جامع بالفعل هو الانسان الكامل وعلى كل واحد من حيث نفسه ومثله استتبع ١٠ ذلك التجلى والشعور انبعاث تجل اخر لظهور الكمال الاسمائي لرقيقة عشقية تنزيهية ممتصلة بين الكمالين، فتحرك ذلك التجلى حركة غيبية مقدسة نحو ظهوره معبراً عنها بد (احببت ان اعرف) فل تصادف عملاً قابلاً، اذ لاغير ثمة؛ فرجع بقوة ذلك الميل العشق الى اصله وعاد؛ لكنه غلب بتلك القوة العشقية حكم الظهور المعبر عنها بالرحمة الذاتية التي هي عين باطل الوجود المطلق على حكم اللاظهور ٢٠؛ المكنى عنه بالرحمة الذاتية التي هي عين باطل الوجود المطلق على حكم اللاظهور ٢٠؛ المكنى عنه بالرحمة الذاتية التي هي عين باطل الوجود المطلق على حكم اللاظهور ٢٠؛ المكنى عنه الرحمة الذاتية التي هي عين باطل التخصي القلوب بباطن الرحمة فعاد متعيناً تعيناً تعيناً تعيناً لتحقيق مطلبه العالى ١ الذي هو عين الكمال الاسمائي.

٣/٤٧٩ فالتجلى الاول حضرة احدية الجمع والوجود وتعينه التعين الاول والقابل الاول، ومقام او ادني كناية عند

٩١- جواب لما اقتضى - آ ٢٠ لما كانت المحبة الاصلية المعبر عنها باحببت حاملة غذا التجلى الاول وباعثة له على التوجه لتحقيق هذا الكمال الاسمائي التفصيلي ولم يصادف توجبه ذلك محلاً قابلاً لما توجه له؛ رجع بقوة ذلك على التوجه الشوق والميل العشق الى اصله وعاد، كما كان حكم الظهور والبطون بالنسبة اليه على السواء؛ الا انه غلب وسبق بتلك القوة العشقية حكم الظهور المعبر عنه بالرحة الذاتية التي هي عين باطن الوجود المطلق المشار اليه بقوله: أن اعرف، على حكم اللاظهور المكنى عنه بملابسة حقيقة البطون والخفاء الحقيق الذي هو باطن الخضب بقوله: أن اعرف، على حكم اللاظهور المكنى عنه بملابسة حقيقة البطون والخفاء الحقيق الذي هو باطن الخضب المسبوق والمغلوب بباطن الرحمة المذكورة؛ فعاد ذلك التجلى ظاهراً متعيناً في عون هذا بقوة المحبة الاصلية الملازمة له والباطنة فيه والحاملة من غير نسبة الواحدية تعينا قابلاً لتحقيق مطلبه الغائى الذي هو عين الكمال الاسمائي - آ

۱-اغیاراً - ن - ط - ع ۲-الشهود - ن - ع ۳-الجلاء والاستجلاء - ل ٤-ومثله وظهور کلی فرد علی نفسه ومثله - ل ۵-نزیهیة - ط - ن- ع ۲-التی هی - ن - ط - بابهی -الحقیق بابهی باطن ...- ن - ط - ل ۷-الغائی - ط - ن - ع ٣/٤٧٦ فالتجلي الثاني المتضمن تميز الحقائق والمراتب التي كانت مستهلكة الحكم في حضرة التعين الاول؛ الظاهر على مثال النفس المنبث الذي هو صورة التجلي الاول

٣/٤٧٧ وظله الجامع لجملة الاعتبارات والتعينات يسمى برتبة ١ الالوهية وحضرة قاب قوسين وتعينه تعيناً ثانياً وقابلاً ثانياً جامعاً بين طرف الاجال والوحدة ١٠ ، ومقابلها التفصيل والكثرة ؛ لانتسابه الى الواحدية ووقوعه فى ثانى رتب تعيناتها ٢ الذى هو صورة التعين الاول وظلم ٣/٤٧٨ ثم سمى كليات ما اشتمل عليه هذا التعين بالمراتب؛ ولكن من جهة محليتها

٣/٤٧٨ ممى كليات ما اشتمل عليه هذا التعين بالمراتب؛ ولكن من جمه محليتها لثبوت باقى ٣ الحقائق، وهى كالحضرات الخمس ومراتب اعتدلات المولدات وميزانها المرتبة الانسانية، كما ان كليات تعينات هذا التجلي هي الاسماء السبعة.

والتجلى الظاهر ؟ به اصل جيع الاسماء الالمية ورجعها؛ سبى التعين القابل لمرتبة ٥ الالوهية والتجلى الظاهر ؟ به اصل جيع الاسماء الالمية ورجعها؛ سبى التعين القابل لمرتبة ٥ الالوهية والتجلى بالاسم ٢ «الله» و «الاله»، وباعتبار عقل جيع المعانى الكلية والجزئية فيه يسمى بعالم المعانى، وباعتبار ارتسام الكثرة النسبية المنسوبة الى الاسماء الالمية ولكثرة ٧ الحقيقية الكونية فيه يسمى بحضرة الارتسام، وباعتبار البرزخية الحاصلة بين الوحدة والكثرة لاشتالها على هذه الحقائق الكلية الاصلية من حيث صلاحية اضافتها الى الحق اصالة والى الكون تبعية وانتشاء انواعها وجزئياتها منها مفصلة؛ يسمى بالحضرة العائية ٥٠ ، وباعتبار اندراج تلك المحققة الرخنى منها فيه؛ يسمى بالحقيقة الانسانية الكلية الاصلية في عين تلك البرزخية مع تحقق اثر خنى منها فيه؛ يسمى بالحقيقة الانسانية الكالية، وباعتبار كون المعلومات التي فيه مابين واجب ظهوره بنفسه ومحتنع تحققه في نفسه ومتوسط بينها؛ نسبته اليها على السواء؛ يسمى المتوسط مرتبة ٨ الامكان،

١٥ ومقام قاب قوسين عبارة عن التعين الثانى والقابل الثانى لهذا التجلى الثانى الجامع لجميع الاعتبارات كما ان مقام التدلى عبارة عن القابل للفيض المنبسط الظهورى والوجود البسيط النورى - خ ٢٠ ٤٠ - نحن بحمد الله قد حققنا الحضرة العائية وبسطنا القول في رسالة مصباح المداية بمالامزيد عليه وقد حققنا فيها ان حقيقتها عبارة عن الفيض الاقدس والتجلى الغيبي الاحدى الاول وهو باطن الاسم الله الاعظم من حيث وجهته الغيبية وظاهره حضرة الاسم الله من حيث احدية جمع الاسماء الالحية - خ

۱- بمرتبة - ل ۲ - تعيناتها - ن - ع ۳ - مافى - ل ٤ - الظاهرية - ل ٥ - بمرتبة - ط - ل ٢ - باسم - ط - ل ۷ - والكثرة - ط - ل ٨ - بمرتبة - ل بظاهر الاسم ١ ((الله))، وباعتبار الوجود العام بظاهر الاسم ٢ ((الرحن)) وحدة وكثرة وبرزخ بظاهر الاسم ١ ((الله))، وباعتبار الوجود العام بظاهر الاسم ٢ ((الرحن)) وحدة وكثرة وبرزخ فاصل وجامع بينها، اما وحدته ٣ فضافة الى التجلى الثانى الذى نسبته الى الاحدية الذاتية اقوى ومظهريتها به اولى؛ ولكن بسراية اثر الواحدية، اما سراية حكم الواحد: فانتشاء الكثرة النسبية الاسمائية الثبوتية والسلبية منه، واما ٤ اولوية انتسابه الى الاحدية الذاتية: فبننى الاحكام والنسب واسقاطها عن اسمائه السلبية، نحو الازلى المننى عنه الاولية؛ والغنى المننى عنه الاحتياج مطلقاً في قيام الكال به وظهوره؛ والفرد المننى عنهما يزوج ٩ به من عديل وشبيه وند ونظير ومثل كوجود آخر في مقابلة وجوده ٢، والوتر المننى عنه مايشفعه في الصفات كحيوة مثل حيوته وغيرها؛ والقدوس المننى عنه مذام الصفات كالظئم والكذب والعبث وغيرها؛ والسلام المننى عنه تنازع ظهور الصفات بحيث لم ينازعه الغضب عنه الرضاء ولا ارادة الانتقام حين عن عنه ق الفرد والقدوس والسلام، وكذلك المتعالى وغيرها من الاسماء السلبية

٣/٤٨١ واماطرف كثرة التعني التعاني فيظهر للواحدية الذاتية؛ لكن بسراية حكم الاحدية. ٣/٤٨١ اما حكم مظهرية الواحدية: فلانتشاء كثرة التعينات الالهية والكونية. ٣/٤٨٣ واما حكم سراية الاحدية فن وجهين:

٣/٤٨٤ الاول: ان لكل جلة من اعيان تلك الكثرة وحدة جعية هي اصلها ومنشأها، فثال تلك الوحدة في اعتبارات اللهية التجلى اولاً؛ ثم كالاسم ١٠ «الله» و «الرحن»، ثم كالاسم ١١ «الحي»، «الحق» ثم ١٢ كباقي الاصول، ومن الكونية كحقيقة القلم الاعلى ووجوده ثم كحقيقة الطبيعة ثم كحقيقة الجسم ووجوده الى ان ينتهى الى آدم عليه السلام.

١ و ٢-بامم - ط-امم - ل ٣-اما وحدته التي هي ظاهر الوجود والوجوب صفته ويسمى حضرة الوجوب، فوحدته حقيقية وكثرته نسبية لسراية حكم الواحدية فيه وهي منشأ الاسماء الالمية والتعينات الوجودية فضافة ... - ل ٤-واما الاسماء السلبية والثبوتية - ط ٥-يزدوج - ل ٦-مقابلة وجود - ل ١٠ عنى و - ل ٨-ماينني - ل ٩-الاعتبارات - ل ١٠ و ١١- كاسم - ط-ل ١٢-الحي ثم - ل

٣/٤٨٥ الثاني: ان لكل واحد من هذه الاجناس والانواع والاشخاص احدية محضة لايشابه ولايشاركه فيها غيره البتة

٣/٤٨٦ واما البرزخ الذي هو على الحقيقة منشئ هذين الطرفين ١٠ ومعينها اولاً والجامع بينها ثانياً؛ فانما هي الحقيقة الانسانية ولها اعتباران: احدهما غلبة حكم الوحدة والاجال عليه، والثانى ١ غلبة حكم الكثرة والتفصيل، فباعتبار الاجال يسمى بالحقيقة المحمدية وباعتبار التفصيل يسمى بالحضرة العائية ٢٠٠

٣/٤٨٧ وقال في الديباجة: وباعتبار سبر التجلى الاول وسرايته في التعين الشاني وظهوره بصورة النفس المنبث؛ سمى حقيقة الحقائق وحضرة العاء والخيال المطلق.

٣/٤٨٨ واقول: الذي يفهم من كلام الشيخ قدس سره في التفسير ٢ انه التعين الاول حيث قال فيه: متى ذكرت البرزخ الاول وحضرة الاسماء والحد الفاصل ومقام الانسان الكامل وحضرة احدية الجمع والوجود واول مراتب التعين وصاحبة الاحدية و آخر مراتب الغيب واول مرتبة الشهادة بالنسبة إلى الغيب المطلق ومحل نفوذ الاقدار ٤٠

٣/٤٨٩ فالكل اشارة الى العاء الدّي هو النهاء الله الماء الدّيافية لكن المذكور فيا سيجى في مفتاح الغيب من ان «الرحن» اسم لصورة الوجود الالمي من حيث ظهوره لنفسه ٣٠، وان «الرحن» باعتبار انبساط نوره على المكنات وظهورها به مع وحدته في نفسه يسمى نفساً - كما نطقت به النبوة - وان هذا النفس بالنسبة الى مطلق النشأة الكلية الوجودية والموجودات المكونة الصادرة من الرب سبحانه التي هي كلمات نفسه وحروفه، بخار ٥٠ عام هو نتيجة الاجتاع بين الاسماء الذاتية واول مولود ظهر عنها؛ ثم الحكم بان النفس الرحاني عين العاء دليل ٥٠ ظاهر على أن العاء مابعد التعين الاول ٢٠ ، اذ لا يعتبر فيه امر زائد

١٤ اى الوحدة والكثرة - ق ٣٠ - هذه كلبات يفهم منها أن العاء هي الحضرة الواحدية ومن الاسماء التعين الناني باعتبار البرزخية - ق ٣٠ - والرحة نفس الوجود - ق ٤٠ - خبران هذا - ق ٥٠ - خبر لكن المذكور - ش ٣٠ - والمفهوم من التفسير أن النفس الرحماني عين العاء وأنها أول مرتبة التعين، فبين كلاميه في الكتابين مخالفة ظاهرة - ق

۱- الاجمال والثاني - ل ۲ - ص: ۱۵۰ ۳ - مرتبة «التفسير» ٤- الاقتدار «التفسير» - ل ٥-الكونية - ن - ع على غيب الحق الاتعينه؛ وكونه هو هو وعلمه بنفسه واعتبار ١ انبساط نور الوجود على الممكنات وظهورها به وتولده من الاسماء الذاتية ينافيد

• ٣/٤٩ وظنى ١٠ ان التعين الثانى لكونه برزخاً جامعاً بين الاحدية والواحدية؛ بل مشتملاً في طرف الوحدة على قوة نسبة الاحدية مع سراية الواحدية؛ وفي طرف الكثرة على نسبة الواحدية مع سراية الاحدية من وجهين كاسبق بيان الكل؛ صح اعتبار العائبة التي هي عبارة عن البرزخية الجامعة للحقائق الالهية والمكنة ٢٠ في كل من التعينين، وصح ايضاً اعتبار حكم احد التعينين في الاخر، فيحنئذ يكون الاول منبعاً للكل عملاً، وصح ايضاً اعتبار العائبة للتعين ٢ في احدهما وايها ٣ كان، لكون الاول منبعاً للكل عملاً، والثنافي منبعاً للكل مفصلاً، فإن الوجود العام الفائض يتبع الاول ذاتاً والثانى تعلقاً، لانه صورة الاول وظاهره؛ لكن لقوة نسبة الاحدية وكون التكون ٤ في جهة سرايتها ٣٠ اعتبرها في التفسير في التعين الاول؛ لانه أول مراتب التميز والظهور في الدروج؛ كما أنه الاخر عند العروج وفي التعين الاول؛ لانه أول مراتب التميز والظهور في الدروج؛ كما أنه الاخر

٣/٤٩١ فنقول: العماء المُلَوِّقِ فَيْ الْعَلَيْ الْمَلِيْ وَمَا الْمَلِيْ الْمَلِيْ وَمَا الْمَلِيْ وَالْمُلَوِ الْمَلِيْ الْمَلِيْ الْمَلْهِ وَتَفْتِيحِ مَقْفُلُه - ان كان التعين الاعيان المظهرية، والذي ينشأ منه اما بتفصيل مجمله وتفتيح مقفله - ان كان التعين الأول- واما محكاية تفصيله الغيبي في الوجود العيني بحسب مرتبته روحانيا أو مثاليا أو جسانيا أو غيرها - ان اريد به التعين الثاني - وهذا هو معني قولنا: باعتبار اقترانه، اي كونه ينبوعاً للمظاهر باعتبار اقتران الوجود بالماهيات، اما من حيث هو: فغني عن الينبوعية، ينبوعاً للمظاهر باعتبار اقتران الوجود بالماهيات، اما من حيث هو: فغني عن الينبوعية،

۱-فباعتبار-ل ۲-التعينى-ن-ط ۳-ايها-ن-ع-ل-انها-ايها-ن-ط ٤-التكرارقى-التكون من-ن-ط ٥-العينى-ل وانما صارينبوعاً للتجليات الوجودية، لانه حضرة تجليه الذاتى ومنزل تعينه الاول وتدليه من الغيب الاطلاق، فانه اول مراتب التجلى والتعين والتدلى مجملاً في التعين الاول ومفصلاً علمياً في التعين الثاني، لانه حضرة الارتسام والمعانى؛ فيكون بالنسبة الى غيب الهوية وحجاب عز الانية مقام التنزل الرباني، لانه جامع لوجوهه جعاً وتمييزاً ١ ومنبعث الجود الذاتي الرحماني لانبعاث الوجود العام منه ذاتاً او تعلقاً.

البخار؛ ويعتبر فيه بعد كونه بخاراً متكاثفاً؛ ان من انواعه النفس الانساني المعتبر فيه كونه البخار؛ ويعتبر فيه بعد كونه بخاراً متكاثفاً؛ ان من انواعه النفس الانساني المعتبر فيه كونه منبعثاً من الغيب ومتعيناً بالتعين الاجمالي الصائح لان يكون مورداً لكل تعين تفصيلي باعتبار المحال القابلة أو المراتب المتفاصلة ٢ وكون المنشئي منه الحروف والكلمات، فلما كان أعيان الموجودات كلمات الله وحروفه وورد في الحديث لاصلها ٣ هذا اطلاق العاء ونفس الرحن؛ سميت هذه المرتبة بالعاء باعتبار برز حيثه ومنبعثيته ٤ والنفس الرحماني باعتبار انساطه، كما سمى النجلي الذي فيها رحانياً باعتبار الوجود الصورى وظهوره لنفسه، وأما الاسم «الاله»: فقيل: أسم لمرتبة الالوقيقة والنظاف إنمام الوجود والتجلي باعتبار تلك المرتبة الجامعة ١٠٠.

٣/٤٩٣ منقول: وفي مرتبة العماء يتعين وبحصل مرتبة النكاح الاول من النكاحات الخمس الاتي ذكرها؛ وهو النكاح الغيبي الازلى الفاتح لحضرات الاسماء الالهية، والمراد بالنكاحات الاجتاعات المنتجة ٦؛ كما ينتج اجتاع الاسماء الالهية الحقائق والمعاني، واجتاع المماني الارواح، واجتاع الارواح الامثلة والاجسام الطبيعية البسيطة العنصرية وغيرها،

١٤ قوله: وإما الاسم الله ... إلى آخره، بل التحقيق إن الاسم الله الم الحدية الجمعية الاسمائية باعتبار وجهة الظهور في عالم الاسماء والصفات؛ وصورته العين الثابتة للانسان الكامل، كما إن مقام الالوهية مقام ظهور الاسم الله في الاعيان الكونية والمظاهر الخلقية باعتبار احدية الجمع، كما إن مرتبة تدلى الالوهية ومرتبة جع جعه هو الفيض المقدس الذى هو باطن الالوهية، كما إن باطن الاسم الله ومقام غيبه هو الفيض المقدس، فقام الالوهية باطنه؛ وظاهره - خ

۱-جماً عملا او مميزاً - ل ۲ - المتفاضلة - ط ۳ - لاجلها - ن - ع ٤ - منبعيته - ن - ع ٥ - منبعيته - ن - ع

واجتاع البسائط المولدات، والخامس ما يختص بالانسان، وهذه النتائج هي المرادة بحضرات الاسماء الالهية، فالاجتاع الاول الواقع في الغيب الالهي بن الاسماء الذاتية المساة بالمفاتيح الأول هو الواقع في هذه المرتبة، وانما سميناه غيباً لانه ينتج الوجود العلمي الغيبي -لاالشهودي العيني - ولذا قد لا يعده الشيخ قدس سره من مراتب النكاح ويحكم في بعض الخواشي بان سببه انه نكاح مجازى بالنسبة الى الوجود الظاهري، فكأنه نكاح بالقوة ١٥.

# المقام التاسع والعاشر

فى نسبة صفات الحق اليه على اعتباره فى ذاته من حيث هو وعلى اعتباره من حيث تعلقه بالمظاهر وهما اعتبار الاطلاق والتقييداو الوحدة والكثرة او الوجوب والامكان او الغنى والتعلق او التنزيه والتشبيه

٣/٤٩٤ اما على الاعتبار الاول والفيناه على اصول:

۳۹/٤٩٥ الاصل الاول: ۲ ان نسبة كل مطلق الى مقيداته انهاحد فى ذاته من حيثهو ۳۰ وواحد بنسبه ۶۰ من حيث جميعة كما ويتبير معه فى كل منها شى آخر، ومركب اعتبر معه فى كل منها شى آخر، وانه فى كل منها هو هو؛ مع تقيده من حيثها، فجاز اتصافه بالغنى والتعلق بالاعتبارين وترتب احكامها ۳. ولما كانت حقيقة الوجود موجودة كما مرؤ ولما مرز كانت اعم الموجودات، لان كل موجود هو الوجود مع قيد؛ والا باينه ٤ ماليس فيه ذلك القيد فلايكون اعم منه، فالوجود من حيث هو مزه عن كل قيد داخل او خارج؛ فينتنى عنه توابع القيد الداخل كالتركيب والانضام الى الاجزاء والقيد الخارج من الكثرة والتعدد والقيز عقلا او ذهناً او حساً، ويلزمه ان لايحصره تعين وجودى او عقلى او حسى او خيالى او وهمى، فلايتعين بحد او رسم ولايطابق كنهه مفهوم قلا ٢ يتناوله عبارة او اسم.

١- ف شأن الوجود الظاهرى - شه٢- اى على اعتبارها في ذاته من حيث هو - قه٣- اى الاعتبار التمسلوب عنه - ق هـ٤- اى جميع نسبه ولا تعدد المجموع في اجزائه فضلاً من التعدد في المنسوب الى المجموع - ق هـ٤- اى جامع بجميع نسبه ولا تعدد المجموع - ق احكامها عليه - ن - ع - ل ١- مفاتيح - ط - ل ٢- الاول - ط - ل ٣- احكامها عليه و لا - ط - احكامها عليه - ن - ع - ل ٢- ولا - ن - ع - ل ٢- ولا - ن - ع

علول او مجاورة او محاسة او نحوها؛ والا لامتاز عنها فى الاشارة ولاباتحاد والا لما اختلفت الحكاميها ٣؛ كالاشتراك والاختصاص. ولاممازجة والا لامكن تحقق احدهما بدون الاخر، ولا ان يتجزى بحسبها والا لانقسم الى الاجزاء؛ بل بان يتوقف تحقق المقيدات عليه وتعينه عليها ، كما تقرر فى المنطق من مناسبة بين الجنس والفصل: ان التوقف على الجنس فى التقوم وعلى الفصل فى التخصص وفى الفلسفة من مناسبة ؛ بين الهيولى والصورة مثل ذلك، فالوجود المطلق بالنسبة الى كل موجود كذلك؛ ولذلك يسقط النسبة اليه ويصدق ٥ الكل عليه؛ لكن بلاحصر فيتصادق بالنظر اليه.

حقيقته مع حقائقها مستتبعة توابعها ولوازمها للعنوية بمحتملاته وحضوره معها يكون حقيقته مع حقائقها مستتبعة توابعها ولوازمها للحاورها ٢ في عالم المعانى الذي هو التعين الثانى، فذلك المطلق الحاضر اذا كان من شأته المستراف والاستجلاء كان حضوره مفيداً ٧ لما على الكل؛ بل متضمنة للكل باحاطته القدسية المعنوية، فيكون عالماً بالكل بعين علمه بنفسه، لان علمه لعدم الحجاب يكون علماً المائمة ومائمه أنما هو باستيفاء الوجوه وانحتملات بجميع اوصافها فيا له شرط او شروط يتعلق على ذلك وفيا ٨ لاشرط له، فكذلك ولازلية تلك المجاورة، لانها حكم الحقيقة الغير المجعولة، يكون ذلك لمن لايتصور له حجاب ازلياً ابدياً -

٣/٤٩٨ الاصل الرابع: امثاله من المطلقات ١٠ التي لا يعتبر فيها قيد ولاتميز من انواع الامتيازات؛ اذا تلاحقت فيه وتصادفت ١ اتحدت، اذ لو اختلفت معتبرة ١٠ لتمايزت بالتعينات؛ وقد فرض عدمها في الاعتبار الاول، اما ١١ لو اعتبرت بحسب متعلقاتها لحقها

١٠ كالحيوة والعلم والقدرة وغيرها - ق

۱-ان شأن - ل ۲-بظرفیة او لامظروفیة او - ل ۳-احکامها - ط ٤-مناسبة ما - ل
 ۵-یسقط بالنسبة الیه مابینها من احکام الامتیاز من التخالف والتضاد والمقابلة والمنافأة، فیصدق علی
 الکل ویصدق - ل ۲-فتجاوزها - ل ۷-مقیداً - ل ۸-ویما - ل ۹-فیه وتصادقت بان
 تصادقت - ل ۱۰-معتبرة فیه - ط ۱۱-الاعتبار اما - ل

### ٢١/ مصباح الانس

التمايز وأحكامها ١ من المضادة والملازمة؛ وتوقف البعض على البعض بلاعكس، ومن لوازمه ان يوجد الكل في كل متعلق بوجود اصلها؛ وان كان الباقي عند غلبة احدها مستهلك الحكم او مغلوبه وضعيفه، فلو لحق بهذا السبب شين او نقص لايقتضيه ٢ جال الاصل؛ فذلك لخصوصيةالنوع ٣، والافبالنسبة الىالاصل الحيط يقتضيه كماله، اذذلك ١ لحكمة تقتضي ان تختلط بجاله جلاله

٣/٤٩٩ الاصل الخامس: الصور العلمية من حيث التمايز العلمي متباينة؛ وان كانت من حيث العالم متحدة ومن حيث المعلوم مختلفة متلاحقة، فحقيقة المطلق مباينة من ٥ الحيثية الاولى، وعلى ذا يبني ٦ صفات التنزيه له عنها؛ وان كان من حيث التحقق ٧ عينها، فعند الجمع بين الاعتبارين يجمع بين التنزيه والتشبيه، ولذا سئل بعض طلاب الحقيقة ^ فقال:

هل صبح مقيد ولامطلق فيه المنافق مقيد؟

٠٠٠ ٣/٥١ الظاهر انه محال عقلاً فالقول به باي نوع التوجيد فاجبت ١١ :

فالذهن خلافصورة التقييد

قدصح لان صورة التجريد

والمطلق في الذهن في المام المام المام المام وجه صحة التفريد

ان يوجد غيره على التوحيــد

قـــل ان لمن وجـــوده ذاتي ١٢

٣/٥٠١ الاصل السادس: المطلق اذا كان وجوده عينه - كالوجود- يجب مايصح له على اكمل الوجوه، لان الوجود اصل الكل؛ فكماله بوجودية كمال الكل؛ فيكون الحاصل لما يسمى غيراً به فشأنه ان يرتبط بغيره من حيث مايتصف به ولايرتبط من حيث امتيازه عنه، وذلك جمة التعدد والنقصان او التغير والحدثان - الا من حيث مايتصف ذلك الغير ١٣ به -٣/٥٠٢ إذا تحققت هذه فنقول: للوجود المطلق - اعنى المأخوذ بلاشرط - ان فهمت وميزت عن القسمين الاخيرين ١٤ وهما الوجود المخلوط - اعني المأخوذ بشرط شئي - والوجود

١-احكامه - ل ٢-لايرتضيه - ط - ن - ع - ل ٣-الفرع - ن - ط - ع - ل ٥- مباينة للمقيدات من - ل ٣-يبتني - ط - ن - ع - ل ٧-التحقيق - ط - ل ٨-الحقائق - ن - ع - ل ٩ - الشرع - ط - ل ١٠ - الشرع - ط - ل ١١ - فاجيب بهذا - ل ١٢-فالشأن لمن وجوَّده الذات\_ل ١٣-الغيرية – ن – ط ١٤-الاخرين – ن – ع – ل

الجرد - اعنى المأخوذ بشرط لاشئ - اعتباران: اعتبار الكونه وجوداً فحسب، اى من غير اعتبار التجريد والتخليط ١٠ ، وهو الحق سبحانه، والوجود الحق من هذا الوجه لاكثرة فيه، لانها حكم التعدد وهو فى صرافة الوحدة ولاتركيب ٢ فيه، لانه حكم القيد الداخل ٣ ، ولاصفة تحمل عليه بالاشتقاق ولانعت بحمل عليه بالمواطاة ، لانها من احكام القيد الخارج، ولااسم ولارسم، لانه حكم التعبن العقلى او الخيالى الذهنى، ولانسبة ولاحكم، لانها من حكم التعلق بل وجود بحت، اى غير معتبر فيه قيد - لاداخل ولاخارج - لان يعتبر ٤ فيه عدم القيد.

٣/٥٠٣ فان قلت: ففهوم الوجود كالكون له تعين في العقل؛ والوجود اسمه وله رسم وهو كها مرّ مابه الوجدان، فكيف نني عنه هذه الاشياء؟

٣/٥٠٤ قلنا: قولنا: هو وجود للتفهيم، اذلا اكثر احاطة بالموجودات منه فى العبارات ولامفهوم بتعين فى العقول ما يكون الوجود فيه و ذاتيه الا هو، لا ان ذلك اسم حقيقى له، والا كان منايزاً عن سائر المفهومات - ولو فى الوجود العلمى - ومتعيناً بذلك التعين وليس كذلك، فانه بذلك الاعتبار غنى عن كل تعين كا عز فى الاصل الا ول، بل لا يكن ان يكون له فى علمنا النظرى اسم حقيق، لان اسمه معنى قائم به، فهو صفته وصفته عين ذاته اذا اعتبرت فيه.

٣/٥٠٥ فان قلت: كيف يكون اسمه عين ذاته وكماله الاسمائي قسيم كماله الذاتي وقسيم الشئي مباينه؟

٣/٥٠٦ قلنا: ذلك اذااعتبر ٦ فى الاسماء امتيازها النسبى؛ وذلك من احكام الاعتبار الثانى، اما فى الاعتبار الاولى الذى كلامنا فيه: فكماله نفس وجوده الذاتى الثابت له من نفسه لامن سواه، وقدمر فها نقلناه من نصوص الشيخ قدس سره: ان الكال الاسمائى ذاتى باعتبار الذات

١٠- والاعتبار الاخر من حيث اقترانه بالممكنات وشروق نوره على اعيان الموجودات، وهو عين الاعتبار الثانى الذي يصرح به الشارح فيا سيأتى بقوله: واما على الاعتبار الثانى، وهو تعلقه بالكائنات وتكثر نسبه باقران المكنات ... الى آخره، كما ان اعتبار كونه وجوداً فحسب؛ هو الاعتبار الذي صرح الشارح به سابقاً بقوله: ولاعلى الاعتبار الاول؛ فبناه على اصول - ش

۱-احدهما اعتبار - ن - ع - ل ۲ - ترکب - ط ۳ - ای الجزء - ق ٤ - یتعین - ن - ط ۵ - ق عقولنا - ل ۲ - اعتبرت - ل

#### ٢١٢/مصياح الانس

- كعكسه باعتبار التعين العلمى - واى كال اعلى من الوجود الذاتى الوجوبي الاحدى الحيط بجميع محتملاته؟ ولذا كان حيوته وقدرته، اذا اعتبرتا ١ فى ذاته من حيث هو على كال اطلاقها، وقد من في الاصل الرابع: ان المطلقات التامة اذا تلاحقت اتحدت فيكونان عين علمه، وعلمه بالاشياء ازلاً عبن علمه بنفسه بمعنى انه علم الاشياء بعين علمه بنفسه - لما سبق فى الاصل الثالث - ويتحد فيه المختلفات، كابصار المتعددات بالنسبة الى البصر ١٠، وقد من فى الاصل الثاني.

۲/۵۰۷ و تنبعث منه المتكثرات؛ لكن لامن حيث انه واحد وانه وجود، بل من حيث ٢ علمه بالاشياء الذي هو عين علمه بنفسه، لكن دون ان يحويه المنبعثات ١٣ و يحويها؛ لما مر في الاصل الثاني من امتناع ظرفيته ومظروفيته، ودون ان يبديه الكاثنات عن بطون متقدم، لان بطونه وظهوره بالنسبة اليه عينه، وإغا يتميز ان في عقولنا بالنسبة الينا، اذ لولامايسمى غيراً لم يتحقق من له الظهور ومن عنه البطون، فهمانسبتان لاتتحققان بدون المنتسبين ٤ و مدون ان يفرز الاشياء ٦ من نفسه، لما مر فيه أنه لا يتجزىء، بل كل مايسمى شيئاً كان ماكان فهو صورة نسبة من نسب علمه ويسبى خلياً عضوصاً.

۸۰۰۸ و لما علم ان الحقيقة المطلقة وان لحقها نسب وقيود فسميت بسببها حصة لا يخرج بذلك عن ان يكون هي هي، فكونها هي هي اعنى وحدتها الذاتية وتعينها الذاتي باقية مع تلك الكثرة، ولذا قال مترجم حقيقة الحق - لما سمع كان الله ولاشئي معه-: والان كما كان عليه، فوحدته عين كل كثرة وبساطته عين كل تركيب اخر او اوّل مرة، اذ الغيرية حكم اعتبار التعينات والقيود لكل وجود في كل موجود

٣/٥٠٩ قان قلت: الوحدة ضد الكثرة؛ قائبات احداهما في قوة سلب الاخرى؛ قالحكم باجتاعها تناقض - فضلاً عن اتحادهما -

١- يعنى ان الوجودات المتعددات لفظ بالنسبة الى الوجود المطلق، ما بينها من احكام الامتياز من التخالف والمقابلة، فيصدق على الكل ويصدق الكل عليه؛ لكن بلاحصر، فيتصادق حينية بالنظر اليه -ق - المبصر - ل
 ١- اعتبرنا - ل ٢ - من حيث ذاته واحد بل من حيث - ط - ل ٣ - المتعينات - ن - ع ٤ - المنتسب - ل
 ١- او - و - (ن - ط) ٢ - بقرر الاسماء - ط - يفرد الاشياء - ل ٧ - وحدته - ط - ل

١٥ ٣/٥ قلنا: المراد الوحدة الحقيقية الذاتية لامايقابل الكثرة؛ ولئن سلم فهما نسبتان طارئتان باعتبار التعينات، والمطلق ليس من حيث هو شيئاً من المتقابلات كما تحقق - ولو في العلوم النظريات - وكل مايتناقض في حق غيره انما يتناقض لخصوصيات الاعتبار ١٠ فذلك ثابت له على اكمل الوجوه لاطلاقة عنده، والمطلق كامل؛ لانه عيط شامل - وقد مر في الاصل الرابع-.

٣/٥١١ فان قلت: اثبات ١٠ الامور المتناقضة للناطق عن الحق - لانه لا يعقل فى غيره- مشتبه، فيننى ٢ عنه لما قيل: الحمق ٣ فى اعتقاد ما لابرهان عليه ليس بادنى ٤ منه فى انكار ماعليه برهان.

بسمع وبي ينطق ونفي عنه كل امر مشتبه على عقله و ذلك الها يكون اذا حصره سبحانه من يسمع وبي ينطق ونفي عنه كل امر مشتبه على عقله و ذلك الها يكون اذا حصره سبحانه من حيث ذاته او صفاته او افعاله في مدركه العتلى ومشربه النظرى فهو ناطق بما لاينبغى ان ينطق به؛ لعدم تحقيقه ٦، فان لم يزعم انه مصيب فهو في الحقيقة ابكم ساكت، لان وجود مالاحقيقة له كعدمه كالدُّمى ٢، وان رَعم اصابته فهو جاهل مباهت ٢٠ لايعرف جهله، وذلك لما مر في الاصل النافي ان المنافياة والتضاد والمقابلة من احكام اعتبار القيود والخصصات ٨؛ ومر في الاصل الاول ان احكام القيود تنتني وترتفع حين عدم اعتبارها حكا في المطلق – فعند ذلك يصدق الكل عليه ويتصادق فيه، لان ارتفاع السبب المنحصر ملزوم ارتفاع السبب المنحصر

\* 1- حاصله: أن أثبات الامور المتناقضة مشتبه على الناطق عن الحق لانه لايعقل مثله في غيره؛ فنني الناطق عن الحق أثبات الامور المتناقضة من الحق موجه، لان الحمق في اعتقاد ما لابرهان عليه ليس بادني في انكار ماعليه برهان - ش - \* ٢- جهلا مركبا - ق

١- الاغيار - ن - ط - ل ٢ - لا يعقل مشتبه قيفنى عنه لما قبل الضمير للحق، اى لان الحق لا يعقل يكون اثبات الشي عليه مشتباً، وإذا كان الاثبات غير معقول معلوم ينتنى عنه اى لا يثبت له ولا يعتقد فيه وفى بعض النسخ لا يعقل في غيره، فالضمير لا ثبات الامور المتناقضة، الى لان ذلك الاثبات لا يتصور فى حق غيره نسبة فى حقه فى عقولنا فيفنى عنه ولا يثبت له مشتبه فيفنى - ل ٣ - النوك - ط - ن - ع - ل ٤ - ادنى - ط - ل ٥ - اى - القيود الخصصات - ط - اى - القيود الخصصات - ط

۳/۵۱۳ فن فروعه ان وحدة الحق سبحانه نفس كثرته وبساطته عين تركيبه وظهوره نفس بطونه واخريته عين اوليته، لانها اعتبارات تلحقه بسبب مايسمى غيراً، اذ لولاه لم يلحق شئى منها، هذا كله لعدم تعينه الخاص الوجودي، اما لعدم تعينه العقلى، اذ هو حسب اعتقاد العاقل - لاكها هو عليه في نفس الامر - فلاينحصر في مفهوم ما كمفهوم الوجود والوحدة؛ ولعدم تعينه الشهودي، اذ لا ١ ينحصر لشاهدو لافي مشهود ٢ ؛ بل له ان يكون كما قال

۳/۵۱٤ حين ۳/۵۱۶ ما الحق من الخلق قبل في جوابه: ماهم عليه - دون الحصر في الاطلاق فيزاحه سئل: ما مراد الحق من الخلق قبل في جوابه: ماهم عليه - دون الحصر في الاطلاق فيزاحه ويقابله التقييد - ولافي التقييد فيقابله المتصف بالاطلاق والتجريد او المقيد بغير ذلك التقييد، اذا لاول قادح في جماله والثاني في جلاله او جماله، وكل منها اختلال في سعة كماله، فسبحانه سبحانه ٤ وله المعنى المحيط بكل حرف، اى حقيقته شاملة الحقائق ٦ والذوات، كما ان كماله مستوعب الاوصاف والكالات

ماتعينت في علم الحق تعالى، فيعرف ان كل مافيها من الحقائق والمراتب والاسماء الذاتية ماتعينت في علم الحق تعالى، فيعرف ان كل مافيها من الحقائق والمراتب والاسماء الذاتية دلالات جاله وايات جلاله ومقتضيات كاله؛ لانقص فيها من تلك الحيثية اصلاً كا مر في الاصل الخامس، فكل ماخفي عن المحجوبين حسنه مما توهم فيه شين او نقص، كالحيات والعقارب والخنازير والقاذورات، فانه متى كشف له عن ساقه، اى علم علم تحقيق ٧ وشهود ان كل وجود من حيث هو وجود خير والعدم شر؛ علم ان مرجع ذلك الشين والنقص جهة الظلمة العدمية الحاصلة بعدم ٨ قابلية الحل لماهو خير منه، فتحصل الدلالة على ان الحل لوقبله فني قدرة الجواد المطلق الذي لا بخل فيه اصلا فيضه عليه، ففيه الاشعار بكال الحق ١٠ وهو التحميد وبان النقصان ليس اليه وهو التسبيح كما قال تعالى: وان من شئي الايسبيح

٩- الانه فاض منه الوجود - ق

۱- الشهودي لا-ل ۲- ولامشهود-ط۳- بحال-ل ٤- في كماله فسبحانه سبحانه -ط ۵- اذ له -ل ۱- الحقائق في الذوات - ط - لحقائق الذوات - ن - ع ۷- محقق - ط - تحقق - ل ۸- لعدم - ن - ع

جمده (٤٤ - الاسراء) وقال صلى الله عليه و آله: الخير كله بيديك والشر ليس اليك - ونحوه العلم بان كل وجود للحق في الحقيقة، اذ لا تعدد فيه من حيث هو، اذ التعدد من اثار الحقائق وغرات المراتب؛ وهو هو دائماً ووجود الحق لانقص فيه ولاشين، بل كالاته حاصلة بالفعل دائما؛ فلا اضافة للشين والنقص اليه من حيث هو؛ بل من جهة ان المرتبة تقتضى استهلاك حكم بعضها او اختلاله او ١ ضعفه لاقتضاء اولية ٢ الامر و غلبة البعض ٣ لامر ٤ ذلك على ما ستعرف ان شاء الله.

٣/٥١٧ فلهذا الذوق قلنا: اذا ادرك صحة انضياف مافيه شين او نقص اليه سبحانه الفي • فيه صورة الكمال، فللذوق الاول قلنا: ورأى انه منصة ١٠ ، أى مظهر مرتفع لتجلى الجلال بنسبيحه والجمال بتحميده، كل ذلك بلنيان حاله ومرتبته وحكمته

كالجهل ونحوه او ظاهر كالكذب والظام وغيرها وكل قصور يوصف به بما يعوق عن كالجهل ونحوه او ظاهر كالكذب والظام وغيرها وكل قصور يوصف به بما يعوق عن التحقق باوصاف الكال، انها ذلك من أسكام المكانه وظلمة نسبية ٧ العدمية، كا علمت ان مقتضى حقيقة كل ممكن ان يكون ذا وجهين: وجه الى الوجود ووجه الى العدم، والوجهان ذاتيان له، ولهذا كان افتقاره الى المرجع ذاتياً له؛ والمرجع هو الحق وله الكال الذاتى؛ بل هو ينبوع كل كال فلايصدر منه الا ماهو الخير الحض، اما قلة النقصائص وكثرتها فبحسب تضاعف وجوه الامكان التى موجها ٨ كثرة الوسائط وقلتها، واما تعين درجات الوجودات في الخسة والشرف بحسب القوة ٩ المناسبة المقتضية للقرب من درجة وبحسب البعد عنها. هذا كلامه

٣/٥١٩ واعلم أنه لمنا ٢٠ علم فيا مرّ سراية الواحدية في الاحدية ٣٠ وقد قال الشيخ

١٥- بفتح المي، المكان الذي يرفع اليه العروس للجلوة ٣٠- جواب لما قوله فها سيأتى: علم أن جميع ٠٠٠ الى اخره - ش ٣٠- بانتشاء الكثرة النسبية الاسمائية السلبية والثبوئية والتعينات الوجودية - ش
 ١- و- ط- ل ٢- اولوية - ط ٣- النقص - ن - ع ٤- الاخر - ل ٥ - التى - ط ٢٠- ص: ١٩٠
 ٧- نسبته - ط ـ النفحات. ٨- يوجبها - ط ـ النفحات. ٩ ـ قرب ـ النفحات.

### ٢١٦/مصباح الانس

قدس سره في النصوص ١: الاحدية وصف التعين لا المطلق المعين، والواحدية ثابتة للحق من حيث العلم الذي هو لازم الذات، لايغايرها الا مغايرة نسبية وبه وفيه يتعين مرتبة الالوهية وجميع المراتب والاسماء الذاتية التي لايغايرها الذات بوجه ما، معانه محتد الكثرة ١٠ المعنوية ومشرعها. تم كلامه.

٣/٥٢٠ علم ان جميع الاسماء والصفات عندالحق و من حيث هو متكثر في عين
 وحدة ٢ هي عينه، لايتنزه عما هو ثابت له من الاسماء الجلالية، ولا يحتجب عما ابداه بالاسماء
 الجمالية لتكمله.

٣/٥٢١ فان قلت: فمامعني حجابه وعزته وغناه وقدسه؟

۳/۵۲۲ قلنا: هي اهتياز حقيقته بكال اطلاقه ووجوب وجوده عن كل شئي يضادها؛ باقتضاء حقيقته الامكانية عدمه والنقص والشين المبنيين عليها حسب مرتبتها وبحسب قربها وبعدها عن الحق تعالى كا مر و إيضاً عبارة عن عدم تعلقه من حيث اطلاقه بشئي؛ كما قال صلى الله عليه و آله: كان الله ولاشئي معه ٣. و ايضاً عن عدم احتياجه في ثبوت وجوده و بقائه الى شئى، مع اللاتحقق لشئى بنفسه ولابغيره الا به تعالى.

٣/٩٢٣ قال في الفتوحات: وتجموع عدم احتياجه الى الغير في الوجود والبقاء واحتياج الغير اليه فيها هو معنى الالوهية ٢٠.

٣/٥٢٤ واقول: فحاصل كلام الشيخ رضى الله عنه ههنا على مافهمته وحدة الاسماء والصفات مع الذات وعدم التنزه والاحتجاب من حيث عين وجود الحق سبحانه، والاحتجاب والغنى من حيث التفصيل بالامتياز العلمي للحقائق.

٣/٥٢٥ ولايتحقق هذا لغاية غموضه الا بنقل ماقال الشيخ قدس سره في النفحات في

١٠ مع أن العلم لايغاير الذات الا مغايرة نسبة محتده ... ش
 ١٠ مع أن العلم لايغاير الذات الا مغايرة نسبة محتده ... ش
 ١٠ مع مظهر الاسم الله هي قيوميته تعالى لكل شئي مطلقا، ولازمها عدم احتياجه إلى الغير مطلقا، واحتياج الغير اليه كذلك، لا أن حقيقة الالوهية عبارة عن مجموع الامرين كما يتوهم من ظاهر عبارة الشيخ الكبير رضي الله عنه -- خ

١--ص:٥٦ ٢-وحدته هو - ن - ط ٣- ولم لكن معه شيئا - ل

تنبيه ربانى من كتاب علم العلم وهو ١: ان صور الاشياء في العلم من كون العلم صفة للوجود الحق او نسبة من نسبه ليس ١٥ كصورها في الوجود الحق من حيث قولهم: الاشياء لم تزل مرتسمة في ذات الوجود الحق، لان صورها في الوجود الحق صورة واحدة فهي من حيث وحدتها كائنة في الوجود - دون تعدد شئى منها فيه - وهي في حضرة العلم كائنة كينونة تعيين ٢ وتفصيل بالنسبة الى العالم فقط، ووجود كل منها من حيث معقولية تعينه وتخصصه فيا بعد كائن ٣ معها؛ حكمه حائتند حكمها، فافهم

الحكى بالتيز المشهود، وتعين الظهور الوجودى فى كل مرتبة من المراتب التى اشتمل عليها العلم بالتيز المشهود، وتعين الظهور الوجودى فى كل مرتبة من المراتب التى اشتمل عليها العلم بالنسبة الى الوجود المطلق من وجه مخالف لظهور تعينه فى مرتبة اخرى؛ وحكمه ايضاً فى مرتبة مغاير لحكمه فى مرتبة اخرى؛ وان حصل الاشتراك فى الظهورين بامر جامع غير الذى به امتاز كل منها عن الاخر، فالثابت الشي فى شئى من شئى بشرط او شروط او المنفى الذى به امتاز كل منها عن الاخر، فالثابت الشي فى شئى من شئى بشرط او شروط او المنفى اعنه، كذلك لايثبت له ولاينتنى عنه بعلم ذلك الشرط او الشروط، مرتبة كان الشرط او حالاً او زمان الو زمان موقت، وتارة صفة للوجود لامطلقا، ادراكه الخاص فى نشأة خاصة او حالة معنية او زمان موقت، وتارة صفة للوجود لامطلقا، بل بشرط ارتباط خاص بعين ٢ ممكنة من المكنات التى لانهاية لها.

٣/٥٢٧ هذا كلامه وقد تحقق منه مطلبان عظيان من الفرق بين اعتباري الوجود:

٣/٥٧٨ احدهما: الفرق بين وحدة الصفات والذات وعدم التنزه والاحتجاب وبين الغني والحجاب.

٣/٥٢٩ وثانيها: الفرق بين جهة اضافة الحوادث ولوازم الامكان الى المكنات وبين جهة اضافتها الى الحق سبحانه

٣/٥٣٠ ثم نقول: وإذا كانت انية الحق سبحانه بهذه الحيثية المشتملة على الاحدية

★ ١ - خبران صور الاشياء - ش

۱ – ص:۲ ی ۲ – تعین «النفحات» تعین تعیین – ل ۳۰ کان – ن – ع ٤ – المنتق – ط ۵ – الشق – ط ۲ – خاص منه بعین «النفحات» والواحدية المذكورتين كانت بحيث لايدركها العقول والافكار؛ اما لان ادراك هذه الاحدية المطلقة الجامعة ليس في طور العقل المعقول بتعينه الجعول لما مرّ في اول الكتاب ١٠ واما لعدم قدرته على احاطة مالايتناهي من جهة الواحدية، ولا تحويه الجهات ولا الاقطار لعدم تعينه المشهودي ١ ، ولا يحيط بمشاهدته البصائر والابصار، وكل ذلك لانه من هذه الحيثية المطلقة منزه ٢ عن القيود الصورية والمعنوية؛ مقدس عن قبول كل تقدير متعلق بكمية مدة او عدة او مسافة زيادة ونقصاناً او كيفية شدة وضعا؛ متعالى عن الاحاطات الحدسية والفهمية والمنطقية ٣ والعلمية، لان كلاً منها شأن العقل العاقل والتوجه المتناهي الزائل؛ فكيف بحاط به الازلى الابدى الكامل؟

٣/٥٣١ ولما علم ان حجابه امتياز حقيقته، فهو محتجب بكمال حقيقته ونور عزته عن جميع بريته؛ لوجوب نقصان كل بامكان حقيقته وظلمة عدميته، حتى ان بطونه بالبساطة لغاية ظهوره احتجاب؛ وظهوره غير بطوئه بستر تركيب وحجاب، هذا هو العجب العجاب، وهذا حكم شامل للكامل منهم والناقص والمقبل اليه في زعمه والناكص، اذ الاعيص لخلوق عن جهة ٤ الامكان التي هي عبد التقصان والتغير والحدثان.

٣/٥٣٢ فان قلت: فع امتناع هذه الادراكات كيف صح للعقول ماسلم لها ٢٠ من التنزيهات؟

٣/٥٣٣ قلنا: جميع تنزيها تها من حيث افكارها سلبية لايفيد معرفة كنه حقيقته، مع انها لو بولغ باقصى مافى وسعها - دون مايقتضيه جلاله ويستحقه قدسه وكماله - لتناهيها دونه واندراجها تحته، وكل مايقدر من غير المتناهى فنسبته الى مايق نسبة المتناهى الى اللامتناهى؛ ولانه من وراء الحجاب - بخلاف مايدرك بالكشف لاولى الالباب.

٣/٥٣٤ منشأ تعلق علمه بالعالم من عين علمه بنفسه؛ كما مر انه علم نفسه بنفسه وعلم ٢ الاشياء بعين علمه بنفسه، وتحقيقه يستدعى تحقيق حقيقة العلم على

\* 1 - في الفصل الثالث من الفاتحة. \* ٢ - اي التنزيهات المسلمة من العقول - ش

١- الشهودى - ط - ل
 ٢- مزهة - ط
 ٣- المنطقية الظنية - ط - والفهمية الظنية - ط - والفهمية الظنية - ن - ع
 ٤- لامحيص عن جهة - ط ٥- يفرز - ن - ع - تقرر - ل ٢- نفسه وعلم - ل

ماقال الشيخ في النفحات ١: نفحة تتضمن التعريف لحقيقة العلم:

الاتحاد العلم العلم بالشئ كان ماكان وكمال معرفته موقوف على الاتحاد بذلك المعلوم، والاتحاد بالشئ موقوف على زوال كل مايتميز به العالم ٢ عن المعلوم، فانه مافى الوجود شئى الا وبينه وبين كل شئى امر حقيق الهى يقتضى الاشتراك دون مغايرة؛ وامور اخرى يقتضى تميز ذلك الشئى عما سواه ٣ ، هذا ممالاريب فيه، وقد ينضم الى هذا الامر الحقيق مناسبات اخر من حيث الصفات او المواطن والنشآت او المراتب والازمان وغيرها.

٣/٥٣٦ فاعلم ان علة جهل الانسان بموجود ما الها هي غلبة احكام ما به يتميزان، ومتى ظهرت غلبة مابه يتحدان؛ علم الطالب بعد قصده مارام ؛ معرفته، ثم ان ارتفعت احكام مابه الامتياز بالكلية كملت المعرفة والاصار معلوماً من وجه او وجوه دون اخر.

٣/٥٣٧ فان قلت فما سبب جهل الشي بتفسه مع عدم امتيازه عنه؟

٣/٥٣٨ فنقول: اعلم ان نجلى الحق سلطانه سار في كل شئى وليس متعيناً في كل شئى؛ ولا مشاراً اليه باشارة عقلية او حسية، وهو سرت العية التي ذكرها الحق في كتبه المنزلة واطلع عليه الصفوة من عباده، فكل شئى فانه من حيث ذلك السرّ الذي هو سبب وجوده والمقيم له غير متناه ٥، ولامتقيد باسم او وصف او مرتبة او غير ذلك، وذلك ١٠ الشئى من حيث تعينه وتعين الاشارة اليه عقلاً او حساً؛ جعاً وفرادى؛ يلحقه احكام واعتبارات يقتضيها ٦ لذاته، بشرط او شروط حسب حاله ومرتبته، والاحكام والاعتبارات المشاراليها ٧ تنضاف الى الحق من كونه الما واحداً وتسلب عنه من حيث اطلاقه واحديته وتنضاف الى سواه من حيث خصوصية ذلك المكن، فتلك الاحكام والاحوال المختصة بكل عبن عين هي ٨ المانعة له من معرفة حقيقته بدون اللوازم، فتى غلب حكم الحقيقة من حيث حقيقتها ١ المانعة له من معرفة حقيقته بدون اللوازم، فتى غلب حكم الحقيقة من حيث حقيقتها ١

١٥ قوله: غير متناه والامتقيد، وهذا سرّ قول المحققين: أن الله تعالى يعلم الجزئيات بالعلم الكلى الشامل الغير المقيد، وماعرفه الناس حق معرفته وبدلوه تبديلا ~ خ

۱-س:۳۰ ۲-العلم - ط ۳۰عن سواه - ل ٤-مادام - ط ۵-غير متناهي - ط ۲-يقتضيها - ط - ن - ع ۷-اليها - ن - ع ۸-بكل عين هي - ل ۹-حقيتها ـ النفحات.

### ۲۲۰/مصباح الانس

احكام لوازمها؛ عرفت نفسها ١٠ متعينة من حيث الامتياز الحقيق الثابت بينها وبين الحق، فالمعرفة بمرتبة الحق واحكامها تحصل للانسان من معرفة نسبة مرتبته من مرتبة الحق والاحكام بالاحكام، فافهم.

٣٩٥٣٩ هذا كلامه، ويعلم منه ان بين جيع الاشياء سراً المياً مشتركاً مطلقا غير متعين بوجه ما، ولاريب انه النجلي الالحى الذاتي الاحدى، فلما كان حصول العلم بالاتحاد اذا لم يمنع مانع، فالحق الذي لايشغله شأن عن شأن ولايتصور في حقه مانع ما؛ يعلم باحدية ذلك التجلى كل شئى بعين علمه بنفسه - اعنى ذلك التجلى - وكما يعلمه - اعنى علماً كاملاً مستوفياً لوجوهه ومحتملاته - فلايعزب عن علمه ١ مثقال ذرة في الارض ولافي الساء

• ٣/٥٤ ثم نقول: واذا تحقق ان علمه متعلق بجميع الأشياء من عين علمه بنفسه من حيث احديته الحيطة؛ فانه كما قال تعالى: والله بكل شئى عيط (١٢٦ - النساء) وقال: ان الله قد احاط بكل شئى علما (١٢٦ - الطلاق) فليعلم ان ظهور هذا التعلق العلمي - اعنى استجلائه في احدى الحضرات الظاهرة في الفسية ٥٠ كالحضرة الروحانية والمثالية والحسية - انما هو بظهور نسب علمه فيها؛ ونسب علمه المصوصيات العلمية المساة بالمعاني والحقائق والاعيان الثابتة.

٣/٥٤١ الاشياء تعينات التعينات؛ كمان الاشياء تعينات التعقلات، ثم تلك النسب المساة حقائق ٣ هي المعلومات، فكما ان خصوصيات الوجود ونسبه تسمى موجودات؛ كذلك نسب العلم وخصوصياته تسمى معلومات، لذلك قلنا: حقيقة كل شئى نسبة تعينه في علم الحق تعالى.

٣/٥٤٢ ثم نقول: انالحق تعالى عالم بما لا يتناهى؛ لعدم تناهى محتملا تمالحاطة التي هي

١٠ قوله: فتى غلب حكم الحقيقة .... الى آخره، وعندى انه اذا غلب حكم الحقيقة واندكت جبال الإنيات عند ظهور نور الالوهية ونجلى الكمال الربوبي وانقهر حكم التعينات ولوازم الامكانات عند قهر كبريائه تعالى وبروز احديته، شهد السالك نفسها مندكة متعلقة بعز قدسه مضمحلة تحت نور ربه، وذلك عند القيامة الكبرى وهذه التعبيرات ايضاً من ضبق المجال، وهذا سرّ قوله صلى الله عليه و آله ماحكى - اللهم ارنى الاشياء كما هي، وقوله: من عرف نفسه عرف ربه، فافهم - خ هـ ٢٠٠ اى ظهور ذاته لذاته في التعينات - ق الاشياء كما هي، وقوله: من عرف نفسه عرف ربه، فافهم - خ هـ ٢٠٠ ان ظهور ذاته لذاته في التعينات - ق الاشياء كما هي، وقوله: من عرف نفسه عرف ربه، فافهم - خ هـ ٢٠٠ اى ظهور ذاته لذاته في التعينات - ق

اكثر من العقلية والوهمية؛ وإن كانت ماشمت رائحة الوجود متناهبة وأنه المصدر كلششى، فيقتضى كل شئى اما لذاته او بشرط او بشروط كها مرز ، فيكون كل شئى لازمه او لازم لازمه وهلم جراً، فالصانع الذى لايشغله شأن عن شأن والعليم اللطيف الخبير الذى لايفوته لغناه ٢ إلذاتي كال، لابد ان يعلم ذاته ولازم ذاته ولازم لازمه جمعاً وفرادى الجمالاً وتفصيلاً الى مالايتناهى.

٣/٥٤٣ وايضاً يعلم كل شئى على ماهو عليه وهو معنى تبعية علمه للمعلوم - لا وقوعه بعده - مثلاً ماعينه الحق سبحانه تعييناً ٣ جزئياً عند شرط او سبب، او علم تعيين مرتبته الكلية عند شرط - كالتغذى باللحم بشرط طبخة - او عند سبب - كطبخ اللحم بمجاورة النار - فانه يعلم ؛ بشرطه وسببه ولازمه؛ ان كان علم الحق سبحانه بتلك المرتبة الكلية او تعينية وذلك الترتيب الجزئى قد سبق بذلك الوجه والا - اى فان لم يعينه معلقاً بشرط او سبب - فيعلمه بنفسه سبحانه كيف شاعم

٣/٥٤٤ وحاصله: ان العلم الالحى الارك يتبع المعلوم المعين حسبا يقتضيه حقيقته واستعدادها وشروط استعدادها ومرتب والحكامياء سواء كان غير موقوف على سبب اخر او شرط او موقوفا على واحدا واكثر كما مرت ثم يتبع الارادة الذاتية الالحية العلم ويتعلق به حسبا تعلق العلم، ثم ٢ القدرة يظهر عا عينته الارادة ثم يتعين الكلام المؤثر في الجاده بينها عقارعتها، وهذا مايقول العلماء: ان التقدير الازلى يتعلق بمجموع النظام الواقع من الاسباب والمسببات، فلاوجه لاعتراض الجاهلين بان الامر الفلاني ان قدر وقوعه يقع؛ فلا حاجة الى مباشرة اسبابه، كالدعوات والاعمال الصالحة في الاخروية والاسباب العادية من المعالجات وغيرها في الدنيوية، والافلا ينفع السعى في السبب.

٣/٥٤٥ وعلى هذا الاصل نبه النبي صلى الله عليه و آله حين سئل بعد تمهيد قاعدة التقدير بقولهم: ففيم العمل؟ بان قال: اعملوا فكل ميسر كما خلق له، اى اعملوا؛ فربما كان حصول الثواب مقدراً بتقدير سببه العادى الذي هو عملكم.

۱-ولانه - ل ۲-بعناه - ط ۳-تعیناً - ط - ل ٤-فانا نعلم - ل - ن - ع ٥-تعینه - ط - ل ۲-الالحیة العلم ثم - ط ٣٤٥/٦ فان قلت: فاذا كان بعض علوم الحق سبحانه متعلقا بالمعلوم بشرط او سبب متجدد كان علمه متجدداً؛ فيلزم كونه محل الحوادث وجمهله ببعض الامور في بعض الاوقات ومستكملاً بحصول علم لم يكن، وكل منها ١ قادح في صرافة وحدته ووجوبه ٢؟

ينحصر ٣ فيه و لاحكم معين، يعنى ٤ لا يلزم ٥ من التعلق الازلى للشأن الكلى بشئونه وحقائقه ينحصر ٣ فيه و لاحكم معين، يعنى ٤ لا يلزم ٥ من التعلق الازلى للشأن الكلى بشئونه وحقائقه الجزئية الاضافية المشروطة الظهور بحسب آناتها المعينة حدوث ١٥ النعلق ، كما مرّ ان من ليس زمانياً ولامكانياً ويكون عالماً بجميع المعلومات يكون جبع الانات والامكنة عنده حاضرة ولكونه محيطاً بالكل يعلم كل واقع فيها بسوابقها ولواحقها على مابينها من نسبة السببية او الشرطية او الواقتية او الانية او الكيفية او غيرها؛ فلايتعين في حقه امر دون اخر ولاحكم دون اخر، بل جيع الامور حاصلة بشئونه بالنسبة الى آناته، والمتعلق بالكل من جناب الحق سبحانه غيل واحد واقتصاء واحد وحكم واحد الها يتعلق ٢ حسب قابليات جناب الحق سبحانه غيل واحد واقتصاء واحد وحكم واحد الها يتعلق ٢ حسب قابليات المتعلقات وشئونه ٧ الجزئية، فبدأ يحصل التوفيق بين قوله تعالى: كل يوم هو في شأن المتعلقات وشؤونه ٢ الجزئية، فبدأ يحصل التوفيق بين قوله تعالى: كل يوم هو في شأن المتعلقات وشؤونه ٧ الجزئية، فبدأ يحصل التوفيق بين قوله تعالى: كل يوم هو في شأن

٣/٥٤٨ وهذا هوسر القدر وقدصدق الخبر الخبرذكر ٨ الشيخ قدسسره فى النفحات: ٩ قال الوارد المأمور بالتعليم والتذكير والتلقين: متى اقلقتك المطالبات والمعاتبات الالمية او الكونية؛ خاطب ربك ناشراً بين يديه بعض ما انعم به عليك - لامجادلاً ولاعاججاً ١٠ وقل: يارب هذا الذى تراه فى وتصدره متى؛ ان كنت جاعله ومنشئه فى فلاتنسبه الى، لانه لا يمكن ان يصدر متى الآ ما اودعته وخزنته ١١ فى نسخة وجودى، لانى لا املك لنفسى نفعاً ولاضراً الا ماشئت اضافته الى لما تراه وتريده، وان كان الذى هو فى ليس مجعلك نفعاً ولاضراً الا ماشئت اضافته الى لما تراه وتريده، وان كان الذى هو فى ليس مجعلك -مع ثبوت ان لا اله غيرك - فهو اذن من مقتضى حقيقتى التى تعلق علمك بها ازلاً بحسبها

۱۵ - فاعل لایلزم - ش

۱-منها – ل ۲ - ووجوبه وكهاله – ل ۳ - منحصر – ط ٤ ـ ولا حكم يعنى ـ ل ـ ن ـ ع ٥ - ولايلزم – ط ۲ - بتعين – ن – ط ۷ - شئونها – ل ۸ - صدق الخبر ذكر – ط ۹ ـ ص: ۳۳ ۱ - محجاجاً ـ النفحات. 1 ۱ - جريته – ل

- دون اثر حاصل او متجدد من علمك فيها - واذ لا يمكنني ان اكون على خلاف ما يقتضيه حقيقتي؛ فلا تطالبني بالظهور بماليس في مجعولاً وغير مجعول، وكيف يوصف حقيقتي واحكامها ١ بالجعل؟ وحقيقتي عبارة عن صورة علم ربى بى ازلاً وابداً دون زيادة ونقصان وبحكم وجوب عارٍ عن كل امكان.

٣/٥٤٩ بل اقول: حقيقتي عبارة عن صورة علمه بمطلق ذاته التي لايتعين اطلاقها بوصف ثبوتي، ورؤيته ٢ لها في شأن جامع بين هذه النسبة الاطلاقية المعروضة ٣ وبين صور سائر شئونه واحكامها التي لاتنحصر ولاتتناهي.

۰ ۳/۵۵۰ والى هذا الشأن الجامع الاشارة «بى» وب «ياربى» وب «نا» و «لى» ٤ ، وهو اول مفاتيح الغيب ويتفرع منها ٥ اربعة ١٠ يغايره من وجه ولايغايرها هذا الشأن بوجه ابداً، ولامايتفرع عنها الى ابدالابد، فهى هو تمن كل وجه وليست هو هى ٧ من كل وجه، بل من بعض الوجوه، فحقيقة هذا شأتها كيف يصح ويصدق عليها اسم الجعل؟

١٠٥٥١ قيل بلسان بعض الحجم حقائق الاشياء وان كانت متفرعة ٨ عن الشأن الجامع المذكور ولوازمه المفركورة والمناه المساول ومقدمات واباء وامهات والسنة الخطاب، والصور ١٠ الباقية والناشئة من الاعال التي بسبها يقع المعاتبات ويتوجه المطالبات؛ نتائج وغرات، فالجعول فيك ممايتشخص عملاً وصفةً لم يكن له من قبل ذلك وصف اصلاً، بل عندك قبل الكيف والكم؛ واكتسب الحكم والوصف وخرج من صفة تقديسية ١١ من كل وصف الى ماكيفينه ١٢ وصبغته به

٣/٥٥٧ فاقول: فالصابغ مني لما حل فئ بعد تعيني فاصدره مكيفا مصبوغا، هل هو امر وجودي مجعول في او هو ٣٠ شئي غير مجعول؟ ان كان امراً وجودياً؛ فيم ١٣ قبلته على

۱۵- الوجود والنور والشهود والعلم - ق ۲۰ اللوازم للذكورة وهي الاربعة - ق ۳۰ ام هوضح - آ
 ۱۰ مايقتضي حقيقتي واحكامها - ل ٢٠ رؤيتها - ن - ع ٣٠ المفروضة - ل النفحات. ٤٠ بي بنا ولي - ط - بياربي وهو «النفحات» - ل ٥٠ منه - ط - ن - ع - النفحات - ل ٢٠ فهو هي - ط - النفحات - ل
 ۷- هي هو «النفحات» - ل ٨٠ متفرعة ل ٩٠ فانها - ن - ط - ع - ل ١٠ وصورها ل ١٠ - تقديسه عن «النفحات» ٢١ - كيفته - ل ١٣ - فلم - ن - ط

هذا الوجه؟ متى ١ كان منه وبه مايذكرون؟ ويعود الكلام فى المقبول منه نحو ١٠ ما مر. وان كان شيئاً غير مجعول، فا حيلتى فيه ولامندوحة ١٠ لى عنه ٣٥ فانه من مقتضى حقيقتى وكونى وايضاً فيهب انى اكتم مثل هذا بمن لا يعرفه كيلا يعرفه؛ واغالط فيه بموجب الامر والحكمة؛ أاكتم هذا عنك وانت اشهدتنيه واريتنيه؟ ثم عرفتنى غير مامرة شهوداً وكفاحاً؛ ١٠ وان ٥٠ هذا سرّ قدرك وان المطلع عليه ١٠ غير مطالب ولا عجوج، ولو لم يكن الامر كذلك لم يظهر الفائدة من الاطلاع على هذا المقام ولم يتميز من شهد هذا وعرفه بمن لم يشهد ولم يعرف، يظهر الفائدة من الاطلاع على هذا المقام ولم يتميز من شهد هذا وعرفه بمن لم يشهد ولم يعرف، والمطالبة والتعريف والانذار والبشائر وغير ذلك هو من مقتضى ٢ حقيقتنا التي لامندوحة عن حكمها الباق ٢٠٤ مقابلة ما اقتضت حقيقتك ذكره وفعلد.

4006 الفرع ظاهر بصورة الاصل، ولذا قبل لنا: فجحد آدم فبحدت ذريته؛ ونسى آدم فنسيت ذريته، ولولا حواء لم تن انثى الى زوجها ٣، فاذن لامندوجة عن احكام الحقيقة ولاعدول هناك عنها ولاتبديل، وقد حقت الكلم ٤ ولزم الحكم، ويشهو د مثل هذاؤمعر فته والاحتجاج به يظهر مصداق: قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون (٩ -الزمر)

۳/۵۵۵ منت بعض ۱۰۰ احسانك الى الوارد: هذه ترجة ضمنت بعض ۱۰۰ احسانك الى وانعامك على بلسان الشكر والتذكر والاستيار، ۱۱۰ لا المجادلة والاحتجاج والانتصار، فبحقك عليك وحق ما تحب ان تقسم ٦به عليك او يتوسل به اليك من اسمائك و صفاتك

١٥ - المقبول به بنحو «النفحات» في القبول به بنحو صح - آ ٢٠ - اى: الفرار ٣٠ - من العذاب الاخروية - ق عدا العداد المناسط المناسط - آ عدا المناسط - النفحات - النفحات - وفي الحديث: لو علم الناس امر القضاء والقدر لم يلم احدا حداً - ق عدا الفي الناسط المناسط المناسط المنافق الم

۱-حتی-ط-ن-ع-ل ۲-هومقتضی-ط-ن-ع ۳-انثی زوجها-ط-ن-ع-ل ٤-الکلمة-ل ۵-بجب-ن-ع ۲-یقسم «النفحات» ومبدعاتك ومكوناتك؛ ماعلم منها ومالم يعلم، وبحق عنايتك في حق التي لم ار مثلها ولم اسمع الا ماعفوت عن ادلالي ١ ورحت عجزى واذلالي الذي لا يعرفه مني غيرك ٢، اذ لولا ذلك العجز ٣ لانسلخت عن بعض مقتضيات حقيقتي الغير المناسبة لبعض المراتب من بعض الوجوه، وتلبست بمايناسب بشرط تضمنه رضاك الاعلى الاتم، لكن حقت الكلمة ولزم الامر. وغير الواقع عندى مستحيل - وان فرض امكانه او وجوبه ١٠ - والسلام.

٣/٥٥٦ ثم نقول: قد مرّ ان الكمال هو حصول ماينبغي لماينبغي كما ينبغي، وأنه قسمان: ذاتي واسمائي، وأن كليها ذاتيان من وجه ٢٠، وأسمائيان من وجه ٣٠، وكل حصول تابع للوجود، فن كان وجوده عين ذاته لزم أن يكون كماله التابع لوجوده بنفسه.

لاول اللازم؛ وهو العلم الذاتي فظاهر ٥٤، واما كماله الاسمائي: فلانه بنفسه اللازم ٤ الاول اللازم؛ وهو العلم الذي يلزمه القدرة حسب الارادة، لذا ترى بعض العلماء كالرازى في التفسير الكبير يحصر ١٠ الكمال في العلم والقدرة، ولان الكمال الاسمائي ذاتي من وجه كما من وان يكون ٥٠ وجوده بالفعل لا بالقوة، لوجوب ثبوت الشئي لنفسه وبالوجوب لا بالامكان، لامتناع سلب الشئي عن نفسه؛ وان يكون عنزها عن التغيير المعلوم والحدثان، وهو التغير بالحوادث المشهودة في الاوقات المحدودة؛ كطرة عدم الكمال على الخصوص ٦، مثل السقم عقيب الصحةوسائر الاشياء الخمس ١٧ المذكورة في الحديث؛ والمراد التغير عليه وتحول الامر ٨ عقيب الصحةوسائر الاشياء الخمس ١٧ المذكورة في الحديث؛ والمراد التغير عليه وتحول الامر ٨ فيه، اما تحول الحق سبحانه بكماله الذاتي في مراتب شئونه واسمائه ومظاهره كما قال تعالى: كل يوم هو في شأن (٢٩ – الرحن) المستدعى لظهوره كل لحظة ولحة في الف الف مظهر او اكثر؛ فليس بممتنع.

٣/٥٥٨ والفرق أن الاول يقتضي التنوع في ذاته وهو قادح في صرافة وحدته، والثاني

١٠٠١ بالغير- ق ٢٠٠١ ذلوحظ الاسمائيان وجوداً - ق ٣٠٠ اخر- اذ لوحظ الذاتى عقيلاً صاراسمائيا- ق ٢٠٠١ الله الذاتى عقيلاً ما كون كاله الذاتى بنفسه فظاهر، واماكون كاله الاسمائي بنفسه فلانه اللازم الاول- ش ٢٠٠ عطف على ان يكون كاله التابع - ش

 يقتضى التعدد في نسبه واضافاته ١؛ ولزم ان لا يحويه المحدثات ولو بوجه عقلى، لامتناع ان تحوى المتناهى باللامتناهى؛ فلا تحويه لتبديه، لان بدئه من نفسه؛ ولا لتصونه، لان بقائه لوجوب ٢ وجوده، ولا يكونها لحاجة ٣ الى سواه، لا في وجوده ١ او بقائم، لانها ذاتيان، ولا وجوب ٢ وجوده، ولا يكونها لحاجة ٣ الى سواه، لا في وجه الشرطية على مظهر ١٠ ولا في كالاته؛ لانها لوازم وجوده الكامل في ذاته – وان توقف بوجه الشرطية على مظهر ١٠ قابل واستعداد ٢٠ له – فذلك لتحصيل خصوصية توجه الجواد المطلق لا لتوقف مطلق الفيض عليه، وان لا يرد عليه تكوين الغير ٢٠ ؛ والآلم يكن المبدأ للكائنات الآذلك الغير ١٠ واذا كان توقفه على مظهر او استعداد لتحصيل خصوصية التوجه؛ كان ارتباط الاشياء به من حيث الوجه الذي يحصل منه نسبه ونعوته من حيث تعينه في صور احواله الذاتية؛ لامن من حيث الوجود والبقاء؛ ولا يرتبط هو سبحانه بالاشياء من حيث امتيازها بتعددها عنه، لان ارتباطه بالاشياء ايجادها واظهارها و منط التجلي عليها.

٣/٥٥٩ وقد مرّ في امهات الأصوارة أنّ التأثير الها يكون من حيث المناسبة لامن حيث الامتياز والمباينة، واذا لم يكن ارتباطه بها خاجة اليها في وجوده بل مستغنياً عنها في ذلك - لانه عين الوجود - لزم ان يتوقف وجود الاشباعا الماصل لها عليه، اذ موجودية كل موجود بالوجود ولا يتوقف وجوده عليها، لانه ذاته ٥، ويكون مستغنياً بحقيقته عن كل شئي، وان افتقر في تعينه الاسمى الى حقائق الاشياء او ظهوراتها لكن بالشرطية لا بالعلية؛ كما يفتقر بها ٥٠ اليه كل شئي في وجوده ٢٠، ويلزم ان لايكون بينه وبين الاشياء نسب لغناه

٩١- فى العقول - ق ٩٠- فى الماديات - ق ٩٠- عدم ورود تكوين الغير اعم من ان يكون الغير شريكا له نعالى فى التكوين او مستقلا - ق ٩٠- اى تكوين الغير لا يكون وارداً عليه تعالى بمعنى انه لا يصبر مورداً للتكوين والا يكون ذلك الغير مبدأ التكوين وذلك واضح - خ ٩٠- اى بالعلية - ش ٩٠- قوله: وان افتقر فى تعينه الاسمى، اقول: هذا النعبير وقع فى عبارة الشيخ الكبير فى فصوصه ايضاً وهو تعبير بشيع مع انه خلاف التحقيق، فانه تعالى فى ظموره الاسمائى بل الافعالى لا يفتقر الى شئى بل الحقائق فى ظموراتها تحتاج اليه تعالى، فان الاطلاق مقدم فى التحقق على التعين والفيض المنبسط مقدم بالوجود على تعيناته، بل التعينات موجودة بالعرض والظمورله ومنه وفيه، والتجلى العينى وان كان فى المرائى ولكنه مقدم عليها، وهذا من الاسرار التي بالعرض والظمورله ومنه وفيه، والتجلى العينى وان كان فى المرائى ولكنه مقدم عليها، وهذا من الاسرار التي لا يمكن افشاء حقيقتها والتصريح بها، فالعالم خيال في خيال ووهم في وهم، ليس فى الدارغيره ديار، تأمل تعرف - خ

۱ - اضافاته وافاضاته - ل ۲ - بوجوب - ط - ن - ع ۳ - وجوده وان لایکون تکوینه ایاها لحاجة - ل ٤ - الی سواه فی وجوده - ط - ل - ن - ع ۵ - ذاتیة - ل الذاتي عنها الاالعناية الذاتية الازلية بتعلقاتها، كما قبل لكن بحسب اوقاتها المعينة. ٣/٥٦٠ فان قلت: فعلاقة العناية لما كانت ثابتة ازلاً وهي كما سيجئي افاضة نور الوجود ١؛ ينبغي ان لايكون بن الفائض والمفاض عليه حجاب

والتعددات التي هي نسب الوجود وليست موجودة ٣ حقيقة كما مرة نقله من اخر النصوص، والتعددات التي هي نسب الوجود وليست موجودة ٣ حقيقة كما مرة نقله من اخر النصوص، وكيف تكون هي الموجودة وهي اثار الحقائق الغير الجعولة العدمية، واثر العدم لايكون وجوداً ولا يعتبر موجوداً مالم ينضم اليه الوجود، اما ذلك الجهل: فاما لغاية قربه و دنوه؛ كما لا يدرك البصر المواء ونفس ١٥ الحدقة و ٢٠ العقل ١٥ الاستحالات المزاجية الجزئية، واما لفرط عزته وعلوه؛ كما لا يدرك البصر وسط قرص الشمس في غاية نورها، بل يتخيل فيه سواد او ظلمة، مع انه ٤٠ منبع الانوار ٥٠ والعقل ١٥ حقائق الانوار العالية من الارواح والنفوس وقد مر ٧٠.

٣/٥٦٢ ثم نقول: تلك العناية فسرها الحكاء بالعلم الازلى الفعلى المتعلق بالكليات كلياً وبالجزئيات كلياً ايضاً وليس بشيء أذ العلم الفعلى ليس هو المؤثر؛ بل هو مما الايكون مستنبطاً من الجزئيات، فانه من حيث هو علم حاك وتابع للمعلوم - كلياً كان او جزئيا - والنسب العلمية لاتنغير كما علم، ولئن سلم فلايلزم من تغير النسبة تغير الذات، وفسرها

\*1- عطف على المواء - ش \*2- عطف على البصر - ش \*7- قبل جهل العقل اياها في المثال المذكور المقارتها ودقتها وشأنه ان يدرك المعقولات المتوسطة في الحقارة والعلو والمثال المنطبق هنا عدم ادراك العقل اى النفس الناطقة نفسه وحقيقة الانسان - ش \*2- اى الوسط، قبل ليس عدم الادراك في المثال المذكور بسبب العلوء بل بسبب الظهور التام، لان شأن البصر عدم ادراك ما في طرف الافراط والتفريط من الخفاء التام والظهور التام، اللهم الا ان يريد بالعزة القوة والغلبة بالظهور التام، والمثال المنطبق هنا عدم ادراك البصر الكواكب الصغيرة في فلك التوابت، فبالحقيقة يرجع الى البعد المفرط - ش \*6- قوله: فاما لغاية قربه ... الى اخره، الترديد بلاوجه بل الحق تعالى مع انه في غاية القرب حتى يكون اقرب الى كل شئى منه في غاية العلو والعزة، ابن التراب ورب الارباب، فهو تعالى دان في علوه وعالي في دنوه فلايدركه العقول والابصار مع انه مشهود كل شاهد ومطلوب كل طالب - خ \*3- عظف على البصر - ش \*8- في المقام الثالث من الفصل الاول للتصهيد ومطلوب كل طالب - خ \*3- عظف على البصر - ش \*8- في المقام الثالث من الفصل الاول للتصهيد ولم المحلوب كل طالب - خ \*3- عطف على البصر - ش \*8- في المقام الثالث من الفصل الاول للتصهيد ولمطلوب كل طالب - خ \*3- عقف على البصر - ش \*8- في المقام الثالث من الفصل الاول للتصهيد ولمطلوب كل طالب - خ \*3- المقام الثالث من الفصل الاول للتصهيد المحلوب ق

١ نوره الوجودى - ل ٢ - تلبس - ل ٣ - الوجود موجودة - ل - ن - ع ٤ - ثم ان تلك - ل
 ٥ - ما - ل

القاساني ١٠ في رسالة القضاء والقدر؛ اعنى ٢٠ العناية الازلية بمجموعهما ٣٠ وليس بشئى، فان الظهور التفصيلي ٤٠ ليس بازلى، وايضاً تعبن الاحكام من خصوصيات الحقائق ومراتبها كما مرّ؛ لامن الحق كماهو، لان ١ شأنه الفيض والظهور موافقاً لنسب علمه.

۱۹۳۵ منايته وان فسرت بوجه اخر مجازاً؛ حقيقتها عندنا افاضة نوره الوجودى على من انطبع فى مراة عينه ٢؛ وحضرته ٥٥ العلمية صورته ١٦٠ التى هى نسبة معلوميته واستعد ١٥٠ لقبول حكم ايجاده ومظهريته، لكن بحسب ذلك الاستعداد، اذ باعتباره يتعين حصة الايجاد، فهو تعالى من حيث حقيقته الغنية ٣ واطلاقه الذاتي ليس كمثله شئى العبورى) وان كان من حيث تعلقه بالكائنات وافتقارها اليه في الوجود وتوقف خصوصية ظهوره في كل مظهر على نسبة معلوميته عنده وهو السميع البصير (١١-الشورى) فالاول بظاهره تنزيه ينضمن التشبيه بتصوير المثلية اذا كان الكاف غير زائدة ١٠٠، والثاني بظاهره تشبيه ينفسن التربه بالحصر، فان حقيقة السمع والبصر ومطلقها له؛ بل ١٥ عينه في البطن السابع كامر في اوائل الكتاب.

٣/٥٦٤ ومن المناسب أن يشار عبه منا الله حقيقة الفيض واقسام التنزيه:

٣/٥٦٥ الاول: فقد قال الشيخ قدس سره في النفحات ٥: الفييض الواصل من

١٠ قيل ان القاساني لم يفسر العناية الازلية بمجموعها بل جعلها عبارة عن احاطة علم الله تعالى بالكل على ماهو عليه، اى بالكم كيا وبالجزئ جزئيا، وجعلها شاملة للقضاء والقدر يعنى به اى بالشمول احاطة علمه بالكلى كيا كان حصول صور جميع الموجودات في القضاء كليا وبالجزئ كها كان حصولها في القدر جزئيا وعل القضاء القلم الاعلى وعل القدر اللوح المحفوظ، ولاريب عندهم في ان الصور الثابتة في القلم اجالا وفي اللوح تفصيلا ازلية؛ فكيف قال الشارح المحقق الظهور التفصيلي ليس بازلى؟ نعم ايتوجه قوله اذا اراد القاساني منه الظهور التفصيلي بالوجود الخارجي كلاً، انتهى - ش ع٢٠ تفسير لضمير فسرها - ش ع٣٠ اى بمجموع القضاء والقدر - ش عه ١٠ الذي في القدر - ق ع٥٠ عطف تفسيرى لقوله مر آة غيبه - ش ع٣٠ فاعل الطبع - ش عه ١٠ عطف على انطبع - ش عه ١٠ اذا كان الكاف غير زائدة - كها ذهب اليه الشيخ رضي الله انظم متصور لئلا يكون نني معدوم، فافهم، وكذا حكم عدم الزيادة اذا استعملت الكاف على سبيل الكناية او المنفي متصور لئلا يكون نني معدوم، فافهم، وكذا حكم عدم الزيادة اذا استعملت الكاف على سبيل الكناية او على المنها عين الذات وكل منها عين الذات وكل منها عين الذات وكل منها عين الخر، فان البطن السابع عن الذات وكل منها عين الاخر، فان البطن السابع عنص بصاحب الارث المحمدي - ش

٧- الحق من حيث هو لان - ل ٢ - غيبه - ط - ن - ع - ل ٣ - الغيبية - ل ٤ - عنده هو - ل ٥ - ص:٧٦

الحق الى المسمى غيراً عبارة عن صورة صفة اكمليته تعالى، وذلك حكم زائد على الكال الذاتى، وكما ان كمال كل وعاء ١ بامتلائه واكمليته ١٠ بما يفيض منه بعد الامتلاء ، كذلك الفيض الايجادى، لكن على ٢ ذلك الجناب مزه عن الظرفية ٣ والمظروفية، فالامتلاء هناك عبارة عن الغنى الذاتى من حيث وجوب الوجود وعدم الحاجة وعدم الحاجة الى السوى وعن سرّ الصمدية، فانه لاخلو في الحضرة ولاعون ٤ ولافراغ، وثمة كمال ثان وهو الكمال الاسمائي والصفاتى، وانه مقرون بالوجود الفائض على الكائن ٩ بموجب اثر الاكملية، والايجاد ثمرة كماله لا ان ايجاده مثمر للكمال، كمل سبحانه ٢٠ فاوجد، لم يوجد ليكمل، فالكمال الاسمائي نعوت ٦ له سبحانه من حيث ثعينه في صور احواله الذاتية – اعنى الاسماء والصفات - وموجب اختلاف ظهوراته وتنوعاته هو اختلاف حقائق شئونه التى اشتملت عليه ذاته ،

٣/٥٦٦ واما الثانى: فليعلم ان التنزيد الإلمى الواع ثلاثة - عقلى وشرعى و كشق.
٣/٥٦٧ قال الشيخ قدس سره فى النصوص ٢: اعلم ان ثمرة التنزيد العقلى هو تميز الحق عا
يسمى سوى ٨ بالصفات السلبية تعذرا عن نقائص مفروضة فى الاذهان غير واقعة فى
الوجود ٣٠٠.

٣/٥٦٨ والتنزيهات الشرعية غرتهانني التعدد الوجودى و الاشتراك في مرتبة الالوهية وهي ١٥٠ ثابتة شرعاً ٥٠ بعد تقرير ١ الاشتراك مع الحق في الصفات الشبوتية لنني المشابهة والمساواة؛ واليه الاشارة بقوله: خير الرازقين (١١-الجمعة) خير الغافرين (١٥٥-الاعراف) و: احسن الخالقين (١٤-المؤمنون) و: ارحم الراحم الراحين (٦٤- يوسف) والله اكبر (١٥- العنكبوت) وغو ذلك،

١٠- قوله: اكمليته، عطف على اسم ان، اى الكمال بالامتلاء والاكملية بالافاضة - خ ٢٠- فاعل كمل - ش
 ٣٠- لانه ليس فى الوجود نقص - ش
 ٤٠- اى تمرة التنزيه العقلى - ش
 ٥٠- قاعل كمل ما دخل فى الوجود فهو خير عض - ق

۱- ان كل وعادهو «النفحات» ۲- يجل-ن- ع ۳- جل ذلك الجناب عن الظرفية -ن- ع ٤- عوز - ط-ن - ع-النفحات -ل ۵-الكون-ن- ع-النفحات ۹- والكمال الثاني هو الكمال الاسمائي الصفاتي الذي اشرت اليه آنفا وانها نعوت له «النفحات» ۷- ص: ۵۳ - سواه «النصوص» ۹- تقدير - تقرير - ن- نصوص ٣/٥٦٩ واما تنزيه اهل الكشف فهو لاثبات الجمعية للحق مع ١ عدم الحصر واتميز ٢ احكام الاسماء بعضها عن بعض، فانه ليس كل حكم يصح اضافته الى كل اسم، بل من الاسماء مايستحيل اضافة بعض الاحكام اليها - وان كانت ثابتة لاسماء اخر - وهكذا الاسماء مايستحيل اضافة بعض الاحكام اليها - وان كانت ثابتة لاسماء اخر - وهكذا الامر في الصفات، ومن ثمرات التنزيه الكشفي نني السوى مع بقاء الحكم العددى ١٠ ؛ دون فرض نقص ٢٠ يسلب او تعقل كهال مضاف ١٣ الى الحق باثبات مثبت، ٤ والسلام.

٣/٥٧٠ واما على الاعتبار الثاني ٥: وهو تعلقه بالكائنات وتكثر نسبه باقتران الممكنات وتدليه بشروق نوره على اعيان الموجودات فبناه ٦ ايضاً على اصول:

۱۷۰۷۱ الاصل الاول: ۱۷ن التعلق والاقتران نسبة وكل نسبة يتعلق المهالمنتسبين، فيجوز ان يكون لها باعتبار كل ۱ من المنتسبين الم برأسه، كما تسمى النسبة بين الموجب والموجب باعتبار الفاعل ايجاباً وباعتبار المفعول وجوباً وكذا التحريم والحرمة وكذا الايجاد والوجود الاضافي، فلابعد ۱۰ في تسمية تعين الوجود الحقيق باعتبار اصله الاحدى وعلم الاطلاق حقاً وباعتبار التميز السارى والتكثر الطارىء والتغير المتوالى او المتوازى ۱۱ خلقا. قال الشيخ الكبير رضى الله عتنا من المتعربة المتوانى الله عتنا المناسبة الكبير رضى الله عتنا المناسبة الكبير رضى الله عتنا المناسبة الكبير رضى الله عنا المناس المناسبة الكبير رضى الله عنا المناسبة الكبير رضى الله عناسبة المناسبة الكبير رضى الله عناسبة الكبير رضى الله عناسبة الكبير رضى الله عناسبة المناسبة الكبير رضى الله عناسبة المناسبة الكبير رضى الله عناسبة الكبير رضى الله المناسبة الكبير المناسبة المناسبة الكبير المناسبة الكبير المناسبة الكبير المناسبة الكبير المناسبة الكبير المناسبة الكبير المناسبة المناسبة المناسبة الكبير المناسبة المناسبة الكبير المناسبة المناسبة الكبير المناسبة ال

فالحق خلق بهذا الوجه فأعتبروا وليس خلقا بذاك الوجه فادكروا جع وفرق فان العين واحدة وهي الكثيرة لاتبق ولاتذر ١٢

٣/٥٧٢ الاصل الثانى: ان الامر العدمى اعتبارى ١٣ يجوز ان يفيد احكاماً خارجية كالمحاذاة لضوء المقابل من الاحجار ١٤ والاجتاع لقوة آحاد العسكر والاوتار ولهيئة الكرسى والبيت والجدار، ومنه ١٥ ما مر نحو اجتاع الهيولي والصورة المعقولتين لمحسوسية الاجسام وعرضية الانوار، فيجوز ان يبلغ تضاعف التعينات الموجب لتضاعف احكام

 الامكان حداً يشمر التعدد الحسى في ثالث مراتب الاطوار ١، وذلك لان الاجتاع على أنه المظهر الجمعي ٢الاحدى الاصلى الذي به الظهور والاظهار كما قال:

والجمع حال لاوجو دلعينه وله التحكم ليس للاحاد

٣/٥٧٣ يفيد مقداراً من سرّ التركيب الذي به امتزاج النور الاحدى، والطلمة الامكانية على بسائط الانوار معندلاً بن الافراط والتفريط كي يدخل تحت وسع احساس الحواس الضعيفة من الاسماع والابصار، فني نسبة نور الشمس الى اعين الخفافيش ونور السراج الى عين الاعشى تنبيه صحيح على اعتدال المقدار، وفي زجاج المرآة وقوس قزح من جهة اشتراط الظلمة المتزجة خلفها تمثيل صريح لعالم المثال الذي هو عجمع الاعلان والاسرار ومرتبة الكاملين الكبار.

١٣/٥٧٤ الاصل النالث: منل هذا التعلق لما كان زائداً على كمال احدية ذات المعروض لا يؤثر في ذاته غير التقيد والتعين المفروض من التجزىء والحلول والاتحاد مع المعلول، كما في البصار الواحد عشر مبصرات فيبق ذاته على كماله الاحدى الاطلاق ويطرء لوازم التعلق واحكامه من حيث تعينه الالحاق، فيكون برزخاً بن حكمها المتضادين وجامعاً بين كل عنتلفين وفارقاً بينها باعتبارين ٣، وكل ذلك باقتضاء ذاته اما بلاواسطة او بواسطة صفاته ومايتعلق بها عمن مظهرياته، فهو المفيض للكل اولاً ببسط تجلية والقابض اخراً الارتفاع حكم تدليه، والكل محكوم مشيئته وعبته ومقهور قبضه وبسطه.

٣/٥٧٥ قال الشيخ الكبير قدس سره في التفسير ٦: الحضرات ١ الكلية التي ينتهي اليها الحضرات الخمس هي ثلاثة: الحضرة الالمية التي لها الغيب والحضرة الكونية التي لها الشهادة والسر الجامع بينها، وكذا الامر الكلي ثلاثة: قسم بخص الحق وقسم ينفرد به الكون وقسم يشترك بينها ويقع في المقام النفسي العائي الذي هو السر الجامع.

٣/٥٧٦ فما يخص الحق اما ثبوتية، او سلبية، فالثبوتية كاحاطته الوجودية والعلمية وتقدم وجوده على كل متصف بالوجود واولية الارادة والطلب وقبوله في كل وقت وحال

۱-المراتب والانوار-ل ۲-مظهر الجمع-ط-ن-ع-ل۳-بالاعتبارين-ل ۶-به-ط-ن-ع-ل ۵-لداخرأ-ل ۲-ص:۲۰۱ ۷-المراتب-ن-ع

### ٢٣٢/مصباح الانس

ومظهر، ومرتبة كل حكم بحسبها، والجمع بين وجوب الوجود ووجوب الثبوت على الدوام. والسلبية ككونه سبحانه لايتقيد ولايتميز ولاينحصر ولا اولية لوجوده ولايحاط به، فهذه من مقتضيات ذاته، لا أن يعرض له من حيث المظاهر الكونية.

٣/٥٧٧ وما يخص الكون عدم كل من المذكورات وانفراده بوجوب الثبوت دون وجوب الوجود؛ وكالحدوث وتقلب الاحوال عليه؛ بخلاف الحق سبحانه؛ فانه لا يتقلب في الاحوال

٣/٩٧٨ وماسوى القسمين من الصفات يبدو ١ في البرزخ الاول وهي مشتركة ذات وجمين؛ باعتبارهما يصح نسبتها الى الطرفين، لكن ثبوتها للحق بنسبة الاشتراك بما اقتضت ذاته قبولها بهذا الشرط، وكل حكم ٢من احكامها بحسب شرائطه

٣/٥٧٩ واعلم ان المتجدد ظهور تلك الامور ومعرفتها لاثبوتها في عالم الاعيان الثابتة -لن ثبتت الله أو نفيها عمن انتفت عنه - لان ثبوتها ونفيها لايظهر الا في العهاء المذكور الفاصل بين الغيب والشهادة، فالثابث للحق ولغيره كان ماكان هو ما اقتضته ذات من ثبت له ازلاً؛ وكذا الثابت نفيه عنها أن

٣/٥٨٠ ثم اعلم ان لمذا الرزح مرتبة الضياء اما امتاز ٦به الحق عن الحلق، فله مرتبة الغيب والنور المحض، ومن شأنه ان يدرك به ولايدرك، والقائم ١٠ بحق مظهريته «السابق» وله العبادات النهارية والتي لها الاولية ٢٠.

٣/٩٨١ واما للحضرة الكيانية فالظلمة المشبهة ^على مرتبة الامكان والعدم المعقول، ومن شأنها ان تدرك ولايدرك بها،ولهامن العبادات الليلية والتي لها الاخرية ٣٠ ومن القائمين ٤٠ بحق مظهرية المقامات ١ الكلية «الظالم»

١٥ مبتداء خبره: السابق، وهو اشارة الى قوله تعالى: ومنهم سابق بالخيرات - شه٣ - عطف على النهارية، اى العبادات التى غا الاولية - شه٣ - عطف على الليلة، الى العبادات التى غا الاحرية - شه٣ - خبر مقدم على المبتداء الذي هو الظالم، اشارة الى الظالم لنفسه المذكور في الاية الشريفة: ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فنهم ظالم لنفسه ... الاية - ش

۱- القسمين يبدو-ل ۲- وقبول كل حكم-ل ۳- يشبت «التفسير» ٤- نفيه-ل ٥- ص: ٢٠٨٠ ٣- صفة الضياء وما امتاز «التفسير» ٧- السابق والعبادات-ل ٨- المنبهة -ط-ن- ع-التفسير -ل ٩- هذه المقامات-ن-ط- ع ٣/٥٨٧ واما البرزخ المنعوت بالضياء المسمى بالعاء: فن شأنه ان يدرك ويدرك به، وله من العبادات الجامعة؛ كالمغرب والصبح ومالايتقيد باولية ولا اخرية؛ ومن ورثته القائمين بججج الله وحق مظهرية المقامات الكبرى «المقتصد» ١٠ القائم في الوسط؛ الموفى كل ذى حق حقد، كربه الذى اعطى كل شئى خلقه (٥٠ -طه) فهذا مقام الفردية الاولى الذى وقع فيه الانتاج والتناسل بالنكاحات الخمسة ٢٠، تم كلامه.

الحيوة شرط لاعلة ويتعين نسبتها بالعلم و آخرها الكلام - فنقول: متى الالوهية العلم فان الحيوة شرط لاعلة ويتعين نسبتها بالعلم و آخرها الكلام - فنقول: متى ادرك الحق غيره او شاهده غيره او خاطب و خوطب، فليس ذلك من حيث هو في مرتبة نفسه، اذبها عزته ولابنسبة باطنية؛ لانها تثمر القبض لا البسط، بل من وراء حجاب عزته التي في تلك المرتبة بنسبة ظاهريته وحكم تجليه في منزل تدليه، لا يحكم تقلصه ١٥٠ للى رتبة تعاليه، وتلك النسبة الظاهرية ثابتة من حيث اقتران وجوده التام الماذ النصة في نفس الوجود عال بالممكنات ٤٠ أي بعقائقها، لكن لاظهار احكامها او باعيان المكتات الظاهرة، وهي اثار الحقائق التي هي التعينات، وذلك لما مر من اخر يوس التصوص أن نفس الحقائق لم تظهر ولا تظهر الديدة.

٣/٥٨٤ و من حيث شروق نور الحق؛ اى نسبة ظهوره واظهاره على اعيان الموجودات - لاعلى حقائقها كهمر ٥٠ وليس اعتبار تعلقه بالغير غير ذلك المذكور من نسبة ظاهريته من الحيثية المذكورة

٣/٥٨٥ ثم الحق سبحانه من هذا الوجه التعلق الظهوري اذا نظر اليه تعين وجوده مقيداً بانواع من القيود

٣/٥٨٦ فالاول: بالصفات اللازمة لكل متعين من الاعيان المكنة؛ لكون تلك الصفات

ه ۱- مبتداء خبره: ومن ورثته القائمين الحاخره - شه ۲- ای: الغیبی والروحانی والطبیعی والعنصری والجامع بین جیمها - کافی التفسیر - ق ۱۳۰۰ ای: الارتفاع ۱۵۰۰ متعلق بالاقتران - ش ۱۵۰۰ من ان نفس الحقائق لم تظهر ولایظهر ابدا - ش

۱- باؤليته ولا اخريته ومن ورثة - ط-باولية واخرية ومن الورثة «التفسير» - ل ۲ - العام-ن-ط

### ٢٣٤/مصباح الانس

نسباً مخصوصة علمية جمعاً ١٠ وفرادي ٢٠، وهذه هي الحقائق المتبوعة ١ وذاتياتها المساة عند المتكلمين بالصفات النفسية.

٣/٥٨٧ والثاني: بمايتبعها من الامور الخارجة عن الحقائق الاصلية، سواء كانت عوارض شاملة لغيرها او خواص غير شاملة او شئوناً اعم منها.

٣/٥٨٨ والثالث: بالاثار الثابتة ٢ لاحكام الاسم الدهر من اسماء الحق سبحانه؛ المسماة تلك الاحكام اوقاتا، لان الاوقات مظاهر وهو ٣٠ روحها.

٣/٩٨٩ والرابع: بالمراتب، وقد مرّ نفسيرها ٤٠ ، والمواطن، وفسرها الشيخ قدس سره في التفسير بمواضع تعين النشآت وفسر النشأة بمايظهر بها نفس الشيّ.

عليه؛ ومكانه بمستقره من حبث هو متحيز، ولاريب ان لهذه الثلاثة ايضاً مدخلاً في تقيد لوجود، وكأنها لم تذكر هنا، اذ ليس المراد هنا استيفاء ٣ وجوه التقييد؛ بل التمثيل ببعضها، ثم ذلك التعين والتشخص يسمى خلقا وسوى وستعرف سره عن قريب ان شاء الله فينضاف الى الوجود، اذ ذاك التعين حاصل ومتعين كل وصف من اوصاف الموجودات، نحو: يد الله فوق ايديم، بعد قوله: ان الذين يبايعونك انما يبايعون الله (١٠-الفتح) ويسمى بكل اسم من اسمائهم، نحو: مارميت اذ رميت ولكن الله رمى (١٧-الانفال) ويقبل كل حكم من احكامهم، نحو: مرضت فلم تعدنى، ويتقيد ؛ في كل مقام بكل رسم، نحو: ولنبلونكم حتى نعلم الحكامهم، نحو: مرضت فلم تعدنى، ويتقيد ؛ في كل مقام بكل رسم، نحو: ولنبلونكم حتى نعلم المجاهدين (٣١-عمد) ويدرك بكل مشعر من بصر وسمع وعقل كما قيل: مارأيت شيئاً الا ورأيت الله فيه، بسر المعية، او قبله، وذلك لغلبة ٥ الاحدية، او بعده، بتوحيد الكثرة او بقرب النوافل، وكل هذه الاتصافات ٢ لسريانه بتجليه الاحدى الغير المتعين في كل ششى، وهو نوره الذاتي المقدس عن التجزيء والانقسام والحلول في الارواح والاجسام – كما تقدم في الاصل الثالث –

١٠- بالانسان- ق ٢٠- فغيرالانسان - ق ٣٠- اى الدهر - ش ٤٤- فى الوصل التاسع من سابقة التمهيد - ق
 ١٠- المتنوعة - ل ٢٠- التابعة - ن - ط - ع - ل ٣٠- المراد استيفاء - ط - ل ٤٠- يتعين - ط - ن - ع
 ١٥- ذا بغلبة - ن - ع - وذا لغلبة - ط ٢٠- الانضيافات - ن - ع - الاتصافات والانضيافات - ط

٣/٥٩١ ثم اقول: لامندوحة في تحقيق الموضع عن قواعد ذكرها الشيخ قدس سره في التفسير لتحقيق التعين واوصافه واحكامه

٣/٥٩٢ الاولى: ان مبدأ تعين جميع الموجودات مقام احدية الجمع الذي ليس ورائه اسم ولارسم.

٣/٥٩٣ الثانية: تعين الاسماء من هذا المقام بحسب احكام الكثرة التي يشتمل هذا المقام عليها، وهي الاسماء المنسوبة الى الكون.

٢ ٥٩٤ النالئة: في تجلى الكثرة واحكامها يتلاشى العقول النظرية وتغشى ١ عن درك سرّ الوحدة والحسن المستجن فيها، فتجبن ٢ عن اضافة احكامها الى الحق المتعين عندها، مع انها ترد باحكام الكثرة عليها ولاتدرى، وسببه انها ١٠ لم تشهد الوحدة الحقيقية التى لاتقابلها الكثرة، بل نسبتها الى الكثرة والوحدة العلومتين عند المحجوبين على السوية، لانها منبع هما ولاحكامها، مع عدم التقيد بالمنبعة وغيرها ايضاً ١.

۱۳/۵۹۵ الرابعة: معقولية النسبة الجامعة لاحكام الكثرة من حيث وحدتها حقيقة العالم، وتعين الحق من حيث تلك النسبة الجامعة وجود العالم، اذ وجود كل شئى تعين الحق من حيثيته، فالموجودات تعينات شئونه وهو ذوالشئون من حيث تقلبه فيها، ومثال ذلك ٢٠ - ولله المثل الاعلى (٦٠-النحل) -: تقلب الواحد في مراتب الاعداد لاظهار اعيانها ولاظهار عينه من حيثيتها، فاوجد الاحد العدد، وقصل العدد الواحد

٣/٥٩٦ الخامسة: حقائق الاسماء والاعيان عين شئونه التي لم يميز عنه الا بمجرد تعينها منه من حيث هو غير متعين.

٣/٥٩٧ السادسة: الوجود المنسوب الى الحقائق عبارة عن تلبس شئونه بوجوده. ٣/٥٩٨ السابعة: تعدد شئونه واختلافها عبارة عن خصوصياتها ٧ المستجنة في غيب هويته، ولاموجب لتلك الخصوصيات - لانها غير مجعولة -

 ۳/۹۹۹ الثامنة: مايرى ويدرك فهو حق ظاهر بحسب شأن من شئونه القاضية بتنوعه وتعدده؛ ظاهراً مع كال احديته فى نفسه ۱۰ وانظر الى احدية الصورة الجسمية التى يدركها بصرك وكون الفواصل ۲۰ المعددة ۱ لمطلق الصورة الجسمية اموراً غيبية غير مدركة، كالفاصل ۲ بين الظل والشمس والسواد والبياض والصلب والرخو، وكل برزخ بين امرين مميز بينها ترى حكمه ظاهراً؛ وهو غيب لايظهر؛ الا وان الفواصل البرزخية هى الشئون الالهية.

۱۹۹۰۰ وذكر قدس سره في حواشي تفسيره: ان الوجود كما انه من حيث حقيقته واحد غير منقسم، فكذلك من حيث صورته واحدمصمت ٣٠، والفواصل المعددة لهذه الصور ٣ الوجودية المشهودة للكل على قسمين: قسم يعلم باول وهلة تعذر ٤٠ ادراكه، كالفاصل بين الشمس والظل وبين الالوان المختلفة المتلاصقة وقسم يظن فيه انه مرئى و ٤ مدرك، كما بين الاجسام من لطف و كثافة ولين وحلانة ونحوها، وفي الحقيقية لافرق بين القسمين في انها ٥ معان مجردة يظهر اثرها لاعينها، والظاهر ليس الاصورة واحدة لا يحكم عليها بالانقسام الا من حيث احكام هذه المعالى المعارفة للتمين في الامن الواحد الغير المنقسم في ذاته بتجزئة، من حيث احكام هذه المعالى المعارفة للتمين في الامن الواحد الغير المنقسم في ذاته بتجزئة، فالوجود رق واحد منشور والفواصل برازخ معقولة ذات احكام مشهودة

٣/٦٠١ التاسعة: العالم من حيث التعين ثلاثة اقسام:

٣/٦٠٢ ماغلب عليه طرف الوحدة والبطون كالارواح.

٣/٦٠٣ وماغلب عليه احكام الكثرة كالاجسام المركبة

٣/٦٠٤ وماتوسط بينها وهو ايضاً ثلاثة اقسام:

٣/٦٠٥ ماغلب عليه حكم الروحانية ومجمل الظهور ٦ كالعرش والكرسي. وما

1 - 3 الشامنة: حاصلها: ان الوجود مع كهال احديته نجلى بشئونه الذاتية فظهرت التعينات الوجودية فالتعينات مظاهر الشئون الالهية وهي مظاهر الاحدية الجمعية فالظاهر حق بتعينات شئونه – خ 1 - 3 المرادمن الفواصل المميزات نفسية كانت او خارجية – ش 1 - 3 الاجوف لها. 1 - 3 فاعل يعلم – ش 1 - 3 المتعددة – ل 1 - 3 المعنى الفاصل – ن – ع – ل 1 - 3 الصورة – ل 1 - 3 العلمور – ن – ع – ل 1 - 3 المنابع – ن – ع – ل 1 - 3 المنابع – ن – ع – ل 1 - 3 المنابع – ن – ع – ل 1 - 3 المنابع – ن – ع 1 - 3 المنابع بالمنابع بالمناب

غلب عليه نسبة الجمع لكمال ١ الظهور التفصيلي اخراً - كالمولدات الشلاث - والوسط الذي تفرع منه ما تفرع بمشتملا على درجات لكل منها اهل، كالسموات السبع والاسطقسات الاربع؛ والظاهر بصورة الكل اخرافى المقام الاحدى الذي لا يتعين قبله اولية ولاغيرها، هو الانسان وله العاء

٣/٦،٦ العاشرة: الشئون على قسمين: تابعة ومتبوعة:

٣/٦٠٧ فالتابعة اعيان العالم.

٣/٦٠٨ والمتبوعة قسيان؛ تامة الحيطة وهي اسماء الحق وصفاتة. وغير تامة الحيطة وهي المحناس العالم واصوله واركانه، وان شئت سمها الاسماء التالية التفصيلية. وفي التحقيق الاوضع: الجميع شئونه واسمائه من حيث ذو ٢ شئون، فلاتغلط

٩ / ٣/٦٠ الحادية عشرة: امهات الشئون من الاعتبارات الاصلية.

٠ ٣/٦١٠ فيسمى الحق باعتبار معفولية تعينه الاول بالحال الوجودي - لا باعتبار ظهوراته التفصيلية - واحداً ١٠٠ .

٣/٦١١ وباعتبار ظهوره في حَالَةُ تَسْطُونُ مُنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ذَاتًا.

٣/٦١٢ وباعتبار تعينه في شأنه الحاكم على شئونه القابلة بهمنه آثاره واحكامه؛ الله ٢٠٠٠

٣/٦١٣ وباعتبار انبساط وجوده المطلق على شئونه - الظاهرة بظهوره - رحمانا ٤٠.

٣/٦١٤ وباعتبار كونه مخصصاً بالرحمة العامة كل موجود؛ رحيا.

٣/٦١٥ وباعتبار ظهوره من حيث الحالة المستلزمة للاطلاع على الاحكام المتصلة من بعضها الى البعض تأثيراً وتأثراً وتناسباً وتبايناً وغيرها يسمى علما ٥. فهو من تلك الحيثية وباعتبار كونهمدركاً نفسه وما انطوت عليه في كل حال وبحسبه يسمى نفسه عالماً ٣٠.

١٥٠ مفعول يسمى - ش عـ ٢٠ والفرق بين اعتبار الذات واعتبار «الله» أن الاول مجرد استلزام الاحوال دون العلية بخلاف الثانى، فإن فيه علية بعض الشئون لبعض - ق \_ آثاره الله \_ ل ٣٠ - العليم صيغة المبالغة بخلاف العالم، ومبالغته بالتعلق الى غير نفس الواجب، بخلاف العالم فإنه منحصر في نفس الواجب - ق - كل حال سمى نفسه عالماً - ل

١- بكمال - ن - ع - ل ٢- من حيث هو ذو - ن - ط - ل ٣-الاخر - ط - احواله الباقية - ل ٤-الرحن - ط - ل ٥-عليماً - ن - ط

## ۲۳۸/مصباح الانس

٣/٦١٦ وباعتبار سريانه الذاتي الشرطى من حيث التنزه عن الغيبة ودوام الإدراك يسمى حياً.

٣/٦١٧ وباعتبار الميل المتصل من بعض الشئون بسرّ الارتباط و المناسبة المرجحة اظهاراً لتخصيص التابت علماً بشئون اخر؛ مريداً.

٣/٦١٨ وباعتبارظهوراثره في احواله بترتيب يقتضيه التخصيص المذكور يسمى قادراً. فانتظم بهذه الشئون امر الوجود وارتبط وزهق الباطل وسقط.

٣/٦١٩ ثم نقول: ولكن كل ذلك التجلى واقتران وجوده بالممكنات بالتدلى وتعينه مقيداً بالصفات المظهرية وتعدده بالمشخصات ١ الخلقية متى احب وكيف شاء، ولكن بالحبة الاصلية السارية وبالمشبئة الذاتية الازلية الجازمة؛ فلابد من الكلام فيها. اما المحبة الاصلية فجمله مافى قوله تعالى: فاحببت ان اعرفي

• ٣/٦٢ قال الشيخ قدس سره في الفكوك : متعلق حب الحق ايجاد العالم، انماموجبه حب كال رؤية الحق نفسه جملة من حيث مرتبة وحدته ٣ وتفصيلاً من حيث ظهوره في شئونه، ولما كانت شئونه ذاتية وكان الاستجلاء التأم للذات لا يجصل الا بالظهور في كل شأن منها بحسبه، ورؤيته نفسه من ذلك الشأن بمقدار مايقبله من اطلاقه، توقف كال الرؤية على الظهور ٤ في جميع الشئون، ولما كانت الشئون مختلفة وغير منحصرة؛ وجب دوام تنوعات ظهوره سبحانه لا الى حد، ٥ فكان خلاقاً الى ابد الابد ٦ . واما المشيئة الذاتية فهى الاختيار الثابت للحق سبحانه

۱۹۲۱ قال الشيخ قدس سره في النفحات ١٠ : اختيار الحق المشهود في الكشف ليس على النحو المتصور من اختيار الخلق الذي هو تردد واقع بين امرين كل منها بمكن الوقوع عنده؛ فيترجح عندهاحدهما لمزيد فائدة اومصلحة تتوخاها، فئل هذا يستنكر في حقه تعالى ٧ ؟

# ♦ ١ - ص: ٧٩ فى الفرق بين الاختيارين - ش

١-التشخصات - ل ٢-ص:٢٢٩ ٣-هويته ووحدته «الفكوك» ٤-كيال رؤيته على ظهوره
 «الفكوك» ٥-لا الى امد - ط - الفكوك - ن - ع - ل ٣-لا الى امد ولاغاية وهذا هو شر كون
 الحق خلاقا على الدوام الى ابد الاباد «الفكوك» ٧-مستنكر في الحق سبحانه - ل

لانه احدى الذات واحدى الصفات وامره واحد وعلمه بنفسه وبالاشياء علم واحد فلايصح لديه تردد ١ ولا امكان حكين مختلفين، بل لايمكن غير ماهو المعلوم المراد في نفسه، وليس هذا من قبيل الجبر كما يتوهمه اهل العقول الضعيفة، أذ ليس تمة سوى؛ فن الجابر ١٠ ؟ ٣/٦٢٢ فان توهم متوهم ان العلم هو الجابر اذ لايمكن وقوع خلاف متعلقه.

٣/٦٢٣ قانا: العلم كاشف لامؤثر؛ وتعلقه بالمعلوم انما هو بحسبه؛ قان توهم متوهم جبراً فليتصوره من المعلوم على نفسه لاعلى الحق، اذ يستحيل ان يؤثر فى ذات الحق شئى؛ بل يستحيل فى التحقيق ان يؤثر شئى فيا يغايره ويضاده من جهة ما يضاده ولو قيل به ٢٠؛ لزم ان يكون الحق مؤثراً فى نفسه ومتأثراً وفاعلاً وقابلاً، وعلم الحق فى مشرب التوحيد وعند المحققين من اهل النظر عين ذاته فيكون جابراً ومجبوراً؛ فلم يكن ٣٠ واحداً من جميع الوجوه، فالاختيار الألمى انما هو بين الجبر والاختيار الفيدومين للناس، وانما معلوماته -سواء قدر وجوده او لم يقدر - مرتسمة ٤٠ فى عرصة عليه آثال وابداً؛ متعينة بصورة كل شئى على حده مرتبة ترتيباً ازلياً لا اكمل منه ٢ فى نفس الأمر وان حنى ذلك على الاكثرين - فالاولوية بين امرين يتوهم امكان وجود كل منها أثما هي بالمسبق الما المؤهم المتردد، واما فى نفس الامر فالواقع واجب وماعداه مستحيل الوجود - وان حكم المحجوب بامكانه - هذا ما قاله

۳/۹۲۶ فان قلت: قولنا: متى احب وكيف شاء مشعر بامكان ان يجب الواقع المعين، ولا يجبه وان يشائه؛ ولا يشائه وان يشائه بكيفية ٣ اخرى، وقد استدل في شرح الفرغاني للقصيدة بقوله تعالى: الم تر الى ربك كيف مد الظل - اى ظل التكوين على المكونات - ولو شاء لجعله ساكنا (٥٥ - الفرقان) ولم يحده، على ان الحق لو لم يشأ ايجاد العالم لم يظهر؛ وكان له ان لايشاء؛ فلا يظهر، وتحقيق النفحات لا يناسبه

٣/٦٢٥ قلت: ٥٠ قولهم: إن لم يشأ لم يقع صحيح، وقد وقع في الحديث: ما لم يشأ لم

١٠ استفهام انكارى - ش ٢٠ اى يكون العلم هو الجابر - ش ٣٠ اى فلوكان كما قبل فلم يكن واحداً ... الى اخره - ش ٣٠ قبل واما الجواب التحقيق فهو ماسيأتي نقلاً عن النفحات بان للحق نسبتين: نسبة الوحدة ... الى آخره - ش

١- ترديد \_ النفحات ٢- ازلاً ابدأ مرتبة ترتيباً لا اكمل منه - ل ٣- كيفية - ط

### ٢٤٠/مصباح الانس

يكن، ولكن صدق الشرطية لايقتضى صدق المقدم او امكانه؛ فلاينافيه قاعدة الايجاب -فضلا عن الاختيار الجازم المذكور - فقولهم في الايجاد الكلى للعام: كان له ان لايشاء فلايظهر، اما لنفي الجبر المتوهم للعقول الضعيفة واما لانه سبحانه باعتبار ذاته الاحدية غنى عن العالمين، ثم لو سلم مثل اختيار العباد في الجزئيات في حقه سبحانه؛ فذلك باعتبار تعلقه سبحانه بالعالم وظهور آثاره في المظاهر الجزئية واضافة اوصافهم اليه كما ذكر، ولا يبعد ان يحمل كلامنا ١٠ ههنا على ذلك.

٣/٦٢٦ اما تحقيق النفحات؛ فيكون عدم الجبر بنسبة وحدته الصرفة وغناه التام عن العالمين؛ ويكون جزم الاختيار لاحدية امره الكامل وجزم علمه الشامل.

٣/٦٢٧ وتحقيق الفرق بين الاعتبارين ما اشار الشيخ قدس سره فيها ٢٠: ان للحق نسبتين: نسبة الوحدة الصرفة ولبيانها ٢٠: ان الله غنى عن العالمين (٩٧- آل عمران) ونسبة التعلق بالعالم وتعلق العالم به من كونه الها من حيث عض ذاته -

٣/٦٢٨ و لما كان التعلق والا يجاد عبارة عن نجليه سبحانه في الماهيات الغير الجعولة التي كانت مرايا لظهوره؛ ظهر الإنتيار في مختيات في المحوا المعوا التي مرايا لظهوره؛ ظهر الإنتيار في المحتيار يصح اضافته اليه؛ نسبوه على ما تعقلوه ١ في انفسهم، وانما يمكن اضافة هذا النوع من الاختيار الى الحق من وجهين اخرين:

۳/۹۲۹ احدهما من حيث مرتبة احدية جمعه القاضي بان له سبحانه كهالاً يستوعب كل وصف وتقبل من كل حاكم عليه في كل مرتبة ٢ كل حكم، لانه المعنى الحيط بكل كلمة وحرف ومظروف وظرف وكل ظاهر وباطن نسى او صرف.

٣/٦٣٠ والثاني ان نسبة الماهيات الغير الجعولة الى نوره الوجودي نسبة المرايا الى ماينطبع فيها، ومن شأن المتجلي ان يظهر بحسب الجلي لابحسبه، فاذا تجلي الحق في امر ما او

١٥ قول المصنف: ولكن كل ذلك متى احب وكيف شاء - ق ٢٠ - ص: ١٨١ى في النفحات.
 ٣٠ ولسانها - ن - ع - النفحات - ل - فهذا الاعتبار صدر (صدق) الشرطية - ق ١٤٠ اى الاختيار - ق ١ - نسبوه اليه سبحانه على نحو ما تعقلوه «النفحات» ٢ - مرتبة وحال - ط - حاكم عليه بكل لسان في كل مرتبة وحال كل حكم «النفحات»

حضرة او عالم لزمه احكامه وامكن ان ينسب اليه سبحانه اوصافه، لكن لامطلقا؛ بل من حيث ذاته، بل من حيث ١ نجليه في ماتجلي فيه تم كلامه.

٣/٦٣١ ثم نقول: لما تحقق في امهات الاصول ان الحق سبحانه في كل متعين - مع انه قابل لاحكامه - مطلق وغير متعين في نفسه، بل قد مر ان جميع الموجودات كصورة واحدة مفصلة لذلك المطلق الموجود بنفسه الغير المنحصر في شئي منه:

الاطلاق والتقييد او نسبتي الوحدة الصرفة والكثرة المظهرية او نسبتي حضرتي الوجوب والامكان كيف قلت - لاغيره ١٥ - اذ هو الذي يظهر في صور شئونه واحواله - في حال والامكان كيف قلت - لاغيره ١٥ - اذ هو الذي يظهر في صور شئونه واحواله - في حال كونه مظهراً لغيب ذاته - بكال وحدته واطلاقه، والحكمان كليان متضادان لان لازمها الغني والافتقار؛ وتنافي اللازمين ملزوم تنافي اللزومين، لكن التضاد حكم الخصوصية بالقيد او بعدمه كما مرّ، قالمزه عنها قابل لما وقد له لما بذاته بعني انه لابامر زائد، وان كان حصول احدهما وهو حكم الاطلاق باحديثه؛ والاخر وهو حكم التقييد بواحديثه ٢٠، اي بواسطة الحقائق الكونية للتأثر والنسب الاسمائية الالهية للتأثير، كما ان قابلية الانسان لم المرين مختلفين جماً بالفعل وشمولاً متحققاً، فهو الغائب الحاضر والوارد الصادر والاول الاخر والباطن الظاهر، وعلى هذا فله من جهة جمعه بينها احكام:

٣/٦٣٣ الاول: اذا شاء مشيئة ذاتية ظهر في كل صورة وان لم يشألم يظهر، وقد مز تحقيق معناه بوجوهه ٣.

٣/٦٣٤ التاني تشخصه ؛ بصورة لاتنافي اتصافه بسائر الصفات من حيث كماله

\* 1- اى هو القابل لاغيره \_ ق \* 7 - قوله: وان كان حصول احدهما .... الى آخره، بل الاطلاق والتقييد والاولية والاخرية والظاهرية والباطنية والغائبية والحاضرية كلها بحيثية واحدة بحسب مقام الجمعية الالهية والبرزخية الكلية الذاتية واما مقام الاحدية فليس فيه الا اعتبار الاسماء الذاتية التي ليس الاطلاق المضاد للتقييد والباطن المقابل للظاهر منها - خ

١- المطلقاً من حيث ذاته بل من حيث - ط - النفحات - ل ٢ - وجصولها تدوينة - ل ٣ - بوجوه - ل
 ٤- لتشخصه - ط - ن - ع

٢٤٢/ مصباح الانس

الاصلى وجوده اللذاتي وعزته الاحدية وقدسه الاطلاق

٣٣٥/٣ النالث: لاينافى ظهوره بقيود الاشياء واظهار تعينه وتقيده بها ٢ وباحكامها؟ علوه من حيث هو مرتبته واطلاقه عن كل القيود وغناه بذاته عن جميع اوصاف الموجود، بل هو مبحانه المحيط بجميع الحقائق سواء تماثلت او تخالفت، اذا تعينت ٣ اول تعينها في انفسها، اى لبعضها بعضاً - ٤ لا بالنسبة الى الحق فقط – حدثت النشأة الروحانية. قال عليه وآله السلام: الارواح جنود مجندة فما تعارف منها – اى تماثل او تخالف فتناسب – اثتلف، السلام: الارواح جنود مجندة فما تعارف منها – اى تماثل او تخالف فتناسب اثتلف، وماتناكر – اى تباين – اختلف، لان الاحدية الجمعية التي هي المصححة للوجود ثمرة مناسبة المركبات، فعند عدم المناسبة وحصول المباينة لا يحصل تلك الاحدية، فلا يحصل وجود المركب.

۳/٦٣٦ الرابع: ان تجليه الوجودي الذي هو التخليق سبب ظهور الاثار الحقيقية ٥ للحقائق؛ وتدليه الاسمائي الذي هو التريق سبب دور ٦ البركات على الحقائق ٧، وكل ذلك من حيث اسمائه الباسط والمبدىء وغوصا كالخالق والبارىء والمصور بما يدل على انبساط الوجود ودور كالاتم اما رفع حكم تدليه فضم الخفاء وانعدام الموجودات كل ذلك باسميه القابض الى نفسه والمعيد اليه وغوهما مما يدل على تقلصه وطلب منبعه الاحدى.

۱۳/۹۳۷ الخامس: ان ۸ تعالی ۱۰ عن التقیید والتنزل بعزه و غناه الذاتی کان غفوراً ۲۰ ای ساتراً للحقائق لاستهلاك ۱ اعیان الاغیار ۱۰ فی احدیته، وهذا منبع صفاته الجلالیة، وان احب ان یعرف دنا وظهر فیما شاء کیف شاء کها مر تحقیقه باعتباراته – اعنی بمشیئته الذاتیة او الحضییة او المظهریة – و کان و دوداً بالود الاصلی والمیل الاولی الالی ثم بالمیل الحمعی او المظهری، وهذا منبع صفاته الجهائیة.

#1- فعل الشرط - ق به ٢ - جزاء الشرط - ق

١- وجوبه - ن - ع - ووجوده - ل ٢ - تعيينه بها - ط - ن - ع - ل ٣ - او تخالفت، ممكنة الاجتاع فتألفت او تنافرت و تباينت فتخلفت لامتناع اجتاعها، فلان الحقائق اذا تعينت - ل ٤ - اى تميز بعضها - ن - ط - ع ٩ - الحفية - ن - ع ٩ - الحلائق - ن - ع ٩ - الحفية - ن - ع ٩ - الحلائق - ن - ع ٩ - الحملائق - ن - ع ٩ - الحملائق - ن - ط - ل ٩ - شرطية - ق - أنه تعالى - ط ٩ - بالاستهلاك - ن - ط ١ - الاعيان والاغيار - ن - ط - ل

٣/٦٣٨علم ان المقصود هيهنا لايتحقق حق تحققه الا باشارة وجيزة الى حقيقة المحبة اللهية والكونية وشمول حكم الالهية واقسامها.

حيث الاجتاع الاسمائي بالتوجه الذاتي، وهذا الطلب حال ذاتي للاسماء لا لموجب خارجي، حيث الاجتاع الاسمائي بالتوجه الذاتي، وهذا الطلب حال ذاتي للاسماء لا لموجب خارجي، اذ لاخارج ثمة؛ وهو ٢٥ الميل الالمي المعنوى بحركة غيبية ١ من احدى الحقائق الاسمائية الاصلبة ٢ بقوة النسبة الجامعة ٣٠ لظمهور ٥٠ حكم الاتصال بين سائرها ٥٠ ليظهر صورة جلتها؛ ويظهر الحق من حيث تعينه في المرتبة الجامعة لها من غيبه، وذلك الميل ٥٠ هو الارادة؛ والتعلق الحاصل من النسبة الجامعة المظهر ٢٠ حكم الميل من احدى الحقائق في الكل هو باعث المحبة المتعلقة بكال الجلاء والاستجلاء المتوقف حصوله على الظمهور في الكل هو باعث المحبة الميل هو المنبه عليه في سر الاولية ب«احببت ان اعرف» ومتعلق ضميره النسبة الربية ٣ بصفة الطلب للمربوب عوجب تضايفها، والصورة الظاهرة لنفسها من ذلك الاجتاع الاول الاسمافي صورة الرحن والتجلي من الله مسمى الاسماء ومرتبة التجلي من ذلك الاجتاع الاول الاسمافي صورة الرحن والتجلي من الله مسمى الاسماء ومرتبة التجلي هو حقيقة الحقائق؛ وفي التحقيق هي الرتبة الإنسانية الكاملة المساة بحضرة احدية الجمع، هذا كلام الشيخ قدس سره.

۳/۱٤٠ واما مراتبها واقسامها فاذكره الفرغاني في شرح القصيدة من ان الحب بموجب حكم فاحببت ان اعرف .... الحديث، هو الاصل في كل توجه الى كل امر كان ما كان \_ من اى متوجه ١٨٠ يكون \_ على ان الافعال كلما منسوبة الى الحق و مخلوقة له على الاعتقاد الصحيح المطابق لكشف الصريح.

٣/٦٤١ ولما كانت الحبة حكم المناسبة ومابه الاتحاد بين الحب والمحبوب والمناسبات

\*1-فى الاصل السادس من الفصل الاول من الباب-ق \*٢-اى الطلب الاول الالى من حضرة الجمع والوجود-ش \*٣-اى الطلب الاول الالى من حضرة الجمع والوجود-ش \*٣-المحقائق، اذ القوة بحسب الجمعية-ش \*٤-اى لظهور صورة جلة الحقائق التى هى حكم الاتصال والاجتاع-ش \*٥-اى بين جميع حقائقها-ش \*٣-المذكور المنسوب الى الاسماء الذاتبة المعبر عنه بالاقتضاء الاحدى-ق \*٧-صفة التعلق-ش \*٨-حق او خلق-ق

١-غيبية اقتضائية - ط ٢- الاسمائية الذاتية - ط ٣- الربانية - ن - ط ٤- الكمالية - ل

#### ٤٤٤/مصباح الانس

منحصرة في خسة اقسام؛ كانت اقسام الحبة ايضاً خسة؛ لكن مرجعها الى القسمين المذكورين في ابيات الصديقة الصغرى الرابعة العدوية:

> احبك حبين: حب الهوى وحباً لانك اهل لذاكا فاما الذى هوحب الهوى فذكرك في السرّحتي اراكا و اما الذى انت اهل له فشغلي بذكرك عمن سواكا فلا الحمد في ذا ولاذاك لي

۳/۹٤۲ اقول- ان ۱ المحبة الذاتية التي هي حكم المناسبة الذاتية التي لا يعلم سببها واصلها ذكرك ۲ اياى في عالم السرّ الذي هو عالم الحقائق وحضرة المعانى بالتوجه الحي لطلب الظهور والاظهار والدروج في مدارج الانوار حتى ترتب عليه شهودك نفسك في مظهري بعينك في مظهري .

٣/٦٤٣ والمحبة الصفاتية ٣ : ألك اشعلتي بذكرك عمن سواك من الاغيار لطلب وصول الاصول الاسمائية والعروج الى معارج الاسرار لتكون انت الذاكر والمذكور بكل من فنون الاذكار، فلك الحمد اولة والحرة وقلة وجلة

٣/٦٤٤ ثم قال: ١٠ وجه الحصر في الاقسام الخمسة: ان هذه النسبة المسهاة بالمحبة ان كانت ناشئة من عين ذات المحب والمحبوب بلا اعتبار معني او صفة زائدة؛ فهي مناسبة وعبة ذائية، وان كانت ناشئة من الذات من حيث اعتبار معني او صفة:

٣/٦٤٥ قاما أن يتعدى أثر ذلك المعنى أو الصفة إلى الغير وهي الفعلية - كما بين الكاتب ومكتوبه أولاً-

٣/٦٤٦ فاما ان لايكون لذلك المعنى ثبات ودوام فيا ظهر فيه؛ فهى الحالية - كما يظهر في حال الوجد والسماع بن شخصين - ويخنى بانتهاء تلك الحالة، او يكون له دوام يظهر في حال الوجد والسماع بن شخصين - ويخنى بانتهاء تلك الحالة، او يكون له دوام ما الرتبة ظاهراً و غالباً حال تحقق النسبة الحبية؛ فهى

۱۵-۱۵: الفرغاني.

١-اى-ن-ع-ل ٢-سبها ذكرك-ط-ن-ع ٣-لك-ن-ع

المرتبية، كما بين مؤمن ومؤمن من جهة الايمان؛ ومنهم المتحابون في الله؛ والا فنهى الحبة الصفاتية كسائر التعلقات الحبية.

٣/٦٤٨ ولما كان الحال والفعل والمرتبة راجعة الى الصفات؛ كان اصلمها صفاتية؛ فانحصرت الحبة فى قسمين ١: ذاتية وصفاتية، الا ان الفعل اشدخصوصية بالصفة لابتناء صفة ١٠ التكوين عليه، لذا قد يفرز قسماً ثالثاً؛ ويكون تقسيم الحبة مثلثاً كتقسيم التجلى. هذا كلامه.

٣/٦٤٩ فاعلم ان المذكورة في الابيات هي القسان:

١٥٠/٣/١٧ول: الذاتية، اى التي في مرتبة الاحدية؛ وهي لايوصف ولايرسم، بل هي
 عين الذات غير ممتازة عنها كسائر الحقائق الاصلية ومنها ٢ قيل:

تعالى العشق عن هم الرجال وعن وصف التفرق والوصال متى ماجل شئى عن خيال يهم عن الاحاطة والمشال

٣/٦٥١ وقد قال صلى الله عليه و آله: تفكروا في آلاء الله ولاتتفكروا في ذات الله ٣٠

٣/٩٥٧ والنانى الصفاتية، اى الاسلنية فى حضراة الواحدية وهى متميزة عن الذات امتيازاً نسبيا كسائر الصفات، ولكن أمن الوجدانيات ليس ماذكره القوم فى تعريفانهم الا تنبيهات بلوازمها او ببعض اعتبارانها، كقول بعض الحكماء: ابنهاج بتصور حضور ماهو كال للمدرك، فان الابنهاج لازمها - لامطلقا - بل عند تصور الحبوب، وقول بعضهم: عمى الحب عن عيوب الحبوب؛ وهو لازم يختص بالحبة الكونية. وقال الحسين الحلاج: صفة سر مدية وعناية ازلية. وقال عمر بن عنان الكى: سر اودعه الله فى قلوب الخلصين.

٣/٦٥٣ والقولان للمحبة الالهية ومع ٢٠ ذلك فالاولى ان يقسم الى الالهية التي هي الذاتية أو الصفاتية باقسامها الاربعة؛ والى الكونية التي تسمى الاثارية التي هي في الحقيقة لمكونها كها قال:

١- واثر صفة الفعل اظهر وابين في المفعولات من غيرها من الصفات، حتى ان اغلب الاسماء الالحية ظهرت بهذه الصور المثلثة: اسماء ذات وصفات وافعال، ولذاقد يفرز ... الى اخره - ش \*٢ - اى مع كون المحبة وجدانية - ق ١- القسمين - ل ٢ - فيها - ن - ع - ل ٣ - ولا تفكر وافي الله - ط - ل ٤ - الصفاتية الاسمائية - ط - ل ٥ - تفريعاتهم - ط ٢ - تصور حضور محبوب - ط - ل

ولكل ذى قلب اليك تشوق كل لحسنك في الحقيقة يعشق كلالجهات لشمس حسنك مشرق يا واهب الحسن البديم لاهله ٣/٩٥٤ وقال ابن فارض :

وكل مليح حسنه من جالما معار له بل حسن كل مليحة

٣/٦٥٥ الكونية ان تعلقت بذات الحق الذى هو منبع الكالات؛ فالحب هو العارف الكامل المكل، وان تعلقت بالاثار من حيث انها اسمائه وصفاته؛ فالحب هو العارف المشاهد لجهال الحق في المظاهر الخلقية، اذ النكاح الصورى مظهر للنكاح الروحاني الذى هو مظهر النكاح الاسمائي. وان تعلقت بالاثار من حيث اعيانها - والاعيان اغيار - فالحب محجوب، ومن هذه الجمهة يذم صاحبها ويترك ١ في المراتب البهيمية - بخلاف قوله صلى الله عليه و آله: حبب الى من دنياكم ثلاث الطيب والنساء ... الحديث ...

٣/٦٥٦ ثم اعلم ان اعلى مراتب الحبة الاثارية ماكانت بين الارواح العالية وهم الملائكة المقربون، ثم ما كانت بين النفوس الساوية والاملاك الطبيعية الغير العنصرية والعنصرية ثم ماكانت بين النفوس الناطقة بحكم الناسبات الروحانية ثم مابين ملكوت الموجودات العنصرية مختفية كانت كما في الجادات أو ظاهرة كما في الحيوانات، فما في الوجود شئي الا وله عشق وعبة، لان لكل كمالاً هو عبوبه، ولان التجلي لايتكرر، كأن كل كمالاً خالصاً ٢ له؛ وجميع الكمالات في الحقيقة لله تعالى.

۳/۹۰۷ واعلم ان من القواعد المفيدة معرفتها هيه ناماذكره الشيخ قدس سره في مفتاح الغيب:
انه لا يطلب شئى غيره دون مناسبة وهي امر جامع بينها يشتركان فيه اشتراكاً يوجب رفع
الامتياز - لا مطلقاً - بل من جهة ما يضاهي به كل منها ذلك الامر الجامع ومن حيث يشتركان
فيه، ولكل مناسبة ثابتة بين طالب و مطلوب رقيقة ١٠٠ بينها هي مجرى حكمها ٢٠ وصورته ٣٠

٣٠- مبتداء خبره قوله: ولكل مناسبة - ش ٣٠- وهذا أيضاً من الجذبة الالهية في الحضرة الاسمائية للعين النابتة للسالك الموجبة للجذبة الملكية، ما اصابك من حسنة فن الله - خ ٣٠- قوله: وصورته بالجر عطف على حكمها والضمير يرجع الى الحكم، أي عجرى صورة الحكم، أو بالرفع عطف على المجرى والتضمير يرجعه مداو بالرفع عطف على المجرى والتضمير يرجعه ١٠- ينزل - ن - ع - ل ٢٠- خاصا - ط - ن - ع

ويحدث ا تارة من احد الطرفين واخرى من كليها، فن طرف العبد مع الحق يسمى توجهاً بالسير والسلوك نحو الحق في زعم السالك او ١٠ نحو مايكون منه ٢٠، ومن جهة الحق يسمى تدلياً وتنزلاً بتحبب واجابة.

منازلة، فان لم يكن في الوسط فالى اى الجهتين كأن كل منها عبا وعبوباً، ويسمى هذا اللقاء منازلة، فان لم يكن في الوسط فالى اى الجهتين كان اقرب حكم لصاحبه بالاولية في مرتبة المحبوبية وبالاخرية في مرتبة المحبية، سواء كان هذا الامر بين المخلوقين او بين حق وخلق. المحبوبية وبالاخرية في مرتبة المحبية، سواء كان هذا الامر بين المخلوقين او بين حق وخلق. ١٨-٣٥ قان كان الى ٣٠ السالك اقرب يسمى بالتنزل ٢.

١٦٦٠ وان حصل اللقاء بعد تجاوزه ٣ المرتبة ٤ الوسطية يسمى في حق العبد بالتدانى ١٠٤ وفي حق الرب بالتدلى، والمقصود من الاجتاع هو ظهور الكمال المتوقف الحصول على ذلك٤ ولايتم ١٠٠ الا بحركة حبية معنوية لا لحاق فرع بالميل ١٠٠ و تكيل ٧٠ كل بجزء

٣/٦٦١ وقال ايضاً: وللمحبة اسماء ونعوت أخرى: ٥ كالعشق والهوى والارادة ونحو ذلك وكلها يرجع الى حقيقة واحد، والاحتلاف راجع الى اعتبارات نسبية هي رقائق للمحبة تتعين بحسب احوال الحبين والبيعة الماتية عم كلامعة

٣/٦٦٢ اذا تحققت هذا فنقول: كل من الابداء والاعادة مبنى على الميل؛ اما للبسط والدروج ٦ واما للقبض والعروج، وقد يسمى كل منها عروجاً ويسميان معراج التركيب ومعراج التحليل:

٣/٦٦٣ فالاول ميل الظهور والاظهار ليكمل مقتضى نورانية الانوار. ٣/٦٦٤ والثاني ميل الجزئي ٧الي كله - اي الفرع الي اصله والمقيد الي مطلقه - لذلك

- الى الحكم ايضاً، اى ثلك الرابطة تكون مظهراً لحكم المناسبة، تدبر - ش 1- عطف على نحو الحق - ش بي ٧- اى من الحق وهو الشجليات والقربات ونحو ذلك - ش بي ٣- اى الالتقاء، فالتوجه بالسبر والسلوك فى رتبة العبد السالك يسمى بالمنزل مالم يقع الالتقاء فى الوسط، فالالتقاء فى المنزل هو تنزل من الحق الى عبده، نظير العروج للعبد - ش بي ٤- اى التقرب - ق بي ٥- اى الاجتاع - ش بي ٢- اذا كان من طرف العبد - ش بي ٧- اى تكيل حقيقة الحقائق الجامعة بظهور كل جزء منها - ش

۱-تجذب-ن-ع-ل ۲-بالمنزل-ن-ع ۳-تجاوز-ط-ل ۱-الرتبة-ل ۵-آخر-ط-ل ۲-والدرج-ط ۷-الجزء-ل قلنا: بالمحبة يبدى الكائنات من جهة كونه محبا بالمحبة الجالية المعبر عنها بـ: احببت ان اعرف، و: ماخلقت الجن والانس الا ليعبدون (٥٦-الذاريات) اى: ليعرفونى، و تلك الحبة بعينها تبديد للكائنات، اى تعرفه لهم بالكالات الاسمائية المقتضية لمعرفة الذات بها، و ايضاً بالحبة من جهة كونه سبحانه محباً بالحبة الذاتية الجلالية ومحبوباً للمستكلين المتوجهين اليه بنسب اسمائه وصفاته يعيدما ابداه، فلاختصاص الحيوة بالضرورة وانقسام الموت الى الضرورى والاختيارى على ماقال صلى الله عليه و آله: موتوا قبل ان موتوا، خص الابداء بمحبته ٢ وعلق الاعادة بكلا الامرين - اعنى الحبية والحبوبية - ولكون الاعادة بالحبة الجلالية شملت كل شئى كها قال تعالى: كل شئى هالك الا وجهه ولكون الاعادة بالحبة الجلالية شملت كل شئى كها قال تعالى: كل شئى هالك الا وجهه (٨٨-القصص) قال:

الاكل شئى ما خلا الله بياطان وكمل نمعيم لا محالمة زائسل ٣/٦٦٥ وذلك لان كل شئى مقبور تحت قرة بطشه لقوة فعله وضعف المنفعل،

۳/۱۹۹۳ منقول: ومظهر قدرته العامه الانجادية و آلة حكمته التي في افعاله ١ العادية لا في مطلق افعاله كما في خلق العربي والإرواح العالمية او التي آليتها ٤ يجرى سنته تعالى على الفعل بالمظاهر لالعجزه عن التأثير بدونها، كما في العباد، فني ١٠ على الاول لبيان على الالة وعلى الثانى ٢٠ لبيان سبب توسطها كما في قوله تعالى: ولكم في القصاص حيوة (١٧٩-البقرة) ومحل ظهور سرّ القبض والبسط، كما جمع بينها بعد قوله تعالى: تولج الليل في النهار وتولج النهار في الليل - في قوله تعالى - تخرج الحي من الميت وتخرج الميت من الحي وتولج النهار في الليل والاخفاء؛ وعليه بناء الايلاجين و سرّ الغيب والشهادة، ولذلك يظهر غيب البعض وشهادة البعض بسرّه الدّوري، وسرّ الكشف والحجاب الصوري

١- اى لفظة «ف» فى قوله: فى فعله، على المعنى الاول، اى فى افعاله العادية لافى مطلق افعاله كما فى خلق العرش ....
 الى اخره، لبيان محل الالة، ويحتمل ان يكون لفظة «ف» للسببية كما فى قوله: ولكم فى القصاص حيوة، فعناه حيث في القصاص حيوة، فعناه حيث في القادة و كته التي آليتها بجرى سنته على الفعل بالمظاهر الالعجزه عن التأثير بدونها، والى هذا اشير بقوله: وعلى الثانى، اى قوله: او التي آليتها .... الى آخره، لبيان سبب توسطها، اى توسط الالة، تدبر ~ش على ٢- اى قوله: او التي آليتها بجرى سنته - ش

١- فله - ط - فلا اختصاص - ن - ط ٢ - بمحبية وعلق - ط ٣ ـ فعله «المفتاح» ٤ - اليها - ن - ط

النسبى ١، لذلك يترتب على الليل والنهار غلبة النوم واليقظة لا الحجاب المعنوى، لان الرؤيا الصادقة حقه ٢ عقلاً وشرعاً وكشفاً؛ وخلاف المعتزلة لاعبرة به؛ وذلك المظهر والالة هو الذي يفعل به الحق سبحانه ماذكر لامطلقا، كما في خلق العرش هو العرش المجيد، وانما وصف بالجيد لان الجد في صفات الله العظمة ٣ الفعلية، والعرش مظهر الافعال العادية حيث قال تعالى: الرحن على العرش استوى (٥- طه) والرحانية كما مر صورة الوجود من حيث ظهوره لنفسه الذي هو الايجاد، فيوصف بوصف الظاهر فيه.

٣/٦٦٧ ومن هنا يعلم أن افعال الحق سبحانه قسان: احدهما سببية منوطة بالآلة؛ وهي المختصة بما يسمى جرى العادة الداخلة من الكائنات تحت انتظام الاسباب والمسببات ويبتنى عليه العلوم العادية ويزعم انها قطعية لقوله تعالى: ولن تجد لسنة الله تبديلا (٦٢-الاحزاب) وهو صحيح فيا اذا علم انها سببية عادية وليست من القسم الثانى الغير المنوطة بالاسباب والوسائط، وهى الافعال التي تحصل بالوجه الخاص لكل موجود الى الحق تعالى؛ الذي اطلع عليه المحققون، لذا لا تضبطه المقول.

٣/٦٦٨ ومنه مايسمونه بالخاصة المحروم عن معرفة سببه، كجذب المغناطيس المحديد وخواص الاحجار وغيرها، وهذا الفعل هو الختص بخلق نفوس الاسباب والالات وبالامور الكشفية الخارقة للعادات المساة بالمعجزات والكرامات، ولان الافعال السببية من الابداء والاعادة وغير ذلك مما تريد منوطة بالعرش المجيد

٣/٦٦٩ قال سبحانه عبدياً سرّ هذا الامر: لمن كان له قلب - يعقل لا لمن لهم قلوب لا يعقلون بها - او لمن القى السمع - لساع يقبل الحق لا لمن لهم اذ ان لا يسمعون بها - وهو شهيد (٣٧ - ق) - حاضر لما يسمعه غير غافل ولامغفل - قال: ان بطش ربك لشديد (١٠ - البروج) لما مرّ من قهره كل شئى لقوته سبحانه وضعف ذلك؛ انه هو يبدىء ويعيد وهو الغفور الودود (١٣ - ١٤ - البروج) بالمعانى السابقة، ذو العرش المجيد (١٥ - البروج) الذى هو آلة بطشه الشديد

١-السبي-ن-ع-ل ٢-حقة-ط ٣-عظمته-ن-ع-ل

۳/٦٧٠ فان قلت: اى حاجة الى ١ الالة؟ لما صح له ان يفعل بـلا آلـة - كما لـنفس الالة- قال تعالى: فعال لمايريد (١٦-البروج) اى في ٢ مرتبتي الاطلاق والتقييد؟

٣/٦٧١ قلت: اذ ارادته تابع العلمه وحكمته، ومقتضى حكمته ان يضع كل شئى فى موضعه ويعطى كلاً من نسبتى الوحدة والكثرة مايقتضيه، وكما يقتضى حكته لوحدته الاطلاقية الذاتية ان يكون مايصدر عنه بلاواسطة واحداً؛ ومايصدر بواسطة ذلك الواحد ان يغلب عليه جهة الكثرة، كذلك يقتضى ان يغلب عليه جهة الكثرة، كذلك يقتضى ان لايصدر عنه الكثرة الا ؛ بالالات والوسائط، اما من حيث وحدة عينه الثابتة في مقام الوحدة الحقيقية فيجوز، فقوله تعالى: فعال لما يريد جواب لسثوال مقدر، علم انه يبدو من معرض معرفة هذا المهم المطلوب.

٣/٦٧٢ واعلم ان الموضع مناسب لنقل ماذكره الشيخ قدس سره في النفحات ٦ من فائدة خلق العرش في نفحة محتوية على بيان كيفية تلق امداد الحق وباي صفة يقبلها كل موجود مركب او بسيط؛ وسرّ البقاء والفناء والدوام والتناهي وغير ذلك،

حضرة الجمع والوجود، ولا يتقيد ^الامر منها ألى شئى ما الآبسر الاحدية ولا يؤثّر شئى فيا يضاده الجمع والوجود، ولا يتقيد ^الامر منها ألى شئى ما الآبسر الاحدية ولا يؤثّر شئى فيا يضاده من الوجه المضاد، فلا يتأتى لشئى قبول الاثر من الحضرة الوحدانية الجمعية الابوحدة يتصف بها وبها يتم الاستعداد لقبول اثره وبها يثبت المناسبة بينه وبين الامر والحضرة.

٣/٦٧٤ ولما كان العالم ظاهراً بصورة الكثرة ومنصبغاً بحكمها؛ جعل سبحانه الغالب على كرته، وماسوى ذلك من على كل شئى منه في كل آنٍ حكم احد الاشياء التي منها تركيب كثرته، وماسوى ذلك من اجزائه ان كان مركباً او قواه المعنوية ان كان بسيطاً يكون تابعاً لذلك الامر الغالب الذي جعله محلاً لنفوذ اقتداره وامره.

٣/٦٧٥ ولما ذكرنا في الانسان شاهدان: ظاهر؛ وهو غلبة احدى كيفياته وحكمها على باقي مامنه وتركبت ١ نشأته كالصفراء او ١٠ الحرارة او غيرهما، وباطن؛ وهو توحد ارادة

۱-له الی-ن-ع ۲-من-ط ۳-تابعة -ل ۱-الکثرة من حیث هی کثرة الا-ل ۵-لمعرفة -ن-ع-ل ۲-ص:۱۰۱ ۷-ص:۱۰۲ ۸-ینفذ-ن-ع-ل ۹-ترکب-ط-ترکیب-ل ۱۰-و-ط-ل القلب ومتعلقها في كل آنٍ من كل مريد، فإن القلب في الان الواحد لايسع الا امراً واحداً و إن كان من قوته إن يسع كل شئي يمكن ١ على سبيل التعاقب وبالتدريج، وبذلك امكنه دون غيره إن يسع الحق سبحانه.

٣/٦٧٦ ولما كانت الصور السفلية تابعة في الفعل للصور العلوية باذن الله تعالى وانه عبارة عن التمكين من اظهار ذلك الفعل، وعلم الحق سبحانه ازلا أن لكل فلك وكوكب وحضرة من الحضرات الساوية خواص مختلفة وقوى شتى؛ وكل حقيقة وقوة منها يطلب لسان الافتقار من ربها كها واظهار مابه يتم؛ ولن يكون ذلك الا بايجاد الحق ولن يحصل الايجاد الا بنفوذ الامر ولن ينفذ الامر حتى يتعين عمل نفوذ الاقتدار ويستعد للتأثير الالمى، ولن يحصل الاستعداد لشئى الا بمواجهة الحق بوصف وحداني.

فيه امره الاحدى وجعل من خواصه رد العرق المحيط وحدانى النعت والصورة والحركة واودع فيه امره الاحدى وجعل من خواصه رد العرزة الوجودية العلوية والسفلية من صفة الكثرة والاختلاف الى صورة ٢ الوحدة والائتلاف، فأ في تنفس من الانفاس ولا آن من الانات الا والامر الواحد المشار اليه بقوله تغالى: وما امرنا الا واحدة كلمح بالبصر (٥٠ -القمر) واصل من الحق الى جميع الموجودات بواسطة الحركة العرشية ليحصل الاستعداد لشئى لقبول ٤ ذلك الامر الوارد ٥ من الحق، فقسط كل موجود من كل حركة من حركاته ان يبق عليه حكم صفة الوحدة التى تلبس ٦ بها من الحركة المتقدمة، هكذا ينتهى ٧ الامر متصاعداً الى شيئية ثبوته ووحدته التى في علم الحق ازلاً وبها قبل الوجود اول بروزه من حضرة العلم.

٣/٩٧٨ من يتضمن ذلك الامداد الحاصل بواسطة الحركة العرشية فوائد جة: منها دوام التهيوء بالصفة الوحدانية لقبول الامر الالمى المفيد بقاء الصورة الوجودية، اذ العالم مفتقر بالذات في كل نفس الى الحق في ان يمده بالوجود الذي به بقاء عينه؛ والا فالعدم يطلبه في كل زمان بحكم امكانيته العدمية، فيقبل كل موجود بهذا الاعداد الامرى الواصل بالحركة العرشية نور التجلي الجمعي الاحدى الالمى الوجودي الى الاجل المسمّى للبعض ولا الى

۱-لکن-ن-ع-ل ۲-صفة «النفحات»-ل ۳-من «النفحات»-ل ۲-الاستعداد لقبول-ل ۵-الواحد-ط-ل ۲-تلتبس-ط ۷-هکذاحتی ینتهی-ل

اجل للبعض ١، ومتى قدر الحق فناء شئى ظهرت غلبة ٢ حكم الكثرة على الوصف الاحدى المستولى على ذات المركب، فانعدم وتفرق تركيبه وتلاشت كثرته لعدم الحافظ الواحد، وهذا هو السبب في ان الكافر وان عمل في الدنيا خيراً كثيراً لايجد ثمرة ذلك في الاخرة، بل غايته ان يجازى بها في الدنيا، فان الصور العملية ٣ ظهرت بواسطة الكثرة البدنية ؛ والاختلاف الطبيعي، فتى لم يصحبها من العامل روح قصد مستنداً ٥ الى توحيد الحق المعبود تلاشت، لانها نسب واعراض مفتقرة الى اصل احدى الحي يحفظها ويبقيها، وللاسم الحي القيوم في هذا المقام سلطنة عظيمة - هكذا رأيته في الخلوة - تم كلامه.

## وصل

ف بيان ان مبدئية ٦ الحق سبحانه والاحكام التفصيلية التى يعرف ويقع فيها الكلام باى اعتبار ثبتت ٧ للحق من اعتباري حقيقته من حيث هو ومر تبته التي هي الالوهية التي هي النسبة الجامعة للنسب الالحية والعلمية التي هي حقائق الكائنات

۳/۲۷۹ فنقول: الحق سيخافه من حيث حقيقته في حجاب عزه ٨، اعنى ٩ هويته الغيبية الاطلاقية اللاتعينية، لانسبة بينه وبين غيره، لان كل نسبة يقتضى تعيناً والمفروض فيه عدم التعين اصلا، فلا يمكن تحصيله الا التعين اصلا، فلا يمكن تحصيله الا التعين اصلا، فلا يمكن تحصيله الا بوجه جملى، وهو ١١ ان وراء ١٢ ما تعين امراً به ظهر كل متعين، لذا قال تعالى بلسان الارشاد: ويحذركم الله نفسه والله رؤف بالعباد (٣٠- آل عمران) وعليه نهى النبي صلى الله عليه و آله عن التفكر في ذات الله، ومن رأفة الله ان اختار راحتهم وحذرهم عن السعى في طلب ما لا يحصل.

٣/٦٨٠ أما بالاعتبار الثاني ١٠ وهو اعتبار مرتبته، فله ظهور في نسب علمه التي هي

١٥- والاعتبار الاول هو اعتبار حقيقته من حيث هو، وقد مرحكه في قوله: لانسبة بينه وبين غيره - ش
 ١- بل الى اجل قضائي كما قال تعالى: ثم قضى ... الاية (٢-الانعام) - ن - ط ٢- عليه - ل ٣- العلمية - ط ٢- بل الى اجل قضائي كما قال تعالى: ثم قضى ... الاية (٢-الانعام) - ن - ط - عليه - ل ٢- ثبت - ط - بشبت - ن ٢- الدنيوية - ط ٥- ثبت - ط - بشبت - ن ٢- غيرة - ل ١٠ - هو - ط - ل ٢٠ - ما وراء - ل ٨- غيرة - ل ١٠ - هو - ط - ل ٢٠ - ما وراء - ل ٨

حقائق الممكنات، فان صور النسب الاسمائية الالهية الحقائق التي هي النسب العلمية وصور الحقائق التي هي النسب العلمية الارواح وصور الارواح الاشباح؛ وللوجود نسبة الى كل منها بالعروض؛ وهي الموجودية، وبالظهور؛ وهي المظهرية، وله باعتبارها احكام؛ في معرفة تفصيلها ٢ معرفة حقائق الاشياء ولوازمها وتوابعها التي كلها شئون الحق.

٣/٦٨١ واما فيماوراء ذلك فالاعراب اعجام، لانه تقييد لمالاقيدله، والافصاح ايهام ٣، لانه تعيين وتنعيت لما لاتعين ولانعت له،

٣/٩٨٧ ثم اقول: لابد لتعيين المرتبة ٤ المبدئية من نقل عدة عبارات للشيخ قدس سر٥٠ بها يتحصل ذلك،

٣/٩٨٣ قال في النصوص ٥: غيب هوية الحق اشارة الى اطلاقه باعتبار اللاتعين ووحدته الحقيقية الماحية جيع ١ الاعتبارات، والإضافات عبارة عن تعقل الحق سبحانه نفسه بنفسه ٧ وادراكها ٨ لها من حيث تعين، وهذا التعين ١ وان كان يلى الاطلاق المشار اليه فانه بالنسبة الى تعين الحق في تعقل كل متعقل مطلق وانه اوسع التعينات وهو مشهود الكل وهو التجلى الذاق، ومبدئية الحق في تعقل كل متعقل مطلق والبدئية هي محتد الاعتبارات ومنبع النسب الظاهرة في الوجود والباطنة في عرصة التعقلات، والمقول ١٠ فيه انه وجود مطلق واحد واجب عبارة ١١ عن تعين الوجود في النسبة العلمية الذاتية الالهية

٣/٦٨٤ وقال في موضع اخر منه ١٢: التعين الاول بالذات مشتمل على الاسماء الذاتية التي هي مفاتيح الغيب، ومسمى الذات لايغاير اسمائها بوجه، واما الاسماء فيغاير ١٣ بعضها بعضاً ويتحد من حيث الذات الشاملة، والاحدية وصف التعين لا المطلق المعين، ومن حيثية هذه الاسماء باعتبار عدم مغايرة الذات ها نقول: ان الحق مؤثر بالذات والوحدانية ثابتة للحق باعتبار لازمه الذي هو العلم ولايغايره الا مغايرة نسبية وبه وفيه يتعين مرتبة الالوهية وغيرها من المراتب والمعلومات؛ وهو محتد الكثرة المعنوية ومشرعها،

۱-التي هي النسب العلمية ساقط من المخطوط و: -ل ۲-تفاصيلها -ط ۳-ابهام -ل ٤-مرتبة -ن -ع ٥-ص:١٧ ٦- لجميع «النصوص» ۷-تعقل الحق نفسه «النصوص» ٨-ادراكه -ل ٩-التعقل -ل ١٠-والمعقول فيه -ل ١١-هوعبارة «النصوص» ١٢-صناه ١٣-فيتغاير «النصوص» -ل

٣/٦٨٥ وقال في اول النصوص ١: نسبة الوحدة الى الحق والمبدئية والتأثير ونحو ذلك الما يصح وينضاف الى الحق باعتبار التعين، واول التعينات المتعقلة ٢ النسبة ٣ العلمية الذاتية؛ لكن باعتبار فيزها عن الذات، الامتياز ٤ النسبي لا الحقيق، وبواسطة النسبة العلمية الذاتية يتعقل ٥ وحدة الحق ووجوب وجوده ومبدئيته؛ وسيا من حيث علمه نفسه بنفسه في نفسه ؟؛ وان عين علمه بنفسه سبب لعلمه بكل شئي.

والاطلاق، ويل اعتبار الوحدة المذكورة اعتبار كون الحق يعلم نفسه بنفسه في نفسه؛ وهو والاطلاق، ويل اعتبار الوحدة المذكورة اعتبار كون الحق يعلم نفسه بنفسه في نفسه؛ وهو يتلو الاعتبار المتقدم المفيد تعقل الوحدة من كونها وحدة فحسب، فان الحاصل منه في التعقل ليس غير نفس المتعين ٨، لكنه بالفعل لا بالفرض التعقل، واعتبار كونه يعلم نفسه بنفسه في نفسه يفيد ٩ ويفتح باب الاعتبارات، وهذا عند المحققين مفتاح مفاتيح الغيب المشار اليها في الكتاب العزيز، وهذا الفياح عبارة عن التميز ١٠ النسي ١١ لا الحقيق كما توهمه من قال بزيادة الصفات؛ ولا باعتبار الاحديث اذ لانسبة للحق من تلك الحيثية ولاوصف من قال بزيادة الصفات؛ ولا باعتبار الاحديث الذلاحديث التي تلي الاطلاق الجمول الغير المتعين، لم، فللنسبة العلمية مقام الوحدانية النافية للاحديث التي تلي الاطلاق الجمول الغير المتعين، ومن حيث هذه النسبة العلمية بتعلق مبدئية الواجب وكونه واهب ١٢ الوجود ومنه ١٣ يتضاعف الاعتبارات.

٣/٦٨٧ فالحق متعقل في مرتبة هذا اللازم العلمي؛ سائر اللوازم الكلية التي اولها الفيض الوجودي المنبسط على جميع الممكنات ولوازم تلك اللوازم، هكذا متنازلة الى غير النهاية، واذا اعتبرت متصاعدة انتهت الى اللازم الاول المعبر عنه بالنسبة العلمية، وهذا التعقل الائمي ازلى ابدى على وثيرة واحدة والماهيات صورها، ثم تعقل الكثرة الاعتبارية في العملية باعتبارامتيازها عن الذات لا يقدح في وحدة العلم، فانها تعقلات متعينة ١٤

١-ص:٧ ٢-المتعلقة «النصوص» ٣-النسبية «النصوص» -ل ٤-بالامتياز -ل ٥-العلمية يتعقل «النصوص» -ل ٢-اعتبار ـط ـن ـع ـل يتعقل «النصوص» -ل ٩-اعتبار ـط ـن ـع ـل ٨-التعين -ن -ع -ل ١١ -عبارة عن النسبة العلمية المعلمية الذاتية الازلية الفعلية، لكن من حيث امتيازها عن الذات الامتياز النسبي -ل ٢١ - واجب -ن -ع ١٢ - متناهية -ن -ط - مبنية -ن -ع

من العلم فيه وهي من حيث تعقل الحق مستهلكة الكثرة في وحدته وشأنها حالتئذ شأنها ١، فالكثرة من حيث امتيازها بحقائقها، هذا نقل كلامه

٣/٦٨٨ اقول: المفهوم من هذه الكلمات أن أول الاعتبارات العرفانية كما عنون به في التفسير غيب هوية الحق واطلاقه اللاتعين؛ ولابحث عنه؛ أذ لاتعين له عقلاً ولاوهما الا باشارة اجالية سلبية، وقد مر في صدر الكتاب تحقيقه

جقيقة الحقائق وحضرة احدية الجمع، كما عنون به فى مفتاح الغيب وهو مقام التعين الاول المعنونة الحقائق وحضرة احدية الجمع، كما عنون به فى مفتاح الغيب وهو مقام التعين الاول المعنونة الذاتية التى لافرق بينه وبين ماقبله الا بالتعين الفعلى ٤- لا الفرض وعير عنه فى التفسير باعتبار علمه نفسه بنفسه وكونه هو لنفسه هو فحسب؛ من غير تعقل تعلق واعتبار حكم او تعين؛ ماعدا هذا الاعتبار الواحد المنف حكم عما سواه ومستندا لغنى والكمال الوجودى الذاتي والوحدة الحقيقية العرفة، وقوله صلى الله عليه و آله: كان الله ولاشئ معه؛ هو هذا، على أنه سيجئي أنه كثيراً ما يطلق حضرة احدية الجمع وحقيقة الحقائق على مطلق الوحدة الشاملة للاحدية والواحدة بطرفيا.

به ٣/٦٩ م اول التعينات المتعقلة كما عنون به في النصوص هو النسبة العلمية الذاتية؛ لكن باعتبار غيزها عن الذات النسبي لا احقيق ولا المعتبرة في الاحدية كما مرّ، وهذا هو مقام الواحدية والوحدانية والواجبية والواهبية والمبدئية للكائنات والمتعينات الظاهرة في الوجود والباطنة في عرضة التعقلات و والمحتبارات والمفتاحية لمفاتيح الغيب، وعبر عن هذه المرتبة في التفسير بمرتبة شهوده نفسه بنفسه في مرتبة ظاهريته الاولى وباسمائه الاصلية، وذلك اول مراتب الظهور بالنسبة الى الغيب الذاتي المطلق، وكل هذه التعينات من تعينات الظاهر ٧ بنفسه لنفسه قبل ان يظهر للغير عين او يظهر ٨ لمرتبته حكم، هذا كلامه.

٣/٦٩١ فبتقييده ٩ همهنا علم نفسه بنفسه بالشمهود في مرتبة ظاهريته ١٠ ، وهو مجمل

۱- شأنه – ن – ع – ل ۲ – المعنوية – ط ۳ – الممبر عنه – ن – ع – المنعوتة – ل ـ ۱ – العقلى – ك ۵ – التعلقات – ل ۲ – ظاهرية – ط ۷ – الظاهرة – ط ۸ – يبدو ـ ن ـ ع ـ ل ـ ۹ – فتقييده – ط – فيتنوع «النصوص» فبتقيده قدس سره – ل ـ ۱ – المرتبة الظاهرية – ط – ل

مافي الرسالة حصل التوفيق بين قوليه، وهذا هو المسمى بالتعين الثاني وحضرة الارتسام والمعاني كها سلف في كلام الفرغاني.

# الفصلالثاني

من التمهيد الجملي في تصحيح النسبة التي بينه سبحانه باعتبار اقسام اسماء الصفات وبين تكوين اعيان المكونات

عليه ١ ظهور وتعين عينى ٢ يجاكيه التعين العلمى ٣، فيختلف احكامه بحسب المراتب عليه ١ ظهور وتعين عينى ٢ يجاكيه التعين العلمى ٣، فيختلف احكامه بحسب المراتب الوجودية، ثم يستند كل ظهور وحكم الى مرتبة الهية وجعية اسمائية هي ربه ١٠ وبها يستند الى الاسم الجامع، ثم مطلق الاسماء ذو ثلاث مراتب كلية، لان الاسماء الافعالية التكوينية تستند الى الصفاتية المستندة الى الفاتية، ثم ينقسم الشهود الالحي – المترتب على الاقتران المذكور للاعيان الثابتة التي هي معلوماته قصورها مخلوقاته – الى شهود علمي في ذات سبحانه جميع مايلزم ذاته – شهود المفصل في الجمل ٢٠ والنخلة وتوابعها في النواة – والى شهود وجودي عياني فيا ميزعنه بتعينه فحسب، ٣٠ والى شهود علمي في الحضرة العلمية ١٠ شهود وجودي عياني فيا ميزعنه بتعينه فحسب، ٣٠ والى شهود علمي في الحضرة العلمية ١٠ لكل قابل له ٤ صلاحية ٥ لقبول التعين الوجودي وتوقفه على سبب او اسباب، وهو الشهود في حضرة الامكان، فانضبط مقصود الفصل في اربع مقامات:

١٠٤ - لان كل مرتبة خاصة ووجود عينى متعينة واقعة تحت تربية اسم من اسماء الله وقد تكون في تربية اسمين من اسمائه او اسماء، ولذا قال الشارح: وجعية اسمائية هي ربه، وبسبب استناد الموجود العيني بهذا الاسم الخاص يستند الى الاسم الالحي استناد هذا الاسم اليه – ق ٢٠- اى في المراتب المجمل اعنى الوجود الواجب، لا أن الاجمال حاصل في العلم، لان الاجمال في العلم عن نقصان العلم – بخلاف الوجود الوجود الواجب، لا أن الاجمال حاصل في العلم، لان الاجمال في العلم عن نقصان العلم – بخلاف الوجود – لان الاجمال فيه كماله وتماميته، لان الوجود كلما كان ابسط واجمل كان اشد – ق ٢٠٠ اى شهود المفصلاً بتفصيله العلمي لا المفصل مفصلاً بتفصيله العلمي لا الثباتي – ق

٠- على - ط ٢- غيبي - ن - ع ٣- العينى - ن - ع - العلمي العيني - ل ٤- قابل ما له - ط - ن - ع ٥- قابل من حيث صلاحية - ل

# المقامالاول

الكونية وتعينه بها ظهوراً يستلزم احكاماً شتى، ولتلك الاعيان الثابتة التى هى الحقائق العلمية الكونية وتعينه بها ظهوراً يستلزم احكاماً شتى، ولتلك الاحكام التابعة للحقائق صلاحية تعين وظهور ١٠ بالحق اما في بعض المراتب الوجودية كالاولية ١ والقرب التام لمن لا يتوقف قبوله الوجود على غيرالحق سبحانه، واما في جميع المراتب الوجودية - كالامكان الذاتي واحكامه - وهذا ٢٠ معنى ماحكيناه من لفظ الشيخ قدس سره مراراً من قوله: انت مراته ٣٠ وهو مرآة احوالك.

٣/٦٩٤ وقال الشيخ الكبير رضى الله عنه في الفص الادريسي ٢: هو العين الواحدة وهو العيون الكثيرة، والتعدد ليس الا من حكم الحل، والحل عين العين الثابتة؛ فيها يتنوع الحق في المجلى فيتفرع ٣ الاحكام عليه فيقبل كل حك، ومايحكم عليه الاعين ماتجلي فيه.

ه ٣/٦٩٥ قال الجندى في شرحه: يعنى النصاب العارف المحقق في المشهدين جيعاً عائدا الى العين الثابتة التي ظهر فيها الوجود الواحد التي المحسب الوطود المحتمدة فيه ٦ عسبها ايضاً، اذ لاخصوصية ٧ للوجود الحق، فهو حق كل حقيقة وبه تحققت الاعبان في حقائقها باحكامها وخصائصها واثارها.

٣/٦٩٦ اقول: يعلم منه ان ٨ احكام الاعيان تتعين بالوجود والاعيان تتحقق به.
٣/٦٩٧ اما ان الاعيان الثابتة تتعين بالوجود فلادلة عليه في عبارتي الشيخين، وذلك لان
الوجود الحق يتعين بالاعيان، فلو تعين الاعيان به من حيث هو دار فيكون تعين انفس الاعيان
اعنى تعينها العلمي العدمي - بذواتها، وان كان تعين الوجود بها لاظهوره، لانها عدمية.

\* 1- لان صلاحية هذا الظهور من احوال المحكوم عليه - لانفس المحكوم عليه - فهذه المراتبة الالهية كانت لاحوال العبد هو الظهور في المراتب ومراتبة العبد له، لانه الظاهر في جيم المراتب المتعينة - ق \* 7- اي الظهور في المراتب ق \* 7- باعتبار الظهور في المراتب، كما ان الحق مظهر في جيم المراتب ق \* 1- كالاولوية - ط - ن - ع \* 7 - ص: ٧٨ \* - فتنوع «الفصوص، ص: ٧٠» - ل ٤ - زيادة علم «الجندي - ص: ٢٠» هم الواحد الحق سبحانه - ل \* 1 - فيها - ن - ل \* اذ لاحيثية ولاخصوصية «الجندي» \* ٨ - فعلم أن - ل

٣/٦٩٨ واما صلاحية تعين الاحكام به فليست من حيث هوهو، اذليس له الاظهار، بل من حيث تعينه سبحانه في مراتبه الحاصلة من الحقائق المرتبة، ولذا قال الشيخ الكبير رضى الله عنه: فيها يتنوع الحق في المجلى فتتنوع الاحكام عليه، واوضح ذلك في الشرح بقوله: اوظهرت الاعيان فيه ١ بحسبها، اى لابحسبه، غير ان اسناد الشارح الظهور الى الاعيان انما هو من بعض الوجوه والاعتبارات؛ لما مر من نصوص الشيخ قدس سره: ان الاعيان لم تظهر ولا تظهر ابداً، وهو الموافق للفظ مفتاح الغيب هنا انه لم يستند الى الاعيان او احكامها الظهور، بل اسند ٢ الى الاحكام صلاحية التعين بالوجود الحق، فالظهور ليس الا للحق واما ما للحقائق او المراتب، فالتعين ليس الا اما للوجود واما للاحكام بتوسط تعينه، لذا قال: انت مراته وهو مرة احوالك، فان تعين المنتقش في المراة ليس الا بحسبها كما مــــر، وانما زدنا الصلاحية في طرف الاحكام اشعاراً بقاللتها بخلاف طرف الوجود الحق سبحانه، فانه فاعل.

٣/٦٩٩ تقول: والمراتب الوجدية أو الاعيان بحسبها تنقسم بنحو من القسمة قسمين: قسم لاحكم للامكان فيه الامن وجدوا حدائ من جهة حقيقته الامكانية فلايتوقف قبوله الوجود من موجده على مرطعية التي من حاله والالتعدد حكم امكانه بالواسطة، فمن احكام هذا القسم ان له الاولية ؛ الوجودية والقرب التام من الحق سبحانه في حضرة الاحدية، والدوام بحسب دوامه سبحانه كما مر، ويختص به ١٥ من الارواح الملكية اثنان ومن الروحانيات البشرية طائفتان.

۱۳/۷۰۰ وقد مر تعریفه – لانه اول الملکیة فالقلم الاعلی الذی هو العقل الاول – وقد مر تعریفه – لانه اول عالم التدوین والتسطیر فلاواسطة بینه وبین الحق ۲۰، قال علیه و آله السلام: اول ماخلق الله القلم، وفي روایة: العقل، وفي روایة: نوری، یعنی انه اول في نظام الکائنات، فانه منبع نقوشها وعاقل کالات خالقه، واصل الظهور المقصود ۵ کال الجلاء والاستجلاء بظهور الکال المحمدی.

١٠ بالقرب التام - ش ٢٠ ف رتبة الايجاد (آقا عمدرضا)
 ١- فيها - ل ٢ - استند - ط ٣ - و - ط ٤ - الاولوية - ط ٥ - المقصود به - ل

١٠ ٣/٧٠١ واما ثانيتها: فالملائكة المهيمة، فانهم من حيث عدم الواسطة بينهم وبين الحق سبحانه ١٠ في مرتبة القلم الاعلى، وان كان من حيث ان شأنهم علمهم بربهم فقط لا بانفسهم وبما ١ ثميز عن كل منه - بخلاف القلم - ومابعده ابسط منه، فكأنه ٢ اقرب الى الوحدة، ولمذين الاعتبارين حكم الشيخ قدس سره تارة بتقدمهم على القلم وتارة بساواتهم معه فى الرتبة ٢٠.

٣/٧٠٦ واعلم ان التهيم شدة الهيان وعدم الانحياز الا الى المحبوب في اى جهة كان -لاعلى التعيين ٣ - والملائكة المهيمية ؛ ملائكة تجلى لهم الحق تعالى في جلال جاله فهاجوا ٥ فيه وغابوا عن انفسهم؛ فلا يعرفون غير الحق؛ وغلب على خلقيتهم حقية ٦ التجلى فاستغرقهم واهلكهم.

٣/٧،٣ كا قد يتحقق ذلك ويظهر في الكبل كالخليل عليه السلام حتى تبرأ عن ابيه وقومه وذبح ابنه في سبيل الله وخرج من مي ماله مع كثرته المسهورة، لذا نسب في الفصوص حكة ٨ التهيم اليه، و ٣٠ مظاهرهم الإفراد ١ الخارجون عن حكم القطب ٤٠.

٣/٧٠٤ قال الشيخ قدس سره في الفكوك التهيم بقتضى عدم امتياز صاحبه ١١ بصفة تقيده وهو مقام الخلة الاولى الحاصلة مع عدم ارتفاع الحجب ١٢ ، فلهذه الخلة الابراهيمية اولية الظهور بالصفات الالمية التبوتية بمعنى أنه كسى ١٣ الذات بالصفات، لذا

\*1- وبينه سبحانه - ط - ن - ع - في نظر شهودهم ربهم - ش \*1- اعلم ان للمهيمين اعتبارين: اعتبارين: اعتبار غلبة الوحدة والهيان في الجهال الالهي، وبهذا الاعتبار يعد من الواجب وداخل في ناحية الحق، واعتبار بان لاواسطة بينها وبين الحق، وبهذا الاعتبار كانت في مرتبة القلم الاعلى، وبهذين الاعتبارين حكم الشيخ تارة بتقدمهم على القلم وتارة بساواتهم معه في الرتبة والمقام، وبهذا يكن التوفيق بين الكلمات المختلفة للشيخ قدس مره - ف \*7-عطف على الكل والضمير راجع الى الملائكة المهيمة، ونسبة تلك المظاهر الى القطب كنسبة الملائكة المهيمة الى القلم الاعلى حذواً بجذو (اقاعمدرضا) هم مظاهر التهج من بعض الوجوه - ش

۱-ولما - ط ۲-فكأنهم - ن - ع ۳-التعين - ط ٤-المهيمة ~ ط ٥-فـهـامـوا - ط - ن - ع ٣-حصة - ن - ط ۷-هـلكـهم نعم - ط ـ ل ٨-حكم - ط ٩-ومظاهـرهـم هـم الافـراد - ل ١٠-ص: ٢٠٠ ١١ -صاحبها «الفكوك» ٢١-الحجب بالكلية - ل ١٣-بحقيقته كسى - ل

ورد في الصحيح: أن أول من يكسى من الخلق يوم القيامة أبراهيم عليه السلام؛ لانه الجزاء الوفاق، وله ظاهر ١ البرزخية الاولى وهو ١٠ أول من كملت به كليات احكام الوجوب في مرتبة الامكان تقابل ٢ كل حكم كلى منها مقابلة ٣ ظهر بها أثر ذلك الحكم الكلى في الموجود وهي الكلمات التي أتمهن.

٥٠٧/٩١٥ الخلة الكبرى ؛ الخصيصة بنبينا عمد صلى الله عليه و آله فلاحجاب معها، لان مقتضى الاول مقابلة تعينات مخصوصة من تعينات الحق المساة بالصفات بقابليات و ذاتية غيرية ٢ هى لوازم حقيقة القابل بخلاف خلة المصطنى صلى الله عليه و آله، فان المقابلة فيها واقعة بين صفات ظاهرية ٧ الحق وبين صفات باطنيته مع احدية العين التى هى الموية المتصفة بالظهور والبطون، ولذا كان صلى الله عليه ٨ و آله اشبه الخلق بابراهيم عليه السلام والحيى لملته ، لان بالتحقق ٩ بالموية عنى ويتعين الطرفان وهما الظاهر والباطن، والاسم الباطن اول تعينات الموية ولاظهور الاعن بطون، فظهر ١٠ استنادهما اليه ١١. هذا كلامه قدس سره

٣/٧٠٦ والافراد ١٢ هم مطاهر النهيم كما مراعير مرة؛ ان التمثيل بهاتين ليس من كل الوجوه كالاولين، بل من بعض الوجوه، وهو جهة روحانيتها الاحدية الجمعية او التهيمية؛ لاجهة جسانيتها التي يتوسط من حسها ١٣ البسائط العلوية والسفلية والمولدات.

٣/٧٠٧ والقسم الاخر ممكن في ذاته يتوقف وجوده على امر وجودي غير محض الوجود الحق، فيكون تعلقه بالحق سبحانه من وجهين:

١٠ وهو البرزخية الثانية - ش - البرزخ الاول التعين الاول الفاصل بين غيب المطلق والتعين الثانى،
 والبرزخ الثانى التعين الثانى الفاصل بين الحق والخلق، وللبرزخ الاول ظاهر وباطن؛ وظاهر البرزخ الاول ظاهر - ق
 ظاهر التعين الثانى، فعلى هذا معى ظاهر البرزخية الاولى ظاهر - ق

١- ظاهرية «الفكوك»
 ٢- فقابل - ن - ع - الفكوك - ٧ - بقابلية - ن - ع - الفكوك - ل
 ١٤- الاخرى فهى «الفكوك»
 ٥- وبقابليات «الفكوك»
 ٢- وبها غيرية «الفكوك»
 ٧- ين ظاهرية - ط - ن - ع ٨ - كان نبينا «الفكوك»
 ٩- بالتحقيق «الفكوك»
 ١١ - البها «الفكوك»
 ١٢ - البها «الفكوك»
 ١٢ - البها «الفكوك»
 ١٢ - البها الفكوك»
 ١١ - البها الفكوك»
 ١١ - والافراد - ل ١٣ - حيثها - ن - ع - ل

٣/٧٠٨ الاول: وجه الوسائط من الشروط والاسباب واحكامها.

٩٠٧/٩ والثانى: هو المسمى بالوجه الخاص الذى اطلع عليه المحققون لاهل النظر،
 فقد سبق الاشارة الى ان لكل موجود جهة هى عينه ١ الثابتة في الحضرة العلمية القابلة
 للوجود؛ المظهر لذلك الموجود بحسبها ١٠ ، فان نسبة ماين كل مطلق ومقيده ٢ لايتوسط فيها غيرهما ٢٠.

٣/٧١٠ ثم هذا القسم ٣ الذي له جهتان بنسبتين ينقسم ثلاثة اقسام:
 ١٩/٧١١ الاول: مالا واسطة بينه وبين الحق سبحانه الاواحد كاللوح مع القلم كما
 يظهر.

٣/٧٦٢ والثانى: ماله عدة وسائط؛ والمراد ما فوق الواحد، لكن المتوقف عليها وجوده؛ لم يظهر حكم الكثرة التركيبية في ذاته، بل بق حكمها ؛ فيه معقولاً، كالملائكة التي تعت مرتبة الطبيعة بخلاف المهيمية والقال الاعلى و كمظاهر تلك الملائكة المثالية لا الجسهانية وكالعرش والكرسي وما اشتمال عليه من حور البسائط الفلكية والعنصريات، فان حكم التركيب فيها ولو ٢ من المتوى والصورة أو الجواهر ٧ الفردة معقول، ولذا عدت من الاجزاء العقلية؛ لا المتميزة هي ولاتركيبها في مرتبة الحس، الا ترى ٨ الى ماسبق أن كل مخلوق في طور التحقيق مشتمل على المادة النفسية والصورة التعينية المناسبة لرتبته ٢٩

٣/٧١٣ والثالث: الذي هو اخر الاقسام ماله عدة وبسائط يتوقف وجوده عليها، وقد

١٥ عينه الثابتة - ش ٢٠ بل التوسط ف اعداد القابلية التي هي شرط الارتباط الخاص - ش

٩- جهة عينه - ط - ن - ع ٢ - مقيد - ط - ن - ع - كل مقيد ومطلقه - ل ٣ - غيرهما بل التوسط في اعداد القابلية التي هي شرط الارتباط الخاص، وسيرد تمام حديثه ان شاء الله تعالى ثم هذا - ل ٤ - حكما - ن - ط ٥ - المتوقف عليها وجوده اكثرها لم يظهر حكم الكثرة التركيبية التي في ذاته وحقيقته في وجوده، بل نفي حكمها فيه معقولاً لكون طرف الوحدة و البطون غالباً فيها، كالقلم واللوح وسائر ارواح النورانية، فالمتوقف على توسطها وتركبها وان ظهر حكم الكثرة التركيبة فيه لكن جهة الروحانية ومحمل الظهور غالبة فيه بخلاف القسم الاتي وذلك كالملائكة التي تحت مرتبة الطبيعة وهي الروحانيات الجسهانيات والنفوس المنطبعة، فان الملائكة فوي العالم بخلاف المهيمة - ل ٣ - فيها ظاهر ولو - ل ٧ - الجوهر - ل ٨ - من الجواهر الفردة ....

ظهرت الكثرة التركيبية في ذاته ايضاً لتولده ١ عن مركب وبسائط كالتركيب الاول ١٥ اوعن مركبات وبسائط كالتركيب الثاني ٢٠ ومابعده، ومنتهى هذا القسم الذي هو اخر الاقسام اذا اعتبر متنازلاً يتضاعف التركيب والكثرة الانسان لتوقفه على اجتماع جميع الحقائق الاسمائية والاسباب وتوجهات جميع النسب الالمية والكونية من كل المراتب المنحصر كلياتها في الحضرات الخمس.

٣/٧١٤ خلافة الحق الجامع، فما اجدره الكل واستحق خلافة الحق الجامع، فما اجدره حالتئذ ان يكون كمولاه وهو الواضع الرافع؟ الها اذا اعتبر متصاعداً بتحليل التركيب وتقليل ٢ الوسائط؛ فالمنتهى القلم الاعلى والمهيمون من كل وجه والكمل والافراد من بعض الوجوه.

٣/٧١٥ ويناسب المقام ذكر الحضرات الخمس التي هي المراتب الكلية للتعينات وكيفية شمولها.

في مشهد شريف عالى المنار شاسع المنزل والزار على حقيقة العلم ومراتبه التفصيلية في مشهد شريف عالى المنار شاسع المنزل والزار على حقيقة العلم ومراتبه التفصيلية واحكامه الجلية والخفية والدينية السنية واللدنية العلية ٤، وانحصار مراتبه الاصلية في الحضرات الخمس الالحمية الكلية وهي الغيب المشتمل على الاسماء والصفات والاعيان الممكنة والمعانى المجردة والتجليات، وفي مقابلتها حضرة الشهادة والحس والظهور والاعلان؛ وبينها حضرة الوسط الجامع وبين الطرفين ويختص بالانسان، وبين الغيب وهذا الوسط حضرة الارواح العلى والروح الاعظم وماسطره بالامر العلى من كونه مسمى بالقلم الاعلى، وبين الشهادة والوسط ايضاً مرتبة عالم المثال المقيد ومستوى الصحف ٢ الالمية والكتب المتفرعة عن الكتاب الرباني المختص بساء الدنيا. هذا كلامه

١٠- فالتركيب الاول يكون عن العناصر الاربعة كالاخلاط وكالمعادن - ش ٢٠- فان المضو مركب من
 الاخلاط وهي من العناصر وقس على هذا تركيب الانسان من الاعضاء وهو في مرتبة ثالثة - ش

۱-التركيبية في وجودها، اليه اشار بقوله: لتولده - ل ۲-تعليل - ن - ع ۳-ص:۱٦ ٤-النسبية واللذنية العلمية - السببية واللذنية العلية - ن - ط ٥- الجامعة «النفحات» ٦- الصف - ن - ط ٣/٧٦٧ واما كيفية شمولها فما قال في تلك المنازلة والمشهد ايضاً: ١ اني رأيت ٢ ان لكل موجود بموجب احكام الحضرات الخمس خس مراتب:

٣/٧١٨ الاولى: اعتباره من حيث عينه الثابتة التي هي عبارة عن صورة معلوميته في على الذاتي الذاتي الذاتي الله من حيث هو علم الحق الذاتي الزلا وابداً على وتيرة واحدة، ولهذا الاعتبار احكام لازمة له من حيث هو معلوم في نفس الحق ومعدوم بالنسبة اليه.

٣/٧١٩ م اعتباره من حيث روحانيته، ومامن شئي الاوله روحانية؛ اما ظاهرة السلطنة والحكم؛ كالملك والجن والانس والحيوان، واما خفية كالنباتات ٣ والمعدن وغيرهما من الصور العنصرية وغيرها، ثم اعتباره من حيث طبيعته وصورته.

، ٣/٧٢ ثم ان الصورة اللازمة لكل روحانية على ضروب: قان كان الروح مما من شأنه ان يتلبس بصور متعدددة في وقت واحد - كالملائكة والجن والاكابر من الناس - فله حكم، وان كان شأن ذلك الروح تقيده بصورة معينة لايتعداها كجمهور الناس بالاتفاق والحيوانات عند من يقول ان لما ارواحاً مفارقة ، وعلى التقديرين فللروحانية احكام كامنة يلازمها بحسب مظاهرها، أذ بتلك الظاهر وبحسبها يتعين الارواح.

٣/٧٢١ وثمة اعتبار اخر وهو اعتبار الشي من حيث التجلي الوجودي الساري في المراتب الثلاث المذكورة

٣/٧٢٧ ثم الوصف والحكم الجامع بين هذه الاربعة المتوقف معرفته على تعقل الهيئة المعتوية المتحصلة من اجتاع الاربعة وهو الحكم الاخير الكمالي والنفسي الرحماني، هذا كلامه المعتوية المتحصلة من اجتاع الاربعة وهو الحكم الاخير الكمالي والنفسي الرحماني، هذا كلامه ٣/٧٢٣ فان قلت: اذا كانت هذه المراتب الخمس حاصلة لكل موجود كما قيل: كل شئي فيه كل شئي، كان كل موجود جامعاً، فما معنى جميعة الانسان دون غيره؟

٣/٧٧٤ قلت: فرق بين جعية الحقائق على ظهورات احكامها اما بالاعتدال الحقيق الالمي - كما في الانسان الكامل - او بالانحراف عن ميزانه كما لغيره، وبين جيعتها لاعلى ذلك الوجه، بل ٦مع استهلاك احكام بعض الحقائق بل اكثرها.

۱-ص:۱۸ ۲- أريت-ل ۳- كالنبات «النفحات» ٤- تفارقه-ط ۵- على كلا «النفحات» - ل ۲- ذلك بل-ط ٣/٧٢٥ فان قلت: لِمَ لم يذكر الشيخ عند بيان شمولها المثال المقيد و ذكر بدله التجلى الوجودي الساري في المراتب الثلاثة؟

السارى في المراتب الثلاثة لايتصور الا ان يتقيد بكلها - لا بكل منها - فيكون صورته السارى في المراتب الثلاثة لايتصور الا ان يتقيد بكلها - لا بكل منها - فيكون صورته المثال المقيد الجامع مثل جمع المثال المطلق - لولا الفرق بينها بالاطلاق والتقييد - فاقيم المقامه، وهكذا قال في التفسير في الموضعين، والا فالتجليات في ذاتها من حضرة المعاني كها نص عليه في الحضرة الاولى، ولولا ذلك لكانت الحضرات ستاً.

٣/٧٢٧ فان قلت: فسل القلم في المرتبة الجامعة كالانسان ٢ الكامل يحيط بجميع التعينات المعدودة جمعاً وفرادي واحكامها على الوجه التفصيلي؟

حصولها بعد ان لم يكن يوجب حدوث مالا يكن له وجود؛ ويستجلب ذلك تعبن نجل من مطلق غيب الذات بحسب تلك الحصية التي لها درجة المظهرية لم يسبق له تعبن في مرتبة من مراتب الاسماء والصفات؛ فلم يكن ويتلك الجمعية ٥٠ ولابما استتبعته علم هذا ٢٠، لو المكن احاطة العلم بما يقتضيه كل فرد من الاعتبارات والاعيان الثابتة جعاً وفرادى من الاحكام والاثار والصفات واللوازم التي سيتلبس بها لا الى نهاية، كيف ٣٠ ويلزم منه المر عال، فان من جملة الامور الحكوم عليها بالجمعية هو الوجود المطلق الذي لاتعبن له على الانفراد، تعيناً يكن معرفته أو شهوده أو ادراك الاحكام والصفات التي يشتمل عليها عينه ٥على الانفراد وحال اقترانه بشئى دفعة أو بالتدريج، وهكذا كل واحد من افراد كل عبعة من ٦هذا صورة تعلق العلم بالمعلومات المعدومة والموجودة على نحو كلى وعلى النحو

١٤ - اى اذا لم يسبق له فى درجة ومرتبة من مراتب الاصماء والصفات فلم يكن بشلك الجمعية ولا بما أستتبعته علم ولاعالم، لان حيثية العالمية حيثية الاحاطة سها اذا كان العلم شهودياً - ق ٢٠- اى عدم العلم بثلك الجمعية وبما استتبعته حيث امكن العلم واحاطته بما يقتضيه .... الى آخره، ولم يمكن - ق ٣٠- يمكن احاطته العلم - ق

۱- مايتم - ن - ط ۲ - كما للانسان - ل ۳ - ص: ١٩ ك - المراتب الاسمائية والصفاتية فلم يتعلق «النفحات» - فلم يتعلق «النفحات» - فلم يتعلق - ل ٥ - خيب عينه - ل ٦ - جعية فتعرف من - ل

التفصيلي على التعيين، والفرق في كل ذلك بين علم الحق وماسواه، فافهم، هذا ماقاله قدس سره

# المقام الثاني

۱۳/۷۲۹ لكل ظهور من مراتب الظهورات روحاني او مثالي او جساني، ولكل حكم، اى اثر يتبع ظهوراً ما لتلك المراتب، اى لكل تعبن من تعينات الحق ١ المتبوعة والتابعة استناداً الى مرتبة الهية فيها بحصل ارتباطه بالحق، بل هذا اثرها، فلنسبته الى الحق الجواد المطلق بدلالته عليه وكونه علامة له يسمى اسماً من اسماء الله؛ وان سمى باعتبار القابل المستفيض الطالب خلقاً كما سبجئ.

٣٠/٧٣٠ لذا قال في التفسير ٢: العالم بمجموعه مظهر الوجود البحت وكل موجود على التعيين ٣ مظهر له ايضاً، لكن من حيث المرخاص وفي ٤ مرتبة مخصوصة.

٣/٧٣١ وقال ايضا فيه: ٥ كل ماظهر في الوجود وامتاز من الغيب الالمي على اختلاف انواع الظهور والامتياز في المرتبة او ٦ الوجود جعاً وفرادى الدلالة والتعريف، اعنى دلالته على اصله، ومن هذا الوجه يكون الاسم عين المسمى؛ وتعريف محقيقته وحقيقته ما امتاز عنه ٧، وبهذا الاعتبار يكون غيره، تم كلامه.

٣/٧٣٧ تم نقول: والى تلك المراتب الالحية والنسب الربانية بكل موجودها هو اظهر المراتب فيه حكماً التى بحسبها؛ وبسببها بحصل النسبة التى لها حكم الاغلبية فى وجوده ولا يعرف ربه الا من حيثها ٨، وذلك لان المرتبة هى المقتضية ٩ وجوده المتعين من الحقائق الختلفة، فهى التى يحصل منها حكم الاغلبية لاحدى الحقائق بقهرها ١٠ حكم باقيها فى ذلك الموجود، ولابد فى كل موجود من غلبة احدى حقائق ١١ اجزائه - ان كان

۱-الحقائق-ن-ع-ن-ل ۲-ص: ۲۱، ۳-على التعين «التفسير» ٤-خاص له ف-ط-حيث نسبة المهم خاص في «التفسير» ٢-خاص له ف-ط-حيث نسبة المهم خاص في «التفسير» ۷-ما امتاز به من الصفات عن غيره (التفسير) ۸-حسبها-ن-ط ۹-المفيضة -ل ۱۰-پقتصرها-ن-ل ۱۱-الحقائق -ط

مركباً - او احدى قواه المعنوية - ان كان بسيطا - ويكون الباق تابعاً ، اما مستهلك الاثر او مغلوبه

٣/٧٣٣ فان قلت: اى برهان ينتهض على لزوم غلبة احدى الحقائق ولم لايحصل الاجتاع على وجه الاعتدال المحض المنفعل ١ فيه تكافؤ القوى؟ ثم ما السبب في غلبة احدى الحقائق المعينة على باقيها بعد تحقق عدة نما من شأن كل ١٠ ان يؤثر؟

٣٠٧٣٤ الناهات: الجواب عن الاول ماذكره الشيخ قدس سره في النفحات ٢: ان الحق ٢٥ سبحانه متى قدر اجتاع جلة من حقائق ذات قوى عتلفة في مرتبة ما؛ فلابد في الصورة المتحصلة منها ان يكون الغلبة فيها حكما او ٣ وصفاً وقوة لاحداها؛ كها هو الامر في صورة الامزجة الطبيعية ولا يحصل بالاعتدال المحض تكوين، والحكم مطرد في جيم ضروب الاجتاعات الواقعة في المرتبة الروحانية والحسية – والمثالية المتوسطة بينها – سواء كانت الحسية مختصة بالعالم العلوى او بعالم العنامر التي مراتب اجتاعاتها عند علماء الطبيعة ثلاث: المعدن والنبات والحيوان، وعندنا خس هي أحر مراتب الاجتاعات ٣٠ الكلية اظهرها الحق نظائر للاسماء الذاتية الأول التي قي مفاتين الغيب و ٤٠ سبب كل تعين علمي او وجودي و هي ٥٠ تلك الثلاثة ويليها مرتبة الانامي الحيوانين؛ الذين ليس لهم من الحقيقة الإنسانية الا الصورة الظاهرة، ثم مرتبة الكل الظاهرين باحكام الحقيقة الإنسانية عاما؛ الجامعين بين احكام الوجوب والامكان الجمعية التامة الاحاطية وهي ٤ مظاهر الذات التي هي صاحبة الكان الإسماء

٣/٧٣٥ وذلك ٦٠ لان ٧٠ الحق لاتصل منه امر الى العالم الا من حيث حضرة الجميع

١٥ - بالتنوين - ش ٢٥ - هذامقدمة الجواب، واصل الجواب قوله: وذلك لان الحق لا يصل ... الى اخره - ش ٣٠ - اى اجتاعات عالم العناصر - ش ٤٥ - عطف على مفاتيح الغيب - ش ٤٥ - اى الخمسة - ش ٢٠ - اى لزوم غلبة احدى الحقائق وعدم حصول التكوين من الاعتدال المحض - ش ٤٠ - هذا هو الجواب المأخوذ من النفحات، قيل: ان هذا لا يشف داء السئوال لان غاية ماذكر لزوم التوحد في القابل لتناسب سرّ الاحدية في جانب الفاعل ومن المعلوم ان التوحد لو حصل بالاعتدال التام محصل التناسب ايضاً فلابد من وجه يدل على لزوم التوحيد بغير هذا الوجه ولم محصل هذا كما ترى - انتهى - ش

۱-المتعقل - ل ۲ - ص: ۱۰۱ ۳ - و - ل ٤ - وهم «النفحات»

والوجود ولاينفذ الامر منه في شئى الابسر الاحدية، اذ لايؤثر شئى فيا ينافيه من حيث هو المنافى فلا يتأتى لشئى قبول الاثر ١ الالمى الابصفة وحدة بها يتم استعداده لقبول امر ٢ الحق وبها يثبت له مناسبة مابينه وبين الامر والحضرة

منه في كل آن حكم احد الاشباء التي منها تركبت كثرته، وماسوى ذلك من اجزائه - ان كان مركباً - او قواه ٣ المعنوية - ان كان بسيطاً - يكون تابعاً لذلك الواحد الغالب الذى هو عل نفوذ اقتداره ٤ ومظهر حكم جمعه الاحدى ويشهد له في ظاهر الانسان غلبة احدى كيفياته كالحرارة والبرودة والصفراء والسوداء، و ١٠ في باطنه توحد أرادة القلب ومتعلقها في كل آنٍ من كل مريد، فإن القلب في الوقت الواحد لايسم الا امراً واحداً وإن كان من قوته ان يسم كل شئي - لادفعة - بل على التدريج، ولو لاغلبة الوصف الاحدى بالجمعية التامة التي لم يحصل لغير الانسان على ٢٠ القلب الإنساني وغققه ٣٠ بحكمه لم يمكن ان يسم الحق ولا ان يكون مستوى غبليه ٥.

٣/٧٣٧ وعن الثاني: ما في مفتاح الغيب هنا الذي غلبة الحدى الحقائق تكون للمناسبة وذكر منها وجوهاً اربعة:

٣/٧٣٨ الاول: المناسبة العينية \* أوهى بين العينين من احكام الظهور؛ الخصوص من حيث الشروط والمعدات؛ المتوسطة بينه وبين الحق سبحانه، واليها ينظر قوله صلى الله عليه و آله: الولد سر ابيه.

٣/٧٣٩ الثاني: المناسبة الغيبية وهي كالمناسبة الروحانية او المرتبية ٥٠ او التي من

١٩ - عطف على في ظاهر الانسان - ش ٢٠ - متعلق على غلبة الوصف - ش ٢٠ - اى القلب الانساني - ش ٢٠ - اى بتحقق المناسبة بين هذا الموجود العيني الخارجي مع الاحدية الشأنية، لان بالمناسبة تتحقق الاشياء وتوجد للمناسبة مدخلية تامة في اصل التحقق والوجود وبرهن في موضعه ان المباين من حيث هو مباين لا يصدر من المباين، فتدبر - ق ٢٥ - والمراد من المرتبية التي هي ايضاً من المراتب المرتبة الخاصة غير الروحانية كما يظهر من تفسير المرتبة - ق

۱-الامر - ن - ع - النفحات - ل ۲ - اثر - ن - ع ۳ - قواها - ل ٤ - اقداره - ط ٥-لتجليه - ط - ن - ع - ل احكامالوجهالخاص الذيلكل موجودبينهوبين الحقسبحانه؛ ومنهاالمناسبة في الخاصيات ١٠.

١٤٠/٣ الثالث: المناسبة الحالية من احكام الحقائق التابعة لذلك الموجود، مثلاً من قدر الله تعالى تسلطه لابد ال يتعين وجوده بغلبة صفة القدرة والقهر، واليها عيل ماذكره فى التفسير من ترجيع اولية الامر الباعث كما سلف، وعجمع ١ هذه الوجوه الثلاثة الشأن الالحى فيا يقال بالحصر ٢٠ بحسب الشأن والان الالحين.

۱ ۳/۷٤۱ الرابع: المناسبة الوقتية، منها ماذكره الشيخ قدس سره: ان طالع العلوق يقتضى الامور المخصوصة الباطنة وطالع الولادة الامور ۲ المخصوصة الظاهرة في الانسان ۳ او غيره.

٣/٧٤٢ ثقول: وفي تلك المرتبة المشار اليها بانها التي اقتضت تعين وجوده يشهد مبدأ ظهور ذلك الموجود، اى ابتدائه جعاً وتركيباً بين الاسماء المتعينة فيها، فان تعين الظهور يستند اليها وهو معنى استناده الى المرتبة - كها مرّ وسيجئى - واليها ينتهى تحليلاً اخر امره ودورة سيره كما سيوضح ان شاء الله تعالى، ولامندوحة هنا عن الاشارة الى تحقيق المراتب ثم بيان المناسبة وانواعها ثم بيان كيفية اندراج تلك الانواع في الاربعة المذكورة.

۱۳/۷۶۳ المراتب فقال الشيخ في النصوص ؟: انها عبارة عن تعينات كلية المشتمل ٥ عليها العلم الذاتى ٣٠ الازلى ١٠ ، وهي كالحال لما يمر ٦ عليها من مطلق فيض الذات عدم مغايرة الفيض المفيض ٧ ، ولها مدخل في حقيقة التأثير - لا مطلقا ٥٠ - المرامن حيث ماقلت انها ٨ كالحال ٥٠ ، فكل مرتبة عل معنوى لجملة من احكام

◄١- إذن المناسبة في الخاصبة يكشف عن المناسبة في مقتضى الخاصية ومقتضى الخاصية هو الحالة الكامنة في الشئي الخارجي - ق
 ◄٣- تشمل عليها اللازم الواحد الذاتي الذي هو العلم - ش ◄٤- إذن بالعلم يعقل ويتحقق المرتبة والعلم ايضاً من المرتبة كها مر في السابق، إذن العلم من الإسماء ويه يتحقق الإسماء - ق ◄٥- إي إذفي حقيقة المنطبع بل في مثاله وظهوره فلها تأثير في كيفية المنطبع من الطول والاستدارة وغيرها إذفي حقيقة المنطبع، وتفصيل ذلك مااشار اليه في النص الثامن المعنون بقول: نص شريف كلي مجتوى على اسرار جليلة فارجع اليه - ش ◄٣- أي من حيث الظهور وبعبارة اخرى: مدخلية المراتب باعتبار وصف من الاوصاف وهو الظهور لاباعتبار اصل ذات التأثير، فافهم - ق - كالحل - ل

١- يجمع - ن - ع - ل ٢ - للامور - ط ٣ - الان - ن - ع ٤ - ص:٧٥ ٥ - ليشتمل - ن - ط
 - ع - يشتمل - ل ٣ - مز - ن - ط - ل ٧ - فيض المفيض - ل ٨ - من حيث انها - ن - ط - ل

الوجوب والامكان؛ المتفرعة ١ من الاسماء الذاتية وامهات الاسماء ٢ الالوهية ومايليها من الاسماء التالية ١٠ ، وللمراتب ٣ اعيان ثابتة في عرصة العلم والتعقل ولا اثر لها على سبيل الاستقلال - بل بالوجود - وهكذا شأن الوجود مع المراتب؛ والمراتب ايضاً كالنهايات النسبية لسير الفيض الذاتي والتجلي الوجودي في الدرجات المتعينة بين الازل والابدالي غاية وقرار.

٣/٧٤٤ فقداستبان ان المراتب مجتمع جمل الاحكام المستقرة لديها ٤ من حضرة الوجوب والامكان وهي المظهرة لنتائج تلك الاجتاعات؛ لكن بحسبها ٢٠ لابحسب الاحكام ولابحسب مطلق الفيض، فحكمها حكم الاشكال والقوالب مع كل متشكل ومتقولب يتصل بها ٣٠ ويحل فيها، فهذه اثرها ٥٠ فهي ثابتة العين واليها يستند نتائج الاحكام وتنضاف اخراً ٥٠؛ لانها المشرع والمرجع، فافتنا، هذا كلامه.

٣/٧٤٥ واما المناسبات: فقال الشيخ فدس سرة: الاشتراك ٦ في الامر القاضي ٦٠ برفع احكام المغايرة من الوجه المثبت ٧٠ للمناسبة، والمناسبة اعلاها ذاتية ثم مرتبية.

٣/٧٤٦ الذاتية فامّا بين الحق والانتهائذ والباين الاالناس ، وكل منها يثبت من جمتين ^:

٣/٧٤٧ فاللتان بن الحق والانسان:

٣/٧٤٨ احداهما من جهة ضعف ثأثير مراتيته في التجلي المتعين لديه ٨٠؛ بحيث

النظر عن المراتب النظهور المسالة - سنة القوله: كل متشكل ومتقراب - ش عام والفيض مع قطع النظر عن المراتب النظهور الما - ش علا - صفة القوله: كل متشكل ومتقراب - ش عام المراتب المرا

۱- المنتزعة - ن - ع ۲ - اسماء «النصوص» ۳ - ومايليها وللمراتب - ل ٤ - لذاتها - ن - ط - لانها - ف ٥ - المنتزعة - ن - ع ٢ - اسماء «النصوص» ٥ - النصوص: ص: ۲ - وسرّ المناسبة الاشتراك - ن - ط - سرّها الاشتراك - ل - فيا بين - ن - ع - وجهين - ل ٨ - وجهين - ل

لايكسبه وصفاً قادحاً في تقديسه سوى قيد التعين الغير القادح في عظمة الحق وجلاله ووحدانيته، وتفاوت درجات المقربين والافراد عند الحق من هذا الوجه.

٣/٧٤٩ وثانيتها بحسب حظ العبد من صورة الحضرة الالهية، وذلك الحظ يتفاوت بحسب تفاوت الجمعية ١٠ فتضعف المناسبة وتقوى بحسب ضيق فلك جعية الانسان من حيث قابليته وسعتها، فينقص الحظوظ لذلك ويتوفر، والمستوعب ٢٠ لما يشتمل عليه مقام الوجوب والامكان من الصفات والاحكام ومايمكن ظهوره بالفعل في كل عصر وزمان مع ثبوت المناسبة من الوجه الاول ٣٠ ايضاً له كمال ١، وهو ٤٠ عبوب الحق وبرزخ البرازخ ٥٠ ومراة الذات والالوهية ١٠ معاً ولوازمها ٧٠، اما صاحب المناسبة الذاتية من الوجه الاول فحبوب ٢ مقرب لاغير ٨٠.

٣/٧٥٠ واما اللتان بين الناس وحملالثالان ٣ للالهين المذكورين:

٣/٧٥١ فاحداهما من حيث الاشراك في المزاج؛ بمعنى وقوع مزاجيها ؟ في درجة واحدة من درجات الاعتدالات الانسانية، أويكون مزاج احدهما مجاوراً لمزاج الاخر في الدرجة ٥٠، وهذا اصل عظيم في مشرب التحقيق الان تعينات ارواح الاناسي من العوالم الروحانية وتفاوت درجانها في الشرف وعلق المنزلة من حيث قلة الوسائط وكثرتها المقتضية لقلة تضاعف وجوه الامكان ٥٠٠ وكثرته ٥، انما موجبه بعد قضاء الله وقدره المزاج المستلزم لتعين الروح بحسبه، فالاقرب نسبة الى الاعتدال الحقيق التي تعين نفوس الكل ١١٥ لتعين الروح بحسبه، فالاقرب نسبة الى الاعتدال الحقيق التي تعين نفوس الكل ١١٥ لتعين الروح بحسبه، فالاقرب نسبة الى الاعتدال الحقيق التي تعين نفوس الكل ١١٥

◄١-المرادبالجمعية اقتران الوجود بالماهية - آ ٣٠-مبتداء خبره: له الكال - ش ٣٠-اى مع ثبوت المناصبة الاولى وهي التجلية - آ ٣٤-اى المستوعب - ش ٣٥- لانها بين التعين واللاتعين، لانه المظهر للتعين الاول الجامع للتعينات - ش - لانه بين الوجوب والامكان بل بين الاحدية والواحدية بل بين التعين واللاتعين - آ ٣٠- الالوهة - ط - مراة الذات من التنزيه اللازم للذات واستيعاب جيع الاسماء اللازم للالوهية - آ ٣٠- لوازمها - ن - ع - من الوحدة والتنزيه اللازمتين للذات واستيعاب جع الاسماء اللازم للالوهية - ش ٣٨- اى لايكون مقام المجبوبية والمقربية لغير صاحب المناسبة الذاتية من الوجه الاول - ش للالوهية - ش ٣٨- اى لايكون مقام المجبوبية والمقربية لغير صاحب المناسبة الذاتية من الوجه الاول - ش ٣٠ - عنوس الكل في نقطة دائرته - صلى الله عليه وجوه الامكان وقلة الوسائط لقلة وجوه الامكان - ش ١١٠ - نفوس الكل في نقطة دائرته - صلى الله عليه وجوه الامكان وقلة الوسائط لقلة وجوه الامكان - ش ١١٠ - نفوس الكل في نقطة دائرته - صلى الله عليه و آله - آ - اى دائرة الاعتدال الحقيق، مركز هذه الدائرة روح عمدى (ص)

۱-الکمال-ل ۲-محبوب«النصوص» ۳-المثلان-ن-ط ٤-مزاجهیا-ن-ع ۵-وکثرتها-ط-ل

يستلزم قبول روح اشرف واعلى نسبةً من العقول والنفوس العالية وعلى هذا. ٣/٧٥٢ وثانيتها: المناسبة الروحانية المشابهة ١٠ للمناسبة الذاتية الثابتة الحقية؛ ١ و هي التابعة للمناسبة المزاج.

٣/٧٥٣ واذا عرفت هذا عن فهم محقق رأيت ان مبدأ تعين اعلى الارواح درجة - اعنى ارواح الكل - ام الكتاب ٢٠، ومبدأ تعين بعضها علماً ووجوداً متوحداً ذات القلم الاعلى المسمى بالعقل الاول والروح الكلى؛ وبعضها اللوح المحفوظ وبعضها عرشية اسرافيلية وبعضها ميكائيلية - من مقام الكرسى وروحانيته - وبعضها جبرئيلية - من مقام سدرة المنتهى - هكذا الى اخر اجناس هذه الاصول الروحانية المختص باسماعيل ٢ صاحب سماء الدنيا المعبر عند الحكماء المشائين بالعقل الفعال

٣/٧٥٤ أما المرتبية ٣ فمن وجوه:

٣/٧٥٥ احدها من جهة معادنها الأصلية التي هي مبدأ تعينات الارواح المشار اليها انفأ ٣٠، والاخر من جهة مظاهرها المثالية، فإن الارواح على اختلاف مراتبها لانخلو عند جيع الحققين عن مظاهر التي تظهر بها واول مظاهر ارواح الاناسي ماعدا الكل ٤٠ عالم المثال المطلق والصور الجنانية ٥٠، وإن كانت مواد انشائها ٤ لطائف قوى هذه النشأة

\* ١- المشابة صفة للوجه الاخر، يعنى ان المناسبة الروحانية لها وجهان: الوجه الاول مناسبتها الى المزاج والوجه الاخر مناسبتها بالحق من حيث ارتفاع الوسائط - ش \* ٢- اى الحضرة العلمية لانها اصل تما الالواح والكتب، لان ما يكتب فيها يكون بحسب العلم وام الكتاب الحقيق الذى هو مبدأ تعين اكمل الكلين خاتم الكل صلى الله عليه و آله اجمين هو التعين الاول وهو مبدأ اصلى جلى جمى، تدبر - ش \* ٣- المشار اليها في قوله: يكون مبدأ مقامها في التعين اللوح الحفوظ - آ \* يع على مظاهر ارواح الكل فوق المثال: تدبر - ش \* ٥- الخيالية - ن - النصوص - المراد بالصور الجنانية الملكات الحاصلة من الافعال الحسنة في الصعود وهذه الملكات ناشئة من القوى الطبيعية لكن لامطلقا، بل اذا اكتست القوى صفات الروح وتصير محكوماً لطبيعية ما لم يكن الطبيعية بحكم الروح، لان القوى بحكم الروح ولم تزكى كانت في طور البهيمية الحيوانية ولم يصدر عنها افعال غير الحيوانية وافعال الحيوانية عن مقتضى الشهوة والغضب وعدم مناسبته مع الصور الجنانية واضح، مؤاتال الشارح كانت مواد انتشائها لطائف قوى هذه النشأة، وذكر اللطائف للاشارة الى ذلك، لان امور ولذا قال الروح وقواه وخواص مظاهرها المثالية، فكلما كان الروح وقواه وخواص مظاهرها والمناسبة المرتبية - ن - ع - الحقية - ل ٢ - النصوص - ٣٠ - باسماعيل «النصوص» ٣ - اى المناسبة المرتبية - ل ٤ - انتشائها - ط - النصوص

الطبيعية وجواهرها المزكاة المكتسبة ١ صفات الارواح، فهى ايضاً انما تظهر بحسب روحانيتها وقواها وخواص مظاهرها المثائية، ومنازل اهل الجنة مظاهر مراتب الارواح من حيث مكاناتها ١٥ عند الحق ومن حيث مظاهرها المثالية الأولى، واليه الاشارة بقوله صلى الله عليه و آله: ياعلى! ان قصرك في الجنة في مقابلة قصرى، ٢٠ وقال (ص) في حق العباس قريباً من ذلك.

٣/٧٥٦ واما سوق الجنة ٣٠ المشتمل على الصور الانسانية المستحسنة ٢ التي يتخير اهل الجنة التلبس بما شاؤا منها؛ فن بعض جداول عالم المثال المطلق؛ الذي هو معدن المظاهر وينبوعها؛ وهو مجرى المدد الواصل من عالم المثال الى مظاهر ٣ ارواح اهل الجنة، و ١٠ منشأ مآكلهم ومشاربهم وملابسهم وكل مايتنعمون به في اراضي مراتب اعالهم واعتقاداتهم واخلاقهم وصفاتهم ودرجات اعتدالا

٣/٧٥٧ واما الخلع والتحف التي تأتى بها الملائكة من عند الحق الى جمهور اهل الجنة حال حملهم اياهم الله كثيب الرؤية لويادة الحق وبجالسته؛ هي مظاهر احكام الاسماء والصفات التي يستند اليها الزائرون في نفس الامر وطالدرجة الربوبية عليهم - وان لم يعلموا ذلك - ومتى ظهرت سلطنة الاسماء والصفات التي تقابل احكام تلك الاسماء المقتضية للاجتاع؛ انتهى احكامها وظهرت الاحكام القاضية بالامتياز، فحصل البعد والحجاب، فعند ذلك يقول الله تعالى للملائكة في اواخر مجلس الزيارة: ردوهم الى قصورهم.

٣/٧٥٨ واما تفاوت مراتبهم حال الجالسة مع الحق فيهو بحسب تفاوت مراتبهم في نفس الحق وبحسب صحة عقائدهم في الله ومشاهداتهم الصحيحة وايثارهم فيها قبل ٥٠ جناب

ـــ واشد؛ كان ظهور الصور بحسبه اشد واقوى وحد التبعية ان الصور الجنانية حصلت من الملكات المستجنة والملكات توابع الذوات، لان الذوات علتها وموجدها تحقيقاً -- ق

ع ١- من حيث مكانتها ومن حيث مظاهرها المثالية جع مكانة وهي المتركة - ش ع ٢- الاستشهاد بانه يدل على المناسبة بينها - آ ع ٣- وفي الخبر: ان في الجنة سوقاً مافيها شرى ولابيع الا الصور من الرجال والنساء فاذا اشترى الرجل صورة دخل فيها - آ ع ٤- عطف على قوله: مجرى المدد - ش ع٥- اى في الدنيا - ش فاذا اشترى الرجل صورة دخل فيها - آ ع ٤- عطف على قوله: مجرى المدد - ش ع٥- اى في الدنيا - ش مناهر - ط - النصوص - المنتشئة - ل ٢- المستجنة - ن - ط ٣- عالم المثالث المطلق الى مظاهر - ل ٤- اياه - ط

الحق على ماسواه، وعلى ذلك طول زمان الجالسة وقصره وتفاوت الشرف ١٠ فيا يخاطبون به. ٣/٧٥٩ واما حال الكل - متعنا ١ الله بهم - فبخلاف ماذكر ٢، فانهم قد نجاوزوا حضرات الاسماء والصفات ٢٠ والتجليات الخصيصة ٣ بها الى عرصة التجلي الذاتى، فهم كها اخبر النبي صلى الله عليه و آله بقوله: صنف من اهل الجنة لا يستر ١٤ الرب عنهم ولا يحتجب، وذلك انهم غير عصورين في الجنة وغيرها من العوالم والحضرات، وان ظهروا في ما شاؤا من المظاهر منزهون عن جيع القيود كسيدهم ٣٠، بل هم معه اينا كان وحيث الا أين ولاحيث ولا حيث ولا احتفال لزيارة ولا انتهاء لحكم وقت او اسم او صفة، فافهم وقت ان تلحق بهم او تشاركهم في بعض مراتبهم العالية ٧.

۳/۷٦٠ واما المناسبات بين الناس من جهة المراتب البرزخية فاغوذجها المنبه على تفاصيلها لمن لم يكشفها هو ماذكره النبي صلى الله عليه و آله في حديث الاسراء ورؤيته آدم في الساء الدنيا وان على بينه اسودة السندارين ذريته وعلى يساره اسودة الاشقياء من ذريته، وانه اذا نظر عن بينه ضحك واذا نظر عن يساره بكي.

۳/۷۹۱ فهذا اشارة ۱۸ مراتب عموم الانتقاعة والمستخداء، واهل الشقاء هم الذين لم يفتح لهم ۱ ابواب الساء حال الموت ولهم مراتب، اخبر النبي صلى الله عليه و آله عن ارواح بعض الاشقياء انها تجمع في برهوت ۱۰، فبدأ مراتبهم من مقعر سماء الدنيا الذي فيها آدم وانزلها ماذكره (ص) ۱۰، ومراتب عموم السعداء في برزخ ۱۰ السهاء الدنيا على درجات متفاوتة يجمعها مرتبة واحدة، ومراتب اهل الخصوص منهم ما اشار (ص) اليه في حديث الاسراء بعد ذكره آدم من ان ۱۱ عيسي في الثانية ويوسف في الثالثة وادريس في الرابعة

۱ = ۱ علیم من الحق حضوره عندهم علی حسب استعداداتهم - ش ۲ - عطف علی قوله: وقت، ای الکمل الواصلون الی مقام الاطلاق لیسوا مقیدین بالاسماء والصفات وخصوصیاتهم - ش ۲۳ - ای الحق تعالی - ش ۲ ع - تتجمع ببرهوت و الحامدین - ط - رهموت - ل - و الحلتین «النصوص» فی برهوت الحامدین - ن - ع - قیل اسم بثر فی بابل فیه هاروت و ماروت وقیل هما (برهوت و الحلتین) بران بحضرموت اسم بلد فی الشام - ش ۲۰ هـ ای انها تتجمع ببرهوت - ش

۱- نفعنا-ل۲- ذكرنا-ل۳- الحقيقية الخصيصة-ن-ط٤- لايستتر-ل ٥- وحيث كان-ن-ط٦- لاجرم لا -ط-حرام-ل۷- الالهية-ل٨- النصوص:ص:٨٦٨ - عليهم-لهم-ن-ط ١٠ - في البرزخ-ل ١١ - آدمان-ل

وهارون في الخامسة وموسى في السادسة وابراهيم في السابعة على جيعهم السلام، وكذا شأن مشاركيهم والوارثين لهم.

٣/٧٦٢ فان هذه ١١لخبار من الرسول صلى الله عليه و آله هو باعتبار ماشاهد ف ٢ الانبياء المذكورة في احدى اسرا آنه ٣، فقد حصل له اربعة ٤ وثلاثون معراجاً جمها ابونعيم الحافظ الاصفهاني، وكيف ينحصر هذا الحال في الانبياء السبعة المذكورة؟ ومن البين ان الرسل والانبياء كثيرون وفيهم الكل بتعريف الله كداود عليه السلام المنصوص على خلافته وغيره، فاين يتعين مراتبهم البرزخية؟ وما قة الا العالم الاعلى والاسفل، والاسفل على تعينات مراتب الانبياء والكل في الحضرات على تعينات مراتب الانبياء والكل في الحضرات الساوية، فهذه الرؤية الخاصة من النبي صلى الله عليه و آله لمؤلاء السبعة انما موجبا حالتئذ مناسبات ٢ صفاتية او فعلية او حالية لاغير، كالامر في شأن يجي عليه السلام من انه تارة يكون مع عيسى عليه السلام وتارق كان مع هارون عليه السلام، وليس ذلك الا لامر يقتضى مشاركته لها، هذا كلامه

٣/٧٦٣ قال الشيخ التي التصوص المشتمل من بيان المناسبة المرتبية على وجوه من حيث معادنها الاصلية ومظاهرها المثالية المطلقة ومظاهرها المثالية الجنانية منزلاً وسوقاً المع الخلع والتحف المتفاوتة ومظاهر ١٠ الكثيبية ١١على تفاوتها طولاً وشرفاً وغيرهما، ثم المرتبة الكالية ومن المناسبة بين الناس بحسب مراتب السعادة والشقاوة عموماً.

٣/٧٦٤ واما بيان كيفية اندراج تلك الانواع في الاربعة المذكورة:

٣/٧٦٥ قاما العينية - بالمهملة - : فيندرج فيها المزاجية من حيث القرب والبعد عن حد الاعتدال ومن حيث تواسع المزاج من الشروط والاسباب المعدة له، وبالجملة جيع الوسائط بين الحق وبينه الى أن يتم استعداده لقبول ذلك ١٢.

۱-هذا - ل ۲-شاهده «النصوص» ماشاهد - ط ۳- اسرائه ـ النصوص - ط ـ ماشاهد في اسرا آنه - ل ع- اربع ـ النصوص - ط ـ ماشاهد في اسرا آنه - ل ع- اربع ـ النصوص - ط ق السبعة بالانبياء - ل ۱۳ - مناسبة - ل ۷- هذا بما قاله - ل ۸ - ص: ۲۸ - شرفا - ط ۱۰ - مظاهرة - ل ۱۱ - الكسبية - ط - ل ۲۱ - فيضه - ن - ع - ل

٣/٧٦٦ واما الغيبية - بالمعجمة -: فيندرج فيها وجوه:

٣/٧٦٧ الاول: المناسبة الروحانية المتفاوت ١ التعين حسب تفاوت المزاج المذكور. ٣/٧٦٨ الثاني: المناسبة من جهة ضعف تأثر مراتية ماهيته ٢ في تعين التجلي.

٣/٧٦٩ الثالث: المناسبة الحاصلة بحسب حظ حقيقة العبد من حيث قابليتها لصورة الجمعية الالهية.

١٣/٧٧ الرابع: المناسبة من جهة معادنها الاصلية التي هي مبدأ تعينات الارواح.
 ١٣/٧٧ الخامس: المناسبة من حيث مظاهر الارواح المثالية المطلقة.

٣/٧٧٢ واما الحالية : فيندرج فيها الاحوال المتجددة كما قال تعالى: كل يوم هو في شأن (٢٩-الرحمن) اى كل آنٍ في خلق جديد، كما قال تعالى: افعيينا بالخلق الاول بل هم في لبس من خلق جديد (١٥-ق) ومن جملتها الناسبات من حيث المظاهر المثالية لاعمالهم واخلاقهم وصفاتهم المتحولة وقتاً فوقتاً.

٣/٧٧٣ واما الوقتية: فما للوقت مدخل في تعينها كما مرّ من الطالعين، وان كان الاعتقاد على ان تعلق الاثر بالوقت وألحال على سيئل جرى العادة والتأثير للحق حقيقة والى الغلبة الوقتية بحسب المناسبة المخصوصة يشير قوله صلى الله عليه و آله: ان لله تعالى ف ايام دهركم نفحات الا فتعرضوا لها.

عار عن التعمل ومزوج به، فالعارى قسهان: التعرض بالاستعداد الذاتى الغير الجعول وهو اعلاها، ويليه ومزوج به، فالعارى قسهان: التعرض بالاستعداد الذاتى الغير الجعول وهو اعلاها، ويليه التعرض بصفاء الروحانية وسعة دائرة فلكها المعقول؛ ويتفاوت بحسب قوة الروح وشرف جوهريته وعلو مرتبته والحال الغالب عليه حال التعرض، والفرق بينها ان الثانى يكتسب من حصته الوجودية التي قبلها من الحق باستعداده الكلى الاول؛ استعداداً جزئياً متجدداً يصدق الحكم بالجعل عليه ٤، فانه ثمرة الوجود الحاصل للروح، وان كان من وجه حكماً من احكام الاستعداد الكلى.

١- المتفاوتة - ط - ل ٢ - تأثير مراتية الماهية - ن - ع - ل ٣ - ص: ٢ ـ في اول النفحات - ل
 ١- عليه بالجعل - ل

٣/٧٧٥ واما الممزوج بالتعمل فقسان كليان: التعرض بالحبة والتعرض لابها. والاول يلازم ١ الفقر لامحالة، فاما فقر مطلق واما فقر مقيد

به ۳/۷۷۲ واهل الحبة على درجات: فاهل ۲ الدرجة الاولى هم المتعرضون للحق بصفة الحبة الخالصة المطلقة - لامن حيث علمهم به ۳ او اخبار احدهم لهم عنه - بل ٤ لايعرفون لم يحبونه ولايتعين لهم مطلوب ما منه، وهذا تعرض يوجبه مناسبة اصلية ذاتية يشبه مالا تعمل فيه ولا يمتاز عنه الا بوجد ان ميل وانجذاب واشتياق لا يقدر على دفعه ولا يعرف له سبب معين ٥ ولا يدرى لِم ولا كيف، وهذه هي المناسبة الذاتية.

٣/٧٧٧ واما الفقر المقيد: فمنه التعرض بالمحبة لامور معينة جعاً او فرادي، كالعلم به او شهوده او القرب منه، وهو اول درجات الفقر المقيد

٣/٧٧٨ ويليه التعرض بالحبة لا ها من الحق من الامور المذكورة بل لمطالب اخرى ٦ مخصوصة جعاً او فرادى؛ كالظفر بالساب السادة من حيث تشخصها في ذهنه بموجب اخبار الصادق ٧ او الاطلاع من بعض الوجوه، ولهذا القسم على تفاصيله الكثيرة حكم واحد هو طلب جلب المنافع ودفع المضار عاجلاً و ٨ آجلاً؛ موقتاً او غير موقت، ويندرج فيه انواع المرغبات والمرهبات، ومتعلقه طلب استكال متوقف على تحصيل مطلب او مطالب، والقسم الذي لا بالحبة هو التعرض بصور الوسائل كالاعبال والتوجهات وصور الادعية وامثال ذلك، وليس للتعرض مرتبة كلية غير ماذكرنا. تم كلامه،

٣/٧٧٩ ثم نقول: وهذا الامر المشاراليه وهوالتعين الحاصل لكل موجود من اقتران ١٠ الوجود بماهية المسمى ذلك الاقتران بالموجودية والوجود الاضافي ذو ٩ وجهين، وان كان من حيث هو هو امراً واحداً ممتازاً عن امثاله.

٣/٧٨٠ احدهما وجه نسبته الى الوجود الحق والاخر وجه نسبته التعينية الحاصلة من

#### ١٠ اى محسب العقل - ق

۱- يلازمه - ن - ع - يلازمها - ل ۲ - مقيدفاهل - ل ۳ علمهم به بل - ط ٤ - اخباراحد بل - ل ٥ - سبباً معيناً - ن - ط ع ـ ل ٦ - اخر - ل ٧ - الصادقين - ط ٨ - او - ط - ل ٩ - ذلك الاقتران بالخلق ذو وجمين - ط - والوجود الاضافي يكون من جهة نسبته الى طرفي الاقتران ذا وجمين - ل

الامر الذي عرض ١ له الوجود وهو الماهية المخصوصة المقيدة بخصوص الظهور، فحكم تلك الحقائق المجتمعة فيه اذن ذو تعينين، وحصل ثمة امور:

۱۳/۷۸۱ حدها نفس الاقتران، وثانيها تعينه من حيث الوجود، وثالثها تعينه من حيث معروض الوجود وهو الماهية، ورابعها مجموع المعنى المتعين بين الثلاثة وخامسها المعنى الكلى الجامع لنسب الوجود وسادسها المعنى الكلى الجامع لنسب الماهية، ويلزم الاول النسبة الجامعة للاحكام الفعلية التأثيرية، ويلزم الثانى النسبة الجامعة للاحكام القبولية التأثيرية،

٣/٧٨٧ فنفس الاقتران اسم من اسماء الله تعالى لكونه علامة لما تعين ١٥ منه كما مرة وتعينه من حيث نسبته الى الماهية المعروضة له هو المسمى خلقا، لانه مقدر بالتقدير السابق عليه، اذ كل مخلوق بحسب الوجود لاحق؛ وان كان بحسب العلم سابقاً، كما قال الشيخ قدس سره في التفسير ٢: اولية المرتبة في العلم للكون وفي الوجود للحق، وذلك لان العلم انما تعلق بالعالم على حسب ما اقتضته حقيقته، غير ان الحق علم حقائق الاشياء من ذاته لارتسامها فيه؛ فلم يكن له علم مستفاد من خارج، فهو تقدم وتأخر في المرتبة في النائمية لاغير.

٣/٧٨٣ فلسان التقدم الوجودى: الله خالق كل شئى (١٦-الرعد) هو الاول ... والباطن (٤-الحديد) وقوله صلى الله عليه وآله: كان الله ولم يكن معه شئى. ولسان التأخر ٣. ان تنصروا الله ينصركم (٧-محمد) وسيجزيهم وصفهم (١٣٩-الانعام) وقوله عليه وآله السلام: ان الله لايل حتى تملوا، ومن عرف نفسه فقد عرف ربه، ومن تقرب الى شيراً ... الحديث.

٣/٧٨٤ واما مجموع المتعين بين الثلاثة فما به يمتاز الاسم عن سائر الاسماء من المعنى المختص به، واما الامر الشامل لمعانى اسماء الله – اعنى المعنى الكلى الجامع لنسب الوجود – هو الالوهية المستجمعة لجميع النسب الاسمائية والصفاتية، والامر الشامل لنسب الماهية

\* 1 - تعین به - ن - ع - ل - لان بالاقتران حصل النعین - ق
 1 - حصل - ن - ع ۲ - ص: ۲۱۰ ۳ - ولسان الاسم الاخر «التقسیر»

هو العبودية ١، والنسبة الجامعة للاحكام الفعلية اللازمة للاول حضرة الوجوب، والنسبة الجامعة للاحكام الانفعالية اللازمة للثاني حضرة الامكان.

٣/٧٨٥ فان قلت: ألمفهوم همهنا ٢ أن نفس الاقتران هو المسمى بالاسم وهو عالف لماذكره في التفسير من قوله في موضع منه: كل تميز وتعدد يعقل بحيث يعلم منه حقيقة الامر الاصلى المميز - وأن له التقدم بالمرتبة على التعدد - فهو أسم، لانه علامة على الاصل، والتميز والتعدد حكمان له، واللفظ الدال على المعنى المميز الدال على الاصل هو أسم الاسم.

٣/٧٨٦ ومن قوله فيمه اينضاً: لكمل ٣ مناظمهر في النوجود وامتاز عن الغيب على اختلاف انواع الظمور والامتياز فمو اسم، هذا كلامه

٣/٧٨٧ فالمفهوم من اول قولي التفسير: ان الاسم نفس التميز والتعدد، ومن ثانيها: كل موجود ممتاز.

٣/٧٨٨ ما قال في النفحات اعم من هذه الثلاثة وهو قوله ؟ : اعلم أن لمبدئية الحق من حيث النعين الجامع للتعينات - اعنى النعين الذي يلي اطلاق الحق - احكاما واوصافاً كانت مستملكة في وحدة الحق و كامنة فيه لا تظهر الا من حيثية التعينات الاعتبارية المتفرعة من التعين الجامع المشار اليه ومن حيثية ٥ التعينات الوجودية العارضة للموجود الواحد من الماهيات المكنة القابلة ٦ المعددة اياه، ويسمى تلك الاحكام والاوصاف عندنا بالاسماء ايضاً ، فان الاسماء الالحية على اقسام:

٣/٧٨٩ احدها الماهيات خالية عن الوجود وهي الشئون في التحقيق. وثانيها اسماء التعينات الوجودية الحاصلة بالماهيات وثالثها وهي الاولى في المرتبة هي التعينات المنتجة اقتران الوجود بالماهيات، قانها سابقة على الاولين. ٧ ورابعها النسب والاضافات المتشأنة ٨ بين مطلق الحق ومطلق الامكان والمكنات وبين كل قسمين من هذه الاقسام اقسام غير متناهية . هذا لفظه قدس سرم

٣/٧٩٠ قلت: خلاصة الكل: ان كل تعين وخصوصية وكل مابه التعين وكل مجموع

۱-العبودة - ل ۲-منها - ط ۳-كل - ل ٤-ص: ١١٤ ٥-حيث «النفحات» ٦-القابلة له - ن - ع ٧-الاولين «النفحات» ٨-المنتشئة «النفحات» - ل متعين؛ لدلالتها على مورده ١ المطلق عقالاً او خارجاً؛ السابق مرتبة اسم وعلامة له وينحصر مراتبها الكلية في الاربعة المذكورة؛ اعنى التعينات العلمية - وهي الحقائق - والتعينات الوجودية - وهي الاعيان ١٠ - وتعينات الصفات الالهية كالمفاتيح الأول وتوابعها المنتجة اقتران الوجود بالماهية؛ وهي سابقة على الاولين، لانها بالنكاح الاول ينتج صور الحقائق المفيضة ٢ لتمام استعدادها للوجود اللائق والفيض الموافق من الله تعالى.

۳/۷۹۱ وقد اشار الشيخ قدس سره هنا بقوله: وظهور حكم القسمين الاخرين المعنى قسمى اسماء الصفات والافعال - بتعينات من اجهاع احكام القسم الاول - اعنى اسماء الذات - يعنى ان التعينات الوجودية التي هي احكام اسماء الافعال تابعة للتعينات العلمية التي هي احكام النكاح الاول، اعن احتاع اسماء الصفات التي هي سدنة اسماء الغلمية التي هي احكام النكاح الاول، اعن احتاع اسماء الصفات التي هي سدنة اسماء الذات وظلالها؛ المتازة عنها بالامتياز النسبي الحاصل باعتبار التعلقات والرابع ٢٠ تعينات النسب المطلقة بن الحق وصفاته وبن افعاله ومخلوقاته الى غير ذلك،

٣/٧٩٢ فنقول: نفس اقتران الوَّحَوْدُ اللهُ تعين وجودى، بـل معين اسم فاعل وجودى فيكون اسماً. اما التميز والتعدد او مسببها وهو مابه التميز والتعدد او مسببها ومحلمها وهو المتميز والمتعدد ٣.

٣/٧٩٣ يدل على الاول قوله عقيبه: واللفظ الدال على المعنى المميز الدال على الاصل هو اسم الاسم. وعلى الثاني قوله: وكل ما امتاز بنوع من الامتياز فهو اسم.

٣/٧٩٤ واما احكام التعين الجامع ٣٠ و اوصافه فهى التعينات الجزئية وهى الاسماء بالحقيقة، والالفاظ الدالة ٤ عليها اسماء الاسماء، وليس كها ذكر الامام ابو حامد الغزائي في المقصد الاقصى من ان المراد باسماء الله الاسماء النحوية المقابلة ٥ للافعال والحروف؛ فانها عين الالفاظ؛ ولاماذكره القاساني في تأويلاته من ان المراد باسماء الله ما سماه الحكماء

١٥ الخارجية - ق ٢٠ من مراتبها الكلية المنحصرة فالاربعة ق ٣٠ الذي يلى الاطلاق - ق
 ١ - مفرده - ل ٢ - المقتضية - ط - ن - ع - ن ٣ - المتميز المتعدد - ل ٤ - الدال - ط
 ٥ - المقابل - ط

بالصورة النوعية وهي الجواهر الخاصة المنوعة ١ ، فان الاسماء اعم منها لتناولها المتعينات المتبوعة والتابعة والذاتية والعرضية والذهنية ٢ والخارجية كها مرّ.

# المقام الثالث

في تقسيم الاسماء الى الثلاثة الكلية التي هي اسماء الذات والصفات والافعال

المتباينة؛ كالقدم والتحيز والتناهى واضدادها فهى اسماء الذات، وانما نسبت الى الذات لكونها حقائق لازمة وجود الحق سبحانه، اى من حيث هو وجود، اذ ذلك الاعتبار يستدعى لكونها حقائق لازمة وجود الحق سبحانه، اى من حيث هو وجود، اذ ذلك الاعتبار يستدعى كونها عين الذات الاحدية، لانه اعتبار اطلاقها وعدم تعلقها؛ فلو تمايزت عنه لتمايزت بقيود فلم يبق على كال اطلاقها، هذا خلف، ولذا كانت عامة الحكم، اذ خصوص الحكم من خصوصيات التعلقات وليست؛ قليس ومن هنا تعرف فائدة التقييد في امثلتها بقولنا: كالعيوة من كونها حيوة فقط، اى بالا اعتبار تعلقه بمظهر وتقيده بقيد - حتى بقيد عموم التعلق والاطلاق - والا لم يستر على الطلاق المالات والا المرتبق في نفسه، فانها من حيث هي هي من اسماء الذات ومن والموجودية والنورية، اى الظاهرية في نفسه، فانها من حيث هي هي من اسماء الذات ومن الوحدة الذاتية للشئى - اعنى كونه هو هو عينه كها مر - لا الوحدة التي تعتبر نعتاً للواحد، الوحدة الذاتية للشئى - اعنى كونه هو هو عينه كها مر - لا الوحدة التي تعتبر نعتاً للواحد، فانها من اسماء الصفات؛ لاشعار الوصف بها؛ لكثرة النسب التي يتضمنها ويجمعها الاسم الله فانها من اسماء الصفات؛ لاشعار الوصف بها؛ لكثرة النسب التي يتضمنها ويجمعها الاسم الله والاشعار بالكثرة من غير اشعار بالتأثير من خواص اسماء الصفات.

٣/٧٩٦ وذلك لما قال في الفكوك ؟ : إن اعتبار الوحدة من حيث هي هي لايغاير الاحدية؛ بل هي عينها؛ وهي الوحدة الذاتية، اما اعتبارها من كونها نعناً للواحد يسمى بوحدة النسب والاضافات وينضاف الى الحق من حيث الاسم الله الذي هو عند الاسماء والصفات ومشرع الوحدة والكثرة المعلومتين للجمهور. هذا كلامد

١-المتبوعة - ط - ن - ع ٢ - والعلمية - ن - ط ٣ - وكذا العلم من كونه علما فقط والارادة - ن - ع
 ٤-ص: ٢٣٦ - س - عالم على - ن - ع

٣/٧٩٧ من غرات احاطة هذه الاسماء كونها في القديم قديمة وفي الحادث حادثة وفي المتناهي متناهية وفي المتحيز متحيزة وبالخلاف في مقابلاتها. وعلى هذا ولايذهبن على الاصحاب ما تكرر؛ فتقرر وفيا سلف تحرر وتصور أن هذه الاسماء كه هي قديمة بحقائقها؛ قديمة بتعلقاتها الكلية والجزئية التي باعتبارها يدخل ١ في اسماء الصفات، وقدم التعلق ٢ هو الاصح ايضاً من طريق اهل النظر من علماء العقل والخبر، وإن قدمها بتعلقاتها من حيث اعتبارها من طرف الوجود لاينافي اتصافها باوصاف الحدوث من حيث تبعيتها للعلم التابع للمعلوم، وإن لكل من الاعتبارين لساناً في الكتاب والسنة:

٣/٧٩٨ فلسان الاول كثير، كيف والحق علم جميع ٣ الاشياء في الازل من عين علمه بذاته؛ واندرج فيه جميع النسب الاسمائية باقتضا آنها.

ان الله لا يمل حتى تملوا. فالكل كذلك، لا القول والتكوين حسب القدرة المتعلقة بما عينته الارادة التابعة للعلم التابع للمعلوم، فانصباغ تحينات التعلقات الازلية للصفات بخواص الحوادث بهذا السبب لاينافي قدمها في ذاته و من حيث علمها؛ وعلى هذا كلام الحق ٥، وقد عرفه الشيخ قدس مره في اول التفسير بانه ٦ الصفة الحاصلة من مقارعة غيبية ٧ بين صفتى القدرة والارادة ٨ لاينافي قدمه، وقدم تعلقه انصباغ تعلقه ٩ بما يقتضيه احوال الخاطبين كالعبرانية والعربية واحكام الم ١٠ الدهر كالماضوية والحالية والمستقبلية، فانها انصباغ ١٠ ناشئة من الاعتبار الثاني، فيندفع به كثير من الشبه التي عجز عن حلما فحول اهل النظر، ككون الالفاظ القرآنية حروفاً واصواتاً مترتبة حادثة، مع انه من انكر انها كلام الله او انها انزلت فقد كفر، وكاقتضاء كون: انا ارسلنا نوحا (١- نوح) قديما؛ قدم نوح ١٠.

١٠٠ يعنى قدم هذا الكلام يقتضى قدم نوح على تقدير كون كلام الله قديما ويندفع بانه قديم بصورته
 العقلية في العلم القديم وحادث بصورة الحسية في الالفاظ والحروف (آقامحمدرضا قشهاى)

۱- داخل-ل ۲- النملقات-ل ۳- عالم على-ن-ع ٤- الشانى فنحوزن: ع ٥- اى قدم كلام الحق وحدوثه-ل ٩- بانها-ط ۷- عينية -ط ٨- الارادة والقدرة -ط ٩- تعقله-ن-ع ١٠ - الاسم-ن-ع-ل ١١ - اصباغ-ل

٣/٨٠٠ وتحقيق اندفاعه: ان قدم كل حادث بالنسبة الى حضوره بكلياته وجزئياته
 مع الوجود الحق الذى لاتقيد له من حيث هو بزمان او حال، والى اطلاعه على ذلك
 الحضور اطلاعاً لازماً لاينفك عن ذاته اصلاً غير منكر.

٣/٨٠١ تأنيسة عقلا: اما اولاً: قلما مرّ من كلام المحقق الطوسى ١ قدس سره: ان العالم بجميع المعلومات الغير المقيد بزمان او مكان يكون جميع المعلومات بجميع نسبها حاضرة عنده وهو يكون مطلعاً عليها.

۳/۸۰۲ واما ثانياً: فلما تقرر في حكمة الاشراق وغيره: ٢ ان الجهات النسبية - اي جهة كانت - اذا جعلت جزء من المحمولات كانت القضايا باسرها ضرورية ازلية، لان اعم الجهات وهي الامكان لكل ممكن، والاطلاق لكل مطلق ضروري ازلى، و الا انقلب الحقائق وهو محال.

۳/۸۰۳ وقال قدس سره في منطع أخر من التفسير ٣: ولما كان كل متعين من الإسماء والصفات حجاباً على اصله الذي لا يتعين، وكان الكلام من جلة الصفات صار حجاباً على المتكلم ٤ من حيث نسبة عليه الفاق، فكلام الحق غيل من غيبه وحضرة علمه في العاء الذي هو النفس الرحماني ومنزل تعين المراتب والحقائق وحضرة الاسماء، فيتعين ٥ حكم هذا التجلى بالتوجه الارادي للايجاد ٦ او للخطاب من حيث مظهر المرتبة والاسم الذي يقتضى ان بنسب اليه النفس، فيسرى حكمه الى الخاطب بالتخصيص الارادي والقبول الاستعدادي الكوني، فيظهر سرة ١٥ في كل سامع، مع انصباغه بحكم حال من ورد عليه وما مر به من المراتب والاحكام الوقتية والموطنية وغيرها ٧ - ان اقتضى الامر الالمي على ٨ سلسلة ٩ الترتيب - وان ١٠ وصل اليه من الوجه الخاص لا ينصبغ ١١ الا بحكم من ورد عليه وقته و موطنه و مقامه - لاغير - فالكلام في كل مرتبة لايكون الا بتوسط

۱۵ سر ذلك التجلي الكلامي - ش

١- كلام الطوسي- ط - ل ٢- غيرها- ل ٣٠- ص : ١٧٧ ٤- اى على الله- ل ٥- يتعين - ن - ع
 ١٠- الايجادى «التفسير» ٧- غيرهما «التفسير» ٨- مروره على - ل ٩- سلطنة «التفسير» ١٠- واذا «التفسير» ١١- فلا - ن - ط - ع - التفسير الخاص الذى لا واسطة فلا \_ ل

حجاب بين المتخاطبين، كما اخبر سبحانه في كتابه العزيز اقلمها حجاب واحد وهو نسبة الخاطبة بينها.

٣/٨٠٤ ثم نقول: وان لم تكن عامة الحكم بالمعنى المذكور فان كانت مشعرة بنوع تكثر معقول او ملحوظ – اي محسوس – فهي اسماء الصفات والاشعار له وجوه:

ه ، ٣/٨ الاول: الدلالة على جمعية النسب والتعلقات؛ كالوحدة الوصفية وهى التى تعتبر نعتاً للواحد، فانها عبارة عن وحدة الصفات من حيث انها للذات، وان امتازت عنها فتعددت من حيث المتعلقات، كابصار ١ الواحد عشر مرئيات ٢ دفعة، ولاشك ان هذه الوحدة مشعرة بكثرة الصفات ولو باعتبار المتعلقات وبتعدد الحيثيات والتعلقات.

٣/٨٠٦ التانى: الدلالة عنى تعلق الكثرة من حيث هى كثرة، نحو الكثير من حيث الاسماء والنسب فقط، او من حيث الاثار والصور والمظاهر ايضاً؛ ونحو المحيط وجوداً وعلماً وتعلقاً وحكاً وظهوراً وبطوناً ومعية ذاتية وقي الموفية ولكن بالمعنى المعلوم عرفاً، اما في الحقيقة فلاتعدد؛ بل الكل صورة واحدة لحقيقة واحدة ومنه «المحصى» من وجه، وهو الذي انكشف في علمه حد كل معلوم وعدة وميلغه من الكي

۱۸۰۷ الثالث: الدلالة على التعلق بالمظاهر في الجملة ، نحو القهار و اللطيف والسميع والبصير، ومنه الحي والعليم والمريد والقادر والمتكلم اذا اريد ٣ تعلقها، سواء كان بالكل؛ نحو: ان الله بكل شئي عليم (٢٠ - البقرة) والله على كل شئي قدير (٢٨٤ - البقرة) او بالبعض؛ نحو: ان الله بما تعملون خبير (٢٩ - لقمان) وهو على جعهم اذا يشاء قدير (٢٩ - الشوري) - الشوري)

٣/٨٠٨ ثم نقول: وان فهم منها ٤ معنى التأثير و الايجاد والاحياء والاذهاب والاماتة والتجلي والحجاب والكشف والستر ونحو ذلك فهي اسماء الافعال.

٣/٨٠٩ فان قلت ٥: همنا اسئلة ٦:

۱- كما في ابصار - ل ۲- مبصرات - ن - ع ۳- اريد به - ن - ع ٤- منه - ل ٥- معني التأثير والايجاد بوجه مافهي اسماء الافعال كالقبض والبسط والقهر والخلق والاحصاء والاتحاد والاحياء والاذهاب والعمائة والتجلي والحجاب والكشف والستر ونحو ذلك فان قلت - ل ٢- استولة - ط

۱۹/۸۱۰ الاول: ان الشيخ الكبير رضى الله عنه ذكر في جدول الاقسام الثلاثة من انشاء الدوائر: القهار والمحصى والقادر ونحوها من اسماء الصفات، وعد الاولين هيهنا ۱ من اسماء الافعال؛ وحكم على الثالث في شرح الحديث انه الاسم الاعظم من اسماء الافعال، وايضاً عد الحسيب في الجدول من اسماء الافعال والرقيب من اسماء الذات وفي شرح الحديث كليها من اسماء الصفات من سدنة الاسم العليم، فكيف التوفيق؟

٣/٨١١ الثانى: ذكر همهنا جملة من اسماء الافعال التجلى والحجاب والكشف والستر والاذهاب ولم يذكر في الجدول ولاهى معدودة في اسماء الاحصاء كما ذكر في الجدول؛ نحو الرب مما ليس من اسماء الاحصاء ،فما سببه؟

٣/٨١٢ الثالث: لم مثل الاسماء في مفتاح الغيب بمباديها التي هي الصفات؛ والاسماء هي المحدولات التي يشتق منها؟

٣/٨٦٣ قلت: الشيخ الكبير رضي الله عند بعد ما ضبطها بهذا الجدول ١٠ قال: وهذه الاسماء الحسني منها مايدل على ذائه جل جلاله، وقد يدل مع ذلك على صفاته او افعاله او معا ٢، فما كان دلالته ٣على الفات الطهر، وعملناه من اسماء الذات وهكذا فعلناه في اسماء الصفات واسماء الافعال من جهة الاظهر، لا انه ليس له ٤ مدخل في غير جدولها -كالرب-فان معناه الثابت فهو للذات، والمصلح ٥ فهو من اسماء الافعال؛ وبمعنى المالك فهو من اسماء الصفات.

\* 1 - اسماء الذات: الله الرب الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر العلى العظيم النظاهر الباطن الكبير الجليل المجيد الحق المتين (المبين - النسخة البدل في انشاء الدوائر) الواحد الماجد الصمد الاول الاخر المتعالى الغني النور الوارث ذو الجلال الرقيب.

امهات الائمة السبعة الاسماع الحيوة الكلام القدرة الارادة العلم السمع البصر.

اسماء الصفات: الحى الشكور القهار القاهر المقتدر القوى القادر الكّريم الغفار الرحن الرحم الغفور الودود الرؤف الحليم الصبور البرّ العليم الخبير المحصى الحكيم الشهيد السميع البصير.

اسماء الافعال: المبدىء الوكيل الباعث المجيب الواسع الحسيب المقيت الحافظ الخالق البارىء المصور الوهاب الرزاق الفتاح القابض الباسط الخافض الرافع المعز المذل الحكم العدل اللطيف المعيد المميت الولى التواب المنتقم المقسط الجامع المغنى المحيى المانع الضار النافع الحادى البديع الرشيد.

١ - الاولان هنا - ط ٢ - عليها معاً «الانشاء» ٣- دلالتها -ل ٤ - لها «الانشاء» ٥- ومعناه المصلح «الانشاء»

٣/٨١٤ وقال فيه ايضاً: واعلم انا ماقصدنا بها ١٠ حصر الاسماء ولا انه ليس ثمة غيرها، بل سقنا هذا ١ الترتيب تنبيهاً ٢، فتي رأيت اسماً من اسمائه الحسني فالحقة بالاظهر فيه

٣/٨١٥ فاقول: الجواب عن الاول: ان من الجائز ان تعتبر الاظهرية في المحتمل مختلفاً؛ ويختلف الايرادان بناء على ذلك؛ وعلى جواز اختلاف الايرادين نبه شبخنا رضى الله عنه ههناان امهات اسماء الالوهية كالحيوة والعلم والقدرة وغيرها انما تعد من اسماء الذات، اذا ٣ اعتبرت من حيث هي؛ اى ذاتية لانعتاً للواحد، اما اذا اعتبر تعلقاتها وكون الوحدة نعتاً؛ فن اسماء الصفات.

4/۸۱۹ فعليك بضبط الاصول وتفريع الفصول، فان الامر الكلى مالم يعتبر فيه التعلق الوالامتياز النسبي فهو اسم الذات؛ وان اعتبر فيه التعلق - فان كان م تعلقه تعلق التأثير - فهو اسم الفعل والا فهو اسم الصفة؛ ولا يقدح كونه شرطاً في التأثير - كالحي - فقد قال الشيخ رضى الله عنه: انه الدراك الفعال وانه شرط الكل؛ وكالتليم والمريد والقادر فانها شروط التأثير،

٣/٨١٧ ثم اقول: فتل القادر والقدير ومن سداته القهار والقاهر، وكذا المحصى من سدنة العليم كما مر معناه يجوز ان يكوف اعتبار تعلقه بالإغبار من اسماء الصفات وباعتبار ان قدرته محتد 7 تفاصيل تأثيراته حين اعتبار التنوع في تعلقاتها المشتمل ذلك التنوع على حرمان البعض عن بعض الكالات وهو القهر، وعلى اعتبار احاطته بحد كل مقدور وعدده ومبلغه وهو الاحصاء في القدرة؛ يصح عدالكل من اسماء الافعال، وعليك بتأمل الاعتبارين في كل من الرقيب والحسيب على ماسيظهر من شرحنها ان شاء الله تعالى.

٣/٨١٨ فان قلت: عد الشيخ الكبير رضى الله عنه القدوس والسلام من اسماء الذات وقال الغزالى: السلام هو الذى يسلم ذاته عن العيب وصفاته عن النقص وافعاله عن الشر، وقال بعض المشايخ: القدوس من تنزه عن الحاجات ذاته، والسبوح من تنزه عن الافات

١- سقناها بهذا «الانشاء» ٢- بينها -ل ٣- من اسماء الذات اذا اعتبر من حيث هي هي فقط وكذا الوحدة اذا -ل ٤- التعلق به -ط ٥- الكلى مالم يعتبر تعلقه بمايسمي غيراً بل سلبي ولا امتيازه النسبي فهو اسم الذات وما يعتبر فيه التعلق به او الامتياز النسبي فان كان -ل ٦- محتو - ط

١٥ الاسماء الحسني المذكورة في الحاشية والجدول - ش

صفاته، فهل يصح ان ١ تعد امثالها من السلبيات كالفردية والازلية وغيرهما من اسماء الصفات والافعال - ولو ببعض الاعتبارات-؟

٣/٨١٩ قلت: لاحجر ١٥ في الاعتبار؛ ولكن الحق مافعله، لان وصف الذات بهذه الاعتبارات لايقتضى نسبة شئى البها تفيدها كثرة ٢؛ ولان الذات هي التي لها الغنى المطلق عن العالمين؛ فهي منبع النزاهات ومحتدها، فنسبتها اليها هي الحق الحقيق بالقبول واولى في العقول. العالمين؛ فهي منبع النزاهات ومحتدها، عند عد اسماء الاحصاء على ان كليات الاسماء غير منحصرة فيها اجماعاً.

بدل التوقيفية - بتقديم القاف -: فقد روى الاحد بدل الواحد والقاهر بدل القهار والشاكر بدل الشكور؛ وكالهادى والكافى والدائم والنصير - بالنون - والنور والمبين والجميل والصادق والمحيط والقريب والقديم والوتر والفاطر والعلام والملك والاكرم والمدبر والرفيع وذى الطول وذى المعارج وذى الفضل وذى القوة والخلاق؛ وكالمولى والمناب والناصر وشديد العقاب وقابل التوب وغافر الذنب ومولج الليل فى النهار ومولج النيل وغرج التي من المناب من الحي.

٣/٨٢٢ وورد في الخبر ايضاً انه (ص) قال: السيد هو الله تعالى، وكأنه قصد المنع من المدح في الوجه، والا فقد قال: أنا سيد ولد آدم ولافخر ٣، وورد: الديان والحتان والمتان، وقوله (ص): لاتقولوا: جاء رمضان، قان رمضان اسم مناسماء الله تعالى، ولكن قولوا: شهر ١ رمضان.

٣/٨٢٣ ومما وقع الاتفاق "بن العلماء من الاسامي: المريد والمتكلم والموجود والشئي والذات والازلى والابدي.

٣/٨٢٤ ثم لوجوز اشتقاق الاسامي من الافعال نحو: ويكشف السوء (٦٢-النمل) و:

\* ۱ - اى: لامنع. \* ۲ - عطف على: فاقول: الجواب عن الاول .... الى آخره \*۳ - اى الشيخ الكهير رضى الله عنه والغزال قدس سره

۱-بصح حینئذان-ن-ع-ل ۲-یفیدهاکثرة ما-ل ۳-فخرلی-ل ۶-جاءشهر-ن-ع-ل ۵-الاتفاق علیه-ن-ع نقذف بالحق على الباطل (١٨-الانبياء) و: يفصل بينهم (١٧-الحج) و: قضينا الى بنى اسرائيل (٤-الاسراء) و: قضينا الى على عدم الرعن الحصر، والمنبه الكلى على عدم الحصر قوله (ص): او استأثرت به في علم الغيب عندك

٣/٨٧٥ واما التوفيقية - بتقديم الفاء -: كما ذكره الشيخ رضى الله عنه من التجلى والستر والحجاب وغير ذلك بما يستعمله اهل التحقيق، فالحق عندهم ان الالفاظ اسماء الاسماء والاسماء في الحقيقة كما مرتهى التعينات او المتعينات التي كلياتها الحضرات الخمس كما سيشار اليها من انها المفاتيح الأول، وكما انها لاينحصر جزئياتها؛ لاينحصر الدوال عليها، اذ لاحجر في العبارة مالم بمنع مانع عقلي او شرعى ولم بمنع كما عددناها.

٣/٨٢٦ فان قلت: فما فائدة التخصيص بنسعة وتسعين مائة الا واحدا، وقد قيل عفهوم العدد وانه لا يحتمل القلة والكثرة اصلاً - كما علم في تخصيص ثلاثة قروء - وايضاً مافائدة الاحصاء على ماروى عن ابي هريرة عن الني (ص)؟

٣/٨٧٧ قلت: اما تخصيصها بتلعة وتسعيل وان عينت - فلاينافي جواز الزيادة الجواز ان يكون قوله (ص) احصائم أربي الما المحدد او بالتعيين باعتبار تلك الصفة؛ فلاينافيه زيادة الاسماء في الوجود ولاما في الحديث من قوله (ص): او استأثرت به في علم الغيب عندك.

٣/٨٢٨ واما تخصيصها بتلك الصفة فيكون بالوحى، كتخصيصها بذلك العدد لا بالعقل؛ او يكون لِآشرفيّة ٢هذه الاسماء - لامطلقا - بل بالنسبة الى الاسماء التى عند الجاهير فلاينافيه خروج الاسم الاعظم منها، مع إن احاديث الاسم الاعظم يدل دخوله فيها، لكن ستره الله الاعلى نبى او ولى، وستسمع كلام الشيخ قدس سره فى تحقيقه،

٣/٨٢٩ واما احصائها فرداً فرداً فني روايتين مختلفتين عن ابي هريرة، وقد تكلم احمد البيهق انها من رواية من فيه ضعف، واشار ابو عيسى الترمذي الى شئى من ذلك - كذا ذكره الغزالي -

١-من احصاها - ن - ع - ل ٢ - لاشرقية ـ ن ـ ع - ا

### ۲۸۸ / مصباح الاتس

٣/٨٣٠ واما عن الثالث: فإن غثيل الاسماء بالصفات بناء على أنها اصول التعينات الحاصلة بالتعلقات؛ ودلالة المتعينات على المطلق السابق بسبب دلالة التعينات فهى الاولى بالتثيل، وإن كان يصح بالمتعينات ايضاً كها ذكرنا ١.

٣/٨٣١ ويناسب المقام ان يحكى ماذكره الشيخ قدس سره فى شرح احاديث الاسم الاعظم، اذ فيه فوائد عزيزة وعوائد غريزة. قال قدس سره ٢: الذى افاده الشهود الاتم هو ان الحق باعتبار اطلاقه لايتعين عليه حكم بسلب او اثبات او الحصر فى ذلك الجمع او غيره، كتعقل اقتضاء ايجاد او مبدئية ٣، بل له التحقق بجميسع الاحكام والاوصاف، وكل ذلك من حيثية تعين مشتمل على جميع التعينات والاعتبارات؛ ونسبة الوحدة والكثرة تفرعتا منه، فلاحصر فيه ولاتنزيه عن الحصر ٤، فالكل ثمة؛ وماثمة كل ولاجزء ولاثمة، وقد نبه بقوله تعالى: وهو معكم اينا كنتم (٤-الحديد) و: بكل شئى عيط (١٥-فصلت) انه عيط بظاهر كل ذرة - فا فوقها فى الصغر وبناطنها، مع انه مع كل شئى بحسبه، ولاريب ان بظاهر كل ذرة - فا فوقها فى الصغر وبناطنها، مع انه مع كل شئى بحسبه، ولاريب ان المصحوب متى كان مقيد الذات فان المساحب يصحبه بالتقييد، ولذا قال: اينا كنتم، غير انه المصحوب متى كان مقيد الذات فان المساحب يصحبه بالتقييد، ولذا قال: اينا كنتم، غير انه المصحوب متى كان مقيد الذات فان المساحب يصحبه بالتقييد، ولذا قال: اينا كنتم، غير انه المصحوب متى كان مقيد الذات فان المساحب يصحبه بالتقييد، ولذا قال: اينا كنتم، غير انه المصحوب متى كان مقيد الذات فان المساحب يصحبه بالتقييد، ولذا قال: اينا كنتم، غير انه المصحوب متى كان مقيد الذات فان المساحب يصحبه بالتقييد، ولذا قال: اينا كنتم، غير انه المسحوب متى كان مقيد الذات فان المساحب المسحوب متى كان مقيد الذات فان المساحب المسحوب عيم كل شئى عيم اله عيم اله عيم التقييد، ولذا قال: اينا كنتم، غير انه المسحوب منه ولا في غيره.

٣/٨٣٢ ولهذا اقول: ان الحق مع كل متعين متعين ومطلق غير متعين، ولهذا "تعذرت معرفة كنهه تماماً، فقال: ولايجيطون به علما (١١٠ - طه) فما ننى العلم من حيث تعينه؛ وانما ننى الاحاطة به وتعذرها من حيث اطلاقه؛ وعليه قوله ٢ عليه وآله السلام: لا احصى ثناء عليك ولا ابلغ كل مافيك، فننى الاحاطة لا المعرفة، فلا يخنى على المستبصر ان ذاتاً هذا شأنها يتعذر وضع اسم لها بحيث يدل على محض حقيقتها دلالة مطابقة تامة دون تضمنه معنى ١٠ زائداً عليها، مع ان لاعبارة الاعن متعين؛ واطلاق الحق هو من حيث اللاتعين.

٣٨٣٣ ثم أنه ينبغى ٧ لك أن تعلم أنه وأن تعذر أن يكون لله مثل هذا الاسم، فأن له اسماء عظاماً في مراتب الافعال والصفات والنسب واحكام الالوهية المعبر عنها بالاعتبارات.

۵ - من وصف أو حكم او مرتبة او اعتبار - ش

۱-ذكرنا ذكرها في الجدول -ل ۲-شرح الاربعين حديثا \_ص: ٦٣ ٣-مبدئه -ط ٤-على العصر «شرح الاربعين» ٥-متعين متعين ولهذا -ط -ل ٦-واما قوله -ن -ع ٧-ص: ٦٦ ق اللفظ ١ والكتابة؛ وسيجئى انه الانسان الكامل، واول الاقسام من الاربعة المفاتيح المشار في اللفظ ١ والكتابة؛ وسيجئى انه الانسان الكامل، واول الاقسام من الاربعة المفاتيح المشار اليها في قوله: وعنده مفاتح الغيب لايعلمها الا هو (٥٩-الانعام) ولها خس مراتب هى الحضرات الخمس المشهورة؛ وقوله: لايعلمها الا هو؛ مفسر بانه لايعلمها احد بذاته ومن ذاته؛ لكن قد يعلم بتعريف الله واعلامه ٢، فإن من عباد الله من يطلعه الله عليها، وقد وجدنا ذلك لغير واحد من اهل الله يعلمون ٣متى يوتون وما في الارحام؛ بل والله و قبل الحمل، مع ان النبي صلى الله عليه و آله قال في حديث الساعة حين سئل عنها ٤ في خس لا يعلمهن الا الله ثم تلا: إن الله عنده علم الساعة ... الاية (٣٤-لقان) فالتوفيق بما ذكرنا.

هي ٦، وكيف لا؟ والفتح الاول قد وقع ومضى، فانه عبارة عن الايجهل حقيقتها من حيث هي ٦، وكيف لا؟ والفتح الاول قد وقع ومضى، فانه عبارة عن الايجاد ٧، فالشاهد ٨الان وان اطلعه الحق على المفاتح والفتح فانما يشاهد ١ فتحاً مثل الفتح الاول لاعينه.

٣/٨٣٦ فاعلم ان المفاتح المشار البياس ١٠ اسماء الذات ولها الدلالة على الذات من اكثر الوجوه؛ وان لم تدل مطابقة من كل وجوماعد القسر الخامس الذي لا يعرفه الا الكل ولايذكرونه ١١ لاحد، ومن حيثية هذه الاسماء ظهر سرّ مبدئية الحق؛ ومنها تفرعت الاعتبارات والاضافات والمراتب

٣/٨٣٧ واولى ١٢ مراتب الذات من حيثية هذه الاسماء هي الالوهة ١٣ ؛ فهي كالظل الخضرة الذات وامهات اسماء ١٤ الالوهية التي هي الحي والعالم والمريد والقادر؛ كالظلالات لاسماء الذات المشار اليها، فاعظم اسماء حقيقة الالوهية الاسم «الله» ومن امهات الاسماء «الحي» وسائر اسماء ١٥ الالوهة ١٦ تابعة لاسمائها الاربعة المذكورة والاسم «الله» الموضوع لتعريف حقيقة الالوهية من حيث احدية جعها.

١- التلفظ (شرح الاربعين) ٢- بل بعلم الله القديم بهم والحاصل لهم فى الفناء الانم و .... الاعظم، بل بذاته سبحانه من كونها عين علم الفانى فى مرتبة قرب النوافل - ل ٣- اهل الله كها رأينا جاعة بعلمون - ن - ع ٤- عنها انها فى - ن - ع ٥- مفتاحها - ط ٢- هـى هـى - ط ٧- عن مبدئية الايجاد - ل ٨- اى المكاشف - ل ٩- يشنهد - ن - ع - ل ١٠ - هـى - ل ١١- لايذكرونها - ط - ل ١٢ - واول - ل ١٢ - الالوهية - ن - ع - ل ١٠ - الالوهية - ن - ع - ل
 ١٢ - الالوهية - ل - ن - ع - الاسماء - ن - ع - الالوهية - ن - ع - ل

٣/٨٣٨ واعلم ١ ان الاسم الاعظم في مرتبة الافعال الاسم القادر والقدير، لان الخالق والبارىء والمصور والقابض والباسط وامثالها كالسدنة للاسم القادر، وكذلك الثلاثة ١٠ الباقية، فالاسم الرؤف والعطوف والودود وامثالها تابعة للاسم المريد؛ والحسيب والرقيب والشهيد وامثالها تابعة للاسم العليم، وفي الحي يجتمع تلك ٢ الاحكام، بل منه يتفرع لجميعته، فان الحي هو الدراك الفعال ولانه شرط في الكل.

٣/٨٣٩ و ذكر شيخنا ٣: ان الحي القيوم في التحقيق اسم مركب من اسمين وانه من بعض اجزء الاسم الاعظم العام الاثر، وكذلك الالف والدال والذال والراء والزاي والواو من اجزاء الاسم الاعظم.

• ٣/٨٤ وانا اقول: ليعلم ان هذه الحروف مع الحى القيوم؛ وبقية اجزاء الاسم كالمرآة الثابتة ٤ لمعنى القدرة وكالاسم الدال على الشئى على سبيل المطابقة، ولهذا يؤثر في كل شئى يتوجه به اليه، فلذلك قيل فيه انه اعظم من غيره من الاسماء المؤثرة، لانه عام الاثر في جيع الانواع والاشخاص؛ لا كالاسماء المؤثرة الاخرى الختص بكل نوع، فاعرف ان الاسم الاعظم بالنسبة الى كل موجود عمارة عن صورة الاسم المترجم عن معنى الحيثية التي من جمهما يستند ذلك الموجود الى الحق - كان من الاناسى و الجن و الملك او غيرهم - تعرف معنى ماقال عليه و آله السلام حين سمع الذين يذكرون الله ويسألونه: انهم سألوا الله بالاعظم الذي اذا دعى به اجاب، مع اختلاف الاسماء، وليس الامر كما وقع في افهام الناس الامم الاعظم واحد، فكيف يمكن الجمع بين هذه المفهومات المختلفة؟

٣/٨٤١ ثم ١علم ان لِأعظمية الاسم مرتبة اخرى تختص بالتعريف، فاى اسم اتم تعريفاً من غيره فهو اعظم منه؛ كما قال عليه و آله السلام في قوله: والهكم اله واحد (١٦٣ -البقرة) وفي فاتحة آل عمران وفي اول الحديد، فالاعظمية فيها من جهة التعريف لا التأثير؛ بل الاعظمية في التأثير ماسبق.

۴ - من امهات اسماء الالوهية من الاربعة وهي العالم والمريد والحي - ش

۱-ص:۲۹ ۲-هذه-ن-ع ۳-شیخناالکبیررضیاللهعنه-ل ۶-الشامه-ن-ع-ل-شرح الاربعین. (۱۹و۹)-او-ل ۷-باسمه-ل ۸-ص:۷۷ ٣/٨٤٧ وايضاً ينبغى لك ان تعلم ان الاعظمية المختصة بالتعريف والدلالة تنقسم الى قسمين: قسم داخل في مرتبة اللفظ ١ والكتابة وهو المشار اليه ٢ في الايات السابقة، وقسم خارج عنها وهو القسم الخامس ويختص بالانسان الكامل؛ فانه من حيث كمال دلالته من حيث جعه واحديته وبرزخيته كامل الدلالة على حضرة الحق ذاتاً وصفةً وفعلا ومرتبةً؛ غير ان هذه الدلالة لاتدخل في مرتبق الفظ والكتابة الى هنا كلام الشيخ قدس سره في شرح الحديث.

٣/٨٤٣ وقال الشيخ مؤيد الدين الجندى في شرح الفصوص ٣: واعلم ان الاسم الاعظم الذي اشتهر ذكره وطاب خبره ووجب طيه وحرم نشره المن عالم الحقائق والمعانى حقيقة ومعنى؛ ومن عالم الصور والالفاظ صورة ولفظاً ٥.

٢ ١٣/٨٤٤ اماحقيقة: ٦ فهي احدية جعجيج الحقائق الجمعية الكمالية كلها. وامامعني: ٧ فهو الانسان الكامل في كل عصرٍ وهو قطب الاقطاب حامل الامانة الالمية؛ خليفة الله ونائبه الظاهر بصورته.

٣/٨٤٥ واما صورته ٨: فهو ﴿ صُورَة كَامُونَ فَالْمُالْمُوسُرِ؟ وعلمه كان محرماً على سائر الامم لما لم يكن الحقيقة الانسانية ظهرت بعد في اكمل صورته، بل كانت في ظهورها بحسب قابلية كامل ذلك العصر فحسب، فلما وجد معنى الاسم الاعظم ١٠ وصورته بوجود الرسول اباح الله العلم به كرامة له

٣/٨٤٦ واما صورته اللفظية فركبة من اسماء وحروف تركيباً خاصاً على وضع خصيص به ويعلمه من علمه الله ١١ بلاواسطة ١٢ ؛ بل رؤيا او كشفاً او نجلياً او بواسطة مظهره الكامل؛ وقد اختلفوا فيه والصحيح ان الله اخنى علمه ١٢ عن اكثر هذه الامة لما فيه من الحكم والمصالح ولم يأذن للكل أن يعرّفوا منه الا بعض اسمائه وحروفه التي يشتمل

1-1 التلفظ «شرح الاربعين» 1-1 البها – 1-1 1-1 1-1 1-1 خبره ونشره ووجب طيه من علوم الخلق وحرم تعريفه ونشره «شرح الفصوص» 1-1 معناه – 1-1 1-1 معناه – 1-1 1-1 معناه – 1-1 1-1 معناه – 1-1 من اعلمه الله «سرح الفصوص» – 1-1 ما بلاواسطة – 1-1 – حجب – 1-1 طوی علم ذلك «شرح الفصوص» احجب – 1-1 – 1-1 مرح الفصوص – طوی علمه – 1-1

عليها تركيبه الخاص المنتج انواع التسخيرات والتأثيرات من الولاية والعزل والاماتة والاحياء وغيرها.

٣/٨٤٧ فن اسماء هذا الاسم هو الله المحيط ٣ والقدير والحي والقيوم؛ ومن حروف. ادذرزو ٤ ذكره الشيخ الكبير رضي الله عنه في سئوال الحكيم الترمذي.

٣/٨٤٨ وقال في موضع اخر ٥: الالف هو النفس الرحماني الذي هو الوجود المنبسط، والدال حقيقة الجسم الكلي ٦، والذال المتغذى ٧، والراء هو الحساس المتحرك، ٨ والزاى الناطق، والواو لحقيقة المرتبة الانسانية؛ وانحصرت حقائق عالم الملك والشهادة المسمى ٩ بعالم الكون والفساد في هذه الحروف قال: وهي ١٠ لاتتصل بغيرها؛ لانها حقائق الاجناس العالية ولكن الاشخاص تتصل به آخراً من عينها ونما قبلها ١١، لان العلم بالملك والشهادة بالنسبة الى العالم متقدم على العلم بالملكوت والواح الارواح ١٢.

# المقام الرابع فى اقسام شهود الحق سيروانه حسب انقسام تعيناته الاسمية

٣/٨٤٩ كانت التعينات الوجودية روحانية كانت او مثالية او خيالية او حسية؛ صور التعينات العلمية واحكامها، اختلفت حسب اختلاف مراتبها؛ وكانت ١٣ التعينات العلمية صور جيعة النسب الصفاتية واحكامها؛ كان ظهور احكام اسماء الافعال من اجتاع احكام اسماء الصفات.

٣/٨٥٠ ولما كان احكام اجتاع اسماء الصفات - اعنى الحقائق العلمية التي هي شئون الحقيقة - حاصلة من اجتاع التوجهات الذاتية ١٤ التي هي المفاتيح الأول وسدنتها - وذلك في النكاح الاول المعدود في اقسام النكاحات من وجه دون وجه - كان ظهور

۱-تركيبها - ط-ن - ع - ل ۲-لاتواع «شرح الفصلوص» ۳-والحيط - ل ٤-ادذرزولا «شرح الفصوص» - ل - المتحرك بالارادة - ل «شرح الفصوص» - ل - المتحرك بالارادة - ل «سرح الفصوص» - ل - المتحرك بالارادة - ل - الظاهرة «الشرح» الشهادة لعالم - ل - ۱ - الحروف وهي - ل ۱۱ - من غيبها وماقبلها «الشرح» ۱۲ - والالواح والارواح - ل ۱۳ - ولما كانت - ن - ط - ع ۱۵ - للاسماء الذاتية - ن - ع

امماء الصفات من اجتماع احكام اسماء الذات، فكذا ظهور حكم اسماء الافعال؛ لان الحاصل من الحاصل من الشني حاصل منه.

التعينات الاسمية مطلقاً - ثلاثة اقسام: لانه اما شهود المفصل مجملاً في الاحدية وهو الشهود العلمي الذاتي الذي به قلنا انه سبحانه علم جميع الاشباء من عبن علمه بذاته واما شهود المفصل مفصلاً؛ فلا غلو اما ان يكون بالتفصيل الوجودي - وهو الشهود العياني الوجودي - او بالتفصيل العلمي - وهو شهود الحقائق التي في الحضرة العلمية من حيث قابلياتها في حضرة الامكان - او نقول: شهوده اما في ذاته سبحانه او فيا تميز عنه في الوجود بتعينه؛ او فيا تميز عنه في العلم

٣/٨٥٢ والفرق بين التميز الوجودى والعلمي الذى مر الاشارة اليه من وجوه: منها ان التميز الوجودى يصحح شهود المتميز نفسه واعتاله من المتميزات، والتميز العلمى لا يصحح الا شهود العالم، ولذا نقول ١: إنها معدومة لانف به غير موجبة كثرة وجودية في الذات او نقول: شهود المفصل اما في الوحدة عن كل وجماد في الكثرة من كل وجه او في الكثرة من وجه دون وجه؛ وهي الكثرة العلمية الامتيازية النسبية، فان العلم باعتبار ذات الحق سبحانه احدى مثله، واغا كثرته بالنسبة الى المتعلقات.

٣/٨٥٣ فنقول: فشهود الحق في ذاته جيع الحقائق ولوازمها بوسط او غير وسط الى ينتهي الى اسماء الافعال وصور الاعيان الوجودية - اعنى التعينات الحاصلة من الاقتران الوجودي - وما يتبع تلك الحقائق واللوازم من افادة تداخل احكام اسماء الصفات والافعال التناسب او التباين - على اختلاف ضروبها ٢ - ومن اى جهة ينحصر الارتباطات، وفي كم ينحصر ومن اى جهة لاينحصر شهودذاتي علمي، شهود النخلة وثمرها وما يتبعها في النواة الواحدة التي حصل ٣ الكل بغرسها لمن يقدر بالكشف؛ وغيره ان يرى ذلك لافي عين الخارج ولافي صورة الحضرة العلمية بالتفصيل.

۱-سنقول - ط - ل ۲-ضروبها - ن - ع - ل ۳-حصلت - ل

٣/٨٥٤ واما شهو ده سبحانه الموجودات في الصور المتميزة عنه شهوداً متعلقاً بتعينها او تميزاً حاصلاً بتعينها او بسبب تعين الحق بها فحسب، اى لا ان الشهود او التميز بواسطة امر ليس بينه وبين الحق واسطة - كالقلم الاعلى على مازعم اهل النظر - فان نسبة ١ مابين الحق وكل موجود متعين المعتبر ١٠ عنها بالقرب الوريدي والمعية الذاتية نسبة المطلق و ٢ التعين الوارد عليه، ولا واسطة في تلك النسبة المسهاة بالوجه الخاص عند المحققين، ولما لم يجده اهل النظر زعموا ان علم الحق بالتعينات الجزئية الوجودية انما هو على الوجه الكلى، لانه بواسطة العقل الاول المرتم فيه جميع صور الاشياء - لكن على وجه كلى -

٣/٨٥٥ والحق ان التوسط للوجود العام الذي هو ليس غير ذات الحق في الوجود - بل في الاعتبار لاله - ثم ذلك التوسط في صدور الكثرة لافي شهودها، فقولنا: بتعينه فحسب؛ احتراز عا زعموا ان التعين الجزئي غير مصحح لرؤية الحق؛ لولا توسط العقل الذي لا امكان فيه الا بوجه واحد.

٣/٨٥٦ فهذا شهود وجود عنائي ونستماني ذلك الى القلم الاعلى ومابعده سواء، نعم! يشهد في ذات القلم الاعلى الذي هو العن الجامع المحقائق - كا مر من تعريف الشيخ قدس سره - صورها من حيث انها لوازمه ٢٠ ، وفي وجود اللوح المحفوظ وما نزل عنها ٣ - كالعرش والكرسي وغيرهما - صورها ٤ مفصلة، كشهود ذرية آدم شهوداً تفصيلياً حين أخرجهم من ظهره على ماقال تعالى: واذ اخذ ربك من بني آدم ... الاية (١٧٢ - الاعراف) فذكر «الذات» في القلم الاعلى و «الوجود» في اللوح الحفوظ وما بعده تنبيه على ذلك.

٣/٨٥٧ والثالث من اقسام الشهود هو الشهود في حضرة الامكان وهو نوعان: جزئي

\*١-صفة نسبة - ش \*٢-اى الشهود فى مرتبة القلم الاعلى شهود كلى متعلق بصور الاشياء من حيث انها لوازمه، وفى مرتبة اللوح ومابعده شهود صورها مفصلة ، فافهم قيل: يفهم منه ان قول المصنف: ونحوهما، عطف على اللوح، فيكون حينئذ صور الاشياء فى هذه الثلاثة مفصلة، لكن الحق عندى المصنف ونحوهما، عطف على اللوح، فيكون حينئذ صور الاشياء الضمير، فالكلمة فى العرش واحدة والاشياء انه عطف على ذات القلم، لان العرش مظهر القلم ويؤيده تثنية الضمير، فالكلمة في العرش واحدة والاشياء مصورة فيه بوجه أجالى، وأما الكرسى فظهر اللوح والكلمة فيه منقسمة، ولهذا كان موضع تدلى القدمين والاشياء فيه مصورة بوجه تفصيلى - ش

١- النسبة - ل ٢- الى - ن - ع ٣- عنها - ن - ع ٤- والكرسي عين صورها - ل

وكلى، فان الجزئ تعلق العلم بالشئى الجزئ فى الحضرة العلمية من حيث صلاحيته لقبول التوجه الالمى والتعين الوجودى، سواء توقف على سبب واحد او اسباب، وهذا شهود ذلك الششى فى مرتبة امكانه، والكلى مطلق هذا التعين ١ على النحو المنبه عليه، وهذا شهود الاشياء على الاطلاق فى حضرة الامكان، فالفرق بن الشهودات الثلاثة: ان هذا الشهود يتكثر بحسب الامور الوجودية - كالثانى -

٣/٨٥٨ اما شهوده وعلمه في حضرة احدية ذاته - اعنى القسم الاول - فليس بامر زائد على ذاته ، اذلاكثرة هناك بوجه اصلاً ، تعالى الله عما لا يليق به .

٩ ٣/٨٥ ثم نقول: هذه الموجودات المشهودة قسان: احدهما ماليس له من مقام التركيب والتقيد الزماني حكم امكاني او وسط زماني، وهو عالم الامر وعالم اللكوت وعالم الغيب. والثاني ماله ذلك، وهو عالم الخلق واللك والشيادة.

التي هي مظاهر الحقائق والارواح ٣ ان تقيد بالأماعة: وظهور الاحكام في عالم الصور التي هي مظاهر الحقائق والارواح ٣ ان تقيد بالامزجة والاحوال العنصرية واحكامها، والزمان الموقت ذي الطرفين فهو عالم التنباء وطالبس كذلك وان ٤ تعين محل ظهور حكمه فهو من عالم الاخرة، هذا كلامه وعلم منه ان التقسيم مثلث ومافي التقسير قسما عالم الخلق.

## واما خاتمة التمهيد الكلى الجملى فني بيان متعلق طلبنا بالاجمال وباي اعتبار لايتناهي مراتب الاستكمال

۱۹/۸۶۱ الاول فهو ان متعلق معرفة كل عارف والذى يمكن ادراك حكمه من الحق سبحانه انما هو مرتبته التي هي الالوهة واحديتها - لاكنه ذاته ولا احاطة صفاته - والى ذلك مر الاشارة بما امر اكمل الخلق مرتبة و استعداداً بقوله سبحانه: فاعلم انه لا اله الاالله (۱۹-محمد) ولا بد هنا من امور:

۱- التعلق - ن - ط - ع ۲ - ص: ١٦٦ ٣ - عالم الصور «التفسير» ٤ قان «التفسير»

٣/٨٦٢ الاول انه لايمكن ادراك كنه ذاته الثاني معنى الالوهية التي هي مرتبته الشالث بيان وحدانيته الالهية ١.

٣/٨٦٣ فبيان الاول من وجوه:

٣/٨٦٦ الوجه الشائث ان العلم سواء اضيف الى الحق او الخلق نسبة من نسب الذات متميزة عن غيرها، وليس في قورة تسبه الذات ان عيط يكنه الذات الغير المحاطة، والا لزم قلب الحقائق وتخلف الذات عن مقتضاها.

٣/٨٦٧ قان قلت: مسلم في علم الخلق؛ اما علم الحق فعينه؛ فيمكنه الاحاطة بالذات. ٣/٨٦٨ قلت: فالاحاطة بذلك الاعتبار للذات لا لنسبته، ومن هنا يعلم ان ليس لذات الحق من حيث هويته علم ٣٠، فللفظ الجلالة اشتقاق الاصل بالوجوه الاتية والعلمية

\* ١ - اى سواء كان الواضع هو الله او بشراً يحتاج الانسان فى فيهم المعنى الموضوع له الى المدارك المذكورة وينساق الكلام (آقا محمد رضا) - \*٢-لان العقل عقال لايتجاوز الى عالم الاطلاق، ويحتمل الكلام ان العلم به ان كان بدلالة اللفظ فكذا، وان كان بالعقل فكذا - ش - \*٣- يدل عليه بالمطابقة - ش

١- بيان وحدانيتها - ل \_ معنى وحدانيته الالوهية ماهية ووجوداً \_ ن \_ ع ٢ - وجوه الاول - ل ٣ - ان العلم علمان: علم من شأنه ان يجيط بما يتعلق به وهو عقلى وكشنى وهو المقصود هنا. وعلم من شأنه انتفاء العلم الاول وهو المعبر عنه بالشهود الحقيق والفناء الاتم بالنسبة الينا؛ والعلم الكامل وغاية المعرفة بالنسبة الى الحق تعالى، وهذا هو ما مر فى نفحات الشيخ الكبير - اعنى الشيخ صدر الملة والدين - رضى الله عنه الحل الحق تعالى، وهذا هو ما مر فى نفحات الشيخ الكبير - اعنى الشيخ صدر الملة والدين - رضى الله عنه وعن شيخه - ل ع - قيد - ن - ع - ل ع - فيها واتما - ط اليها - ط حما المتعلق به - ل ع - المتعلق به - ل ع - ع - المتعلق به المتعلق به - المتعل

الغالبة ١ ؛ لكن لامن حيث هو؛ بل من حيث مرتبة الالوهة، ٢ فلذلك فهم التوحيد من كلمة الشهادة وصح القول بعلميته في الجملة من الخليل وسيبويه من ائمة العربية ومن ابي حنيفة والشافعي والغزالي والامام الرازي وابي زيد البلخي وغيرهم من علماء الشريعة والنظار.

٣/٨٦٩ فان قلت: لم لايجوز ان يسمى الحق نفسه باسم يدل على ذاته بالمطابقة ويعرفنا بذلك؛ فنعرف ذلك الاسم وحكمه بتعريفه - وان عجزنا عن تصوره وتصويره-؟

١٥٧/٨٥ قلنا: لا يجوز نقلاً ٣ وعقلاً. اما نقلاً: فلان قول اكمل الخلائق ٤ ومن منح علم الاولين والاخرين في دعائه: او استأثرت به في علم غيبك بما ١٠ يستروح منه ٢٠ ؟ ان السئوال من الحق باعز اسمائه واحقها نسبة اليه آكد في اسباب الاجابة ونيل المراد، وذا هو ما كملت دلالته عليه، وحيث لم نجد ذلك دل على عدم ظهوره من الحق.

۳/۸۷۱ واما عقلاً: فلان تعریف الحق آباه لایمگن ان یکون بدون واسطة. ۳/۸۷۲ فشرعاً: لقوله تعالى: وما کان لیشر آن یکلمه الله الا وحیاً ....الایة (۵۱ – الشوری)

٣/٨٧٣ وذوقاً: لان اقل ما يتوقف عليه الخطاب حجاب واحد هو نسبة الخاطبة والخطاب من لوازم التجلى، والتجلى لا يكون الافى مظهر ومنصبغاً باحوال المظاهر، والخاطب مقيد باستعداد خاص ومرتبة وروحانية وحال وصورة وموطن وغير ذلك، ولكل منها اثر فيا يرد من الحق؛ فلا يصح ادراكنا له الا بحسبنا ٣٠، وهذا السئوال مع جوابه مستنبط من تفسير الفاتحة

١٦- اى علم بالاستقراء عدم الوجدان كما بدل عليه قول اكمل الخلق واعلمهم فى دعائه: او استأثرت به فى علم غيبك، فلو حصل له هذا الاسم مع ماتقرر ان مثل هذا يكون اشرف الاسماء لكال مطابقته للذات لم يحتج ان يقول (ص) فى دعائه: او استأثرت، لان من ظفر لاجل ما يتوسل به استغنى على غيره، فلما فى دعائه التقاسيم عملاً بالاحوط علم انه لم يكن عنده متعيناً - ش 
 ١٤ وجد ربح الانسان، والاسترواح التشمم «لسان العرب» - استرواح بوبرداشتن «منتهى الارب» فقل من الحاشية للمطبوع 
 ٣٥- لابحسبه، فعلى هذا لايكون اسم يطابق المطلق التام الاطلاق - ش

١-العالية - ل ٢-الالوهية - ن - ع ٣-قلنا نقلاً و - ل ٤-الخلق - ل ٥-فئم يصح - ل

٣/٨٧٤ واما ما تمسك به القائلون بعلمية الاصل ١ من ان سائر الاسماء نسبت اليه في قوله تعالى: ولله الاسماء الحسني (١٨٠-الاعراف) وانه يوصف بالاسماء الاخر دون العكس، فع انها معارضان بقوله: او ادعوا الرحن ...الاية (١١٠-اسراء) وقوله تعالى: قل من رب السموات السبع ورب العرش العظيم سيقولون لله (٨٦-٨٧-المؤمنون) بالرفع، كما ترى ٢ يجوزان يكون لكون الالوهية صفة احدية جمعية جامعة لحقائق مخصوصة بذات الموجد كما سيجئى بيانه.

٣/٨٧٥ لايقال: معنى لا اله الا الله على هذا: لا اله في الوجود، ولايفهم منه تمام التوحيد، اذ لاينافي ان يكون في الامكان اله غيره كالشمس، وتمام التوحيد بنني ذلك ايضاً.

٧٣/٨٧٦ لانا نقول: بل نني الوجود كاف، لانه ورد شرعاً لرد زعم التعدد الواقع من منكرى الوحدانية؛ ونني الامكان لايكن لان الثابت للمستثني حينئذ امكان الالوهية ولايلزم منه وجودها، على انا أن اردنا ذلك قدرنا لا اله الا في الوجود او الامكان الا الله لما تقرر في الاصول ان «او» في حيز التي عمى «ولا» فيندفع السئوالان ١٠ مماً، وهذا بخلاف «الواو» فانه لجمعها؛ فيرد عليم السنوالان مماً "سيالات مماً المداولات المداولات المداولات مماً المداولات مماً المداولات مماً المداولات مماً المداولات مماً المداولات الم

٣/٨٧٧ البيان الثاني في بيان معنى الالوهة ٤ التي هي اسم المرتبة

٣/٨٧٨ قيل: هي حقيقة احدية جمع جميع الصفات الحسني ٢٠ والاسماء العلياء؛ واليه ميل الغزالى وكثير من اهل النظر، قالوا: ولجمعية هذه لايتصور فيها مشاركة - لاحقيقة ولا مجازاً - ونسب ٣٠ سائر الاسماء الى الاسم ٥ الله، ولهذين الامرين ١٠ يشبه ان يكون هو الاسم الاعظم.

١ - النه من جهة ننى الامكان يفهم منه تمام التوحيد ومن جهة ننى الوجود يلزم منه وجود الالوهية - ش
 ٢ - النه من جهة ننى الامكان والوجود جماً يستلزم ننى الامكان من غير أن يكون موجوداً، فيحتمل أن يكون محكناً والايكون موجوداً من جهة الخارج فلايفهم منه تمام التوحيد، وأما السئوال الثانى؛ أي أمكان الالوهية في المستثنى من غير لزوم الوجود فوروده عمل تأمل وخفاء، الانه حينئذ ثبت للمستثنى الامكان والموجودية معاً، فتأمل - ش
 ٣٠ - مبتداء خبره: الاسم الله - ش
 ١٤ - اى للجمعية وعدم تصور المشاركة ونسبة سائر الاسماء اليه - ش

١-الاسم الله - ن - ع - ٢ - قرىء - ن - ع - ل ٣-السئوالان - ط ٤-الالوهية - ل ٥-اسم - ل

٣/٨٧٩ وقيل: هي احدية جمعية جميع المعاني المذكورة ١٠ في اشتقاق الاسم ١ الله الذي هوذات هذه الاحدية، وانمايصحاذا اشتقت الالوهة ٢ من لفظ الجلالة لامن اصول معانيها ٢٠.

« ۱۸۸۳ و وجهه: ان الحق سبحانه لكونه مفيض الوجود على كل موجود ومبدأ ٣ الكل؛ له الرفعة بالذات والمرتبة والشرف والوجود الذاتى؛ لا بالمكان ٤ ، من لاه ارتفع، وبكال ٥ كبريائه محتجب عن العقول البشرية، من لاه احتجب، وهو ملجأ الكل ومفزعه، من اله - بالكسر - اذا فزع. وهو المحب المحبوب والطالب المطلوب؛ فيوله فيه العالمون والعالمون، من وله - بالكسر ايضاً - ويحار فيه العقول، من اله - بالكسر ايضاً - تحتير؛ ويولع الكل بالتضرع اليه والسئوال منه، من وله - بالكسر - اولع؛ وهو المعبود في كل مكان وهو المحمود في كل 7 لسان في كل زمان وهو المسجود لكل عابد كان من ٧ كان من اله - بالكسر ايضاً - بمعني عبد؛ وله دوام ازلى وبقاء سرمدى وثبات ذاتى، من البت بالمكان - بالكسر - اقت، وهو القادر الذات على ابداع المبدعات؛ المقتدر على أيجاد الذوات واختراع الصفات من الالحة - بمعني الفادر ٩ على ذلك - ولم يرد من هذا المعني ماض ومضارع وهي احق هذه الوجوه بالحق من الوجوه بالحق من الوجوه بالحق من الوجوه بالحق المناه وهي احق هذه الوجوه بالحق المناه ا

٣/٨٨٦ وقيل: اصل هذا الاسم «هاء» الكتابة اشارة الى هويته الغيبية الذاتية ثم زيد «لام» الملك، لانه مالك الكل في الحقيقة؛ لانه خالقهم ، فصارت ٩ «له» ثم زيدت حرف التعريف تعظيماً وفخموه تأكيداً ١٠ لهذا المعنى.

٣/٨٨٢ وقال الشيخ الكبير رضى الله عنه في الفتوحات: افتقار المكن للواجب ١١ بالذات والاستغناء الذاتي للواجب دون الممكن يسمى الها . وقال فيه ايضاً: الالوهة ١٢ مرتبة للذات لا يستحقمها الا الله، فطلب مستحقمها ٣٠ ماهو ٥٠ طلبها؛ والمألوه يطلبها وهي

\*1- من الرفعة والاحتجاب والملجأ والتحير والوله وغيرها، لا احدية جمع جيم الصفات والاسماء كما في القول الاول - ش القول الاول - ش \*2- لعدم الجمعية حينتُذ - ش \*2- اي الالوهية - ش \*2- لفظة «ما» موصولة بمعني الذي مفعول لطلب، وهو المألوه الذي طلب الالوهية ، قوله: والمألوه يطلبها بيان وتفسير له - ش

۱-اسم - ل ۲-الالوهية - ل ۳-مستند - ن - ع - ل ٤-بالامكان - ل ٥ - لكمال - ن - ع - و ١٠ - بالامكان - ل ٥ - لكمال - ن - ع - و ١٠ - و كيداً - ل ١٠ - و كيداً - ل ١٠ - و كيداً - ل ١٠ - الالوهية - ل ١٠ - الوهية - ل ١٠ - ل ١٠ - الوهية - لاهية - لاهية - ل ١٠ - الوهية - ل ١٠ - الوهية - ل ١٠ - الوهية - لاهية - لاهية - لاهية - ل ١٠ - الوهية - ل ١٠ - الوهية - ل ١٠ - الوهية - لاهية - لاهية - لاهية - ل ١٠ - الوهية - لاهية -

تطلبه؛ والذات غنية عن كل شئ؛ فلو ظهر هذا السر الرابط لما ذكرنا لبطلت الالوهة ١ ولم يبطل كال الذات، وظهر هنا بمعنى زال، كما يقال: ظهروا عن البلد، اى ارتفعوا ٢ عنه؛ وهو قول الامام ١٠: للالوهة ٣ سرّ لو ظهر لبطلت الالوهية، هذا لفظه، فقد علم منه معنى الالوهية وانها اسم المرتبة وانها مناط الايجاد بسرّ التضايف وان الاعمال بحسب المقتضى.

٣/٨٨٣ واعلم ان الالمة والالوهة والالوهية بمعنى واحد ٢٠ ؛ وان فرق بعضهم بان الالمة العبادة ٤ بمعنى المعبودية، والالوهية التعزز بالمعبودية، والالوهية التحقق الذاتى بالكالات؛ كما فرق الامام القشيرى ٥ في مقابلتها بين العبادة والعبودة والعبودية.

٣/٨٨٤ فقال: العبادة لعوام المؤمنين او لمن له علم اليقين او الاصحاب الجاهدات او لمن يدخر عنه نفسه، والعبودية للخواص او لمن له عين اليقين او الارباب المكابدات او لمن لم يضن عليه بقلبه، والعبودة لخواص الخواص او لمن له حق اليقين او الاصحاب المشاهدات او لمن لم يبخل عليه بروحه، هذا كلاما مشيمالاً على الفرق بينها بأربعة وجوه ٦.

٣/٨٨٥ البيان الثالث بيان وحد الناب وحد الناب المحية ماهية ووجوداً؛ وهو ان جعيتها المذكورة لا يتصور الا فيا هو موجود لفائة ووجود في الرحدة له ذاتية؛ اذ لا يتصور فيه التعدد - لاداخلاً في صدر الكتاب بخمسة اوجه بل اكثر - والوحدة له ذاتية؛ اذ لا يتصور فيه التعدد - لاداخلاً ولا خارجاً - والا لتميز وتقيد ٧، هذا خلف، فكل ما يشاهد او يتخيل او يعقل ٨ من التعدد ١ فهو الموجود او الوجود الاضاف - لا الوجود الحقيق المطلق - ١٠ نعم! يقابله العدم وهو ليس بشئ، هذا وقد مرز في بيان ١١ التوحيد الوجودي بلسان اهل النظر ١٢ ما يكني للمنصنف المستكنى، اما اثبات توحيد الماهية على سوق ١٣ النظر؛ الظاهر، قفيه بعض الاشكال.

٣/٨٨٦ ثم نقول: ومعلوم إن الالوهية مرتبطة بالمألوه وبالعكس بسرّ ١٤ التضايف؟

۱۵ الامام القشيري. ۲۰ وهو احدية جمع جميع الكمالات والاسماء - ش

۱-الالوهية - ل ۲-انتفعوا - ط - ن - ع ۳-للالوهية - ن - ع - ل ٤- بمعنى العبادة - ن - ع - الالوهية - ن - ع - ل ٤- بمعنى العبادة - ن - ع - الاحام الاجل القشيرى رضى الله عنه - ل ٢- اوجه - ن - ع - ل ٧- تعدد - ن - ع - ل ٩- المتعدد - ن - ع - ل ١٥- لا الوجود المطلق - ل ١١- مربيان - ط ١٢- بلسان النظر - ط ١٣- سبوق - ل ١٤- لسر - ن - ع - ل

كما مرّ ان هذا السرّ لو ارتفع ارتفعت الالوهية، وعلم أيضاً انها واحدة، فتبين بذلك ١ ان متعلق طلبنا من حيث نحن عاجزون عن الاحاطة ليس كنه ذاته.

٣/٨٨٧ قال الشيخ قدس سره في اقسام حيرة الكل من آخر التفسير ٢: وعن كنه ربك فلاتسأل، فقد منعت الخوض فيه واويست ٣ فلاتطل، فسر بعدا و ٤ الق غصى التسيار – فا بعد العشية من عرار – بل غاية ما نطلبه اذا وفقنا بعد معرفة نسبة مألوهيتنا من الوهيته الجامعة للاسماء و معرفة حكمها فينا بنسبها المعبّر عنها بالاسماء.

٣/٨٨٨ وقال قدس سره في آخر التفسير ٥: من الاشياء ما يحصى علماً من حيث الحكامه ومراتبه وصفاته ولايشهد ولايرى، ومنها يشهد ويرى من حبث هو قابل للشهود؛ ومن حيث تعلقه وتقيده بشئونه المساة باعتبار صفات وباعتبار اسماء ومراتب ونحو ذلك، هذا مع تعذر الاحاطة به والحكم بالحصر عليه، وحظنا من الحق سبحانه هذا القسم، ولقد احسن بعض التراجة بقوله:

لحُط العقول بكنهه ^ تصحيحا

وجد العيان سناك ٧ تحقيقاً ولم

الاله، والثانية ٢٠ معرفة ارتباط موجده به؛ الذين لم يحصل شئى منها الامن نسبة تجليه الوجودى المنبسط على اعيان المكونات؛ المسمى بالوجود العام والفيض الوجودى الالمى، فبنوره حصل للاعيان الانصباغ المسمى ٣٠ بالوجود الاضاف، وانما قلنا: لايحصل الارتباطان الا منها ٤٠؛ لاستحالة حصول غير ذلك ٥٠ من الحق سبحانه، اى من حيث هو وجوده كما مرّ غير مرّة وكما سيجئى في مباحث الخاتمة عند الجواب عن سئوال ١ القائل: هل استعين به ٢٠ من حيث هيا و مرتبته او استعان هو من حيث هما ١٠؛ وهل

١٤- وهي معرفة نسبة مألوهيتنا من الوهيته الجامعة للاسماء - ش
 ١٤- اى معرفة حكمها فينا بنسبها المعبر عنه بالاسماء - ش
 ١٤- اى التجل عنه بالاسماء - ش
 ١٤- اى التجل الوجودى، والمراد من الغير هو خصوص التعين - ش
 ١٥- اى بالانسان - ش

الاستقلال حاصل لاحد الطرفين ١٠ او هو ممتنع مطلقا.

• ٣/٨٩ و في بعض الامور من • ٢ قول الشيخ قدس سره: ان الاستقلال في الوجود من حيث عينه للحق سبحانه؛ لاوجود في الحقيقة لسواه • ٣ ولاموجد ١ غيره؛ وليس للاعيان الممكنة الا قبول الوجود على وجه مخصوص بحسب • ٤ استعداده وكونه • ٥ شرطاً في ظهور الوجود على ذلك الوجه، اما الاثر • ٢ فللمراتب والحقائق الغيبية ولاينضاف الى الحق من حيث وجوده؛ بل من حيث احدية جمع هويته الغائبة عن المدارك باعتبار تعذر معرفة كنه والاحاطة به ومن حيث مراتب اسمائه ايضاً وصفاته باعتبار عدم مغايرتها له، واما ارتباط الاثر بالوجود والوجود بالاثر من حيث كل موجود فشترك هذا كلامه.

۱۳/۸۹۱ النسبة الواحدة في الحقيقة والمثناة في الاعتبار المساة تارة نسبة المألوهية من الالوهية التي هي ارتباط العالم بموجده واخرى حكم الالوهة ٢ فينا بالاسماء الذي هو ارتباط موجد العالم به ٣، فهي ما مر مراراً إن الشيخ قدس سره اشار اليه في التفسير بقوله: انت مرآته وهو مرآة احوالك، فان قوله: انت مرآته وهو مرآة احوالك، فان قوله: انت مرآته يشتمل على قواعد كلية حكية ذكرها في التفسير وغيره.

٣/٨٩٢ الاولى: ان الموجودات تعينات شئونه سبحانه وهو ذو الشئون.

٣/٨٩٣ الثانية: ان وجود كل شئي تعين الحق من جهته ٤.

٣/٨٩٤ الثالثة: ان معقولية النسبة الجامعة لاحكام الكثرة من حيث وحدتها حقيقة العالم وتعين الحق من حيث وحدتها حقيقة العالم وتعين الحق من حيثها و وجود العالم؛ سواء غلب عليه طرف الوحدة كالارواح او احكام الكثرة كالاجسام المركبة او توسط بينها، وهذا اما بغلبة حكم الروحانية ومجمل الظهور كالعرش والكرسى؛ او غلبة الظهور التقصيلي كالمولدات الشلاثة ٢، او بالتوسط

١٥ العق والانساني - ش ٢٠ - متعلق بقوله: كما سيجئى - ش ٣٠ - قان موجودية الغير عبارة عن تعين وجود الحق من حيثه كما مر مراراً - ش ٤٠ - اى بحسب الاستعداد الحاص الذى للاعيان المكنة المسهاة بالغير، فتذكير الضمير بملاحظة لفظة الغير - ش ٥٠ - عطف على استعداده وضمير كونه راجع الى الاستعداد او الاعيان المكنة وامر التذكير كما ذكر - ش ٢٠ - اى التعين الصورى - ش

١-موجود-ط٧-الالوهية-ل٧-بها-ل ٤-حيثيته-ل ٥-حيثه-ط-حيثيها-ل ٦-الثلاث-ل

بين الغلبتين؛ وان اشتمل على درجات كالسموات السبع والاسطقسات الاربع.

يل مديرية والمرابعة: انه لايدرك من الحق سبحانه علماً وشهوداً الا ماتعين منه بحسب الاعيان التي ظهر هو بها وبحسبها.

٣٨٩٦ وقوله: وهو مرآة احوالك الذي هو اشارة الى ارتباطه بالعالم وحكمه فيه بالاسماء يتضمن ايضاً قواعد اخر ١:

٣/٨٩٧ الاولى: انه لايتعين بنفسه؛ بل بالمراتب والاعيان القابلة المعينة له؛ فهو تابع للمجلي ومرتبته وصفته

٣/٨٩٨ الثانية: أن حقائق الاسماء والاعيان عين ٢ شئونه التي لم يتميز عنه ألا بمجرد تعينها من ٣ حيث هو غير متعين.

٣/٨٩٩ الثالثة: إن الوجود المنسوب اليها عن تلبس شئونه بوجوده

۱۳/۹۰۰ الرابعة: تعددها واختلافها عبارة عن خصوصياتها المستجنة في غيب هويته ولاموجب لتلك الخصوصيات - لانها غير محمولة - ولايظهر تعددها الا بتنوعات ظهوره المظهر لاعيانها لتعرف جهة اتحاد فل حدد وقايزها القتضى تسميتها غيراً وسوى، نظيره الواحد والعدد حيث اوجد الواحد العدد وفصل العدد الواحد.

۱ ، ۱۹/۹ الخامسة: كل مايرى فهو حق ظاهر بحسب شأن من شئونه المتعددة ظاهراً من حيث احكام تلك الشئون - مع كمال احديته في نفسه - كاحدية الصورة الجسمية مع فواصلها المعددة

۷ ، ۳/۹ السادسة: كل برزخ بن امرين بميزبينها يرى حكمه ظاهراً وهو غيب لا يظهر، الا وان الفواصل البرزخية هى الشئون الالمية، كانت متبوعة ٢ تامة - كاسماء الحق وصفاته - او غير تامة - كاجناس العالم واصوله - وهى الاسماء التالية التفصيلية؛ او تابعة كاعيان العالم، ومبدأ تعين الجميع هو مقام احدية الجمع الذي ليس ورائه اسم ولا رسم ولاصفة ولاحكم. ومبدأ تعين الجميع هو مقام احدية الجمع الذي ليس ورائه اسم ولا رسم ولاصفة ولاحكم. ٣/٩٠٣ هذا كله منقول من الفاظ الشيخ قدس سره في التفسير، وعلم من ذلك ان كل

۱-اخرى-ط-ل ۲-من-ط ۳-منه من-ن-ع ٤-خصوصياته-ط ۵-واولى الفواصل-ط- وان اولى الفواصل-ط- وان اولى الفواصل-ط-

## 4 . ٣٠٤/ مصباح الانس

ظهور لكل تعين ١ فهو منه وله، وإن كل تعين لكل ظاهر شأن له يتوارد حسب اقتضاء القابل منتسبة اليه - مع احديته في ذاته - وهذا معنى قوله: وإنت مرآته وهو مرآة احوالك، وإن الاسماء الحاكمة فينا عين شئونه التي هي تعينات مخلوقاته وصور تجلياته الحاصلة من خصوصياته الغير المجعولة المستجنة في غيب هويته.

١٩٠٤ ٣٠ الفطايا الذاتية لا ١٩٠٤ المنيخ الكبير رضى الله عنه في الفص الشيق ٢: العطايا الذاتية لا تكون ابداً الا بصورة استعداد المتجلي له، فاذن المتجلي له ما رأى سوى صورته؛ اى عينه الثابتة في مر آة الحق ٣، وما رأى الحق كما لا ترى المرآة مع علمك انك ما رأيت صورتك الا فيها، فابرز الله تعالى ذلك مثالاً نصبه لتجليه الذاتي، وإذا ذقت هذا ذقت الغابة التي ليس فوقها غاية في حق الخلوقات، فلاتتعب نفسك في ان ترق مما بعده الا العدم الحض ٤، فهو مر آتك في رؤيتك نفسك وانت مر آته في رؤيته اسمائه وظهور احكامها، وليست سوى عينه، فاختلط الامر؛ فنا من تحير ٥ وقال: العجز عن درك الادراك ادراك، ومنا من على واعطاه العلم السكوت - لا العجز - وهو اعلى العجز عن درك الادراك ادراك، ومنا من على واعطاه العلم السكوت - لا العجز - وهو اعلى عالم بالله

٣/٩٠٥ وقال الشيخ مؤيد الدين الجندي في شرحه: ٦ حاصل ١ الذوق المذكور ان لاترى الحق في تجليه الذاتي الا بحسب خصوصية عينك الشابتة وبصورتها؛ ولكن في مرآة وجود ١٨ لحق، وهذا اعلى درجات الكشوف ٩ بالنسبة الى مثلك؛ الا ان يكون عينك عين الاعيان الثابتة كلها لاخصوصية لها يوجب الحصر، بل خصوصية احدية جعية برزخية

۱- كل متعين سن - ع ۳ سن ٦٦ س- صورته في مرآة الحق «الفصوص» ٤- نعني فها بعد ذلك التجلي المستلزم لرؤية صورة الرائي في مرآة الحق الا العدم الصرف والاستهلاك الكلي الذي لا ينفي فيه اسم الرائي ورسمه ووجود نفسه واعتبارات حقيقته وهو الشهود الاعظم والوجود الاكمل، فهو اذن مرآتك ايها الرائي في رؤيتك نفسك في الغناء المستهلك (التي تهلك) من حيث لا يلزم فيه بقاء شئي منك، وتلك الرؤية هي الرؤية التي لاشئي فيها غير ذات الرائي من حيث هي، وكذا هو مرآته اذن في فناء ذاته بالكلية فيه وانت مرآته في رؤية اسمائه وظهور احكامه كها هو شأن البقاء بالله ذاتاً وصفاتاً، ولذا قال قدس سره: وليست سوى عينه، اى عين الحق سبحانه، يعنى الحق سبحانه، يعنى ليس هناك شئي الا الحق، فإن العبد الرائي اذا فني فيه ذاتاً وصفة صار ذاته وصفاته مستحانه مقام ذاته وصفاته ولم يترك له شئي من ذاته وصفاته، فإن حكم كحكم الحلق ... فصار بكليته عين الحق تعالى فاختلط الامر ... الى آخره اله يترك له شئي من ذاته وصفاته، فإن حكم كحكم الحلق ... فصار بكليته عين الحق تعالى فاختلط الامر ... الى آخره اله وجهل «الفصوص» ٢٠ صن ٢٠٠٠ الوجود «الجندى» ٩ الكشف ال

٣/٩٠٩ ودون هذين الشهودين شهودك للحق في ملابس الصور الوجودية، نوريها ومثالبها وروحانيها وعقليها ونفسيها وحسيها وعنصريها وطبيعيها وخياليها وذهنيها وبرزخيها وحشريها وجنانيها وغير ذلك، وكل ذلك بحسب تجليها من عينك لامن غيرك ١، ثم اختلاط الامر عبارة عن ان يصدق على كل واحد من الحق والخلق انه مظهر وظاهر

كالية، فتعين لك الحق حينيَّة مثل تعينه في عينه؛ بل عين تعينه لنفسه؛ بل انت عينه

وغيب وشهادة، فلاشتباهه على الناظر خنى عن الشهود وعن التجلي فاقتضى الحيرة، اما

حيرة الكل فحقيقتها ٣عدم الانحياز الى جهة معينة فيا لاينحصر في الجهة؛ واللاعلم بما

لايعلم، وهو الجهل بما من شأنه ان لايجيط العلم به؛ وهو غاية العلم به، لانه يعلم انه لايعلم ؛، وهو معنى قوله: العجز عن درك الادراك ادراك

٣/٩٠٧ هذا هو المستفاد من كلام الشارع فنقول: كلام الشيخ الكبير رضى الله عنه يشعر في الارتباطين بان الحق مرآة نفس الخلق والخلق مرآة اسماء الحق واحكامها على عكس مايفهم من قول شيخنا قدس سره، فكيف الأمر؟

۱۹۰۸ والله اعلم - : يفريم على الشارح من انه يصدق على كل واحد من الحق والخلق انه ظاهر ومظهر وغيب وشهادة ان كلاً منها مر آة للاخر؛ ومن قول الشيخ الكبير: انت مر آته في رؤيته اسمائه وظهور احكامها، وليست سوى عينه ان مظهر اسمائه عين مظهر عينه ويلزم عسكه، لان عين العين عين، وذلك لما ثبت في قواعدهم ان كل موجود كان ماكان مظهر تجليه الذاتي لوجوده ومظهر اسمائه الخصوصة لخصوصيته، لكن عموم المظهرية باعتبار التعلق - اما من طرف الخلق - فلما كانت تعينات الاعيان الثابتة للخلق عين ظهور احوالهم، لان فواتهم اعيانهم الثابتة التي هي نسب علم الحق فيهي شئونه وصفاته، فلافرق بين كون الحق مر آة نفس الخلق او مر آة احوالهم الا باعتبار متبوعية بعض احوالهم؛ كحقائقهم وتبعية بعضمها، اذ لاذات في الحقيقة الا للحق، فالمر آتية وان كانت صادقة من الطرفين بكل من بعضها، اذ لاذات في الحقيقة الا للحق، فالمر آتية وان كانت صادقة من الطرفين بكل من

۱-لامن عين غيرك «الجندي» ۲-وعز «الجندي» ۳-فحقيقته «الجندي» - ل ٤-لانه علم بما لايملم انه لايملم - ل

الاعتبارين؛ لكن الفرق بين الاعتبارين ان المرآتية من ١ طرف الخلق اعتبارى؛ كما ان الشئون المتعددة المساة بالاسماء في طرف الحق اعتبارات؛ فللتنبيه على هذين السرّين غير شبخنا قدس سره العبارة قائلاً ٢: انت مرآته وهو مرآة احوالك.

٣/٩٠٩ ثم اعلم ان حكم الاسماء في العالم باحد الوجوه الثلاثة:

مقدور الله الله الله الله الله الكل، اذ كل موجود ذاتاً كان او صفة او فعلاً مقدور قدرته، خلافاً لم معدو عن دفتر المخاطبين، وكذا معلوم علمه، خلافاً لبعض اهل النظر في الجزئيات بوجه جزئي، وقد مر تقرير أبطلانه، وكذا مراد ارادته التي تنفك عن امره، اذ المراد ارادته الذاتية وهي غير ارادته الامرية التكليفية، وكذا تكون الكوين، ولا يعبأ بالخلاف في ارادة الشرور ٧ و تكوين اختيارات العباد لجره الى الشنوية و كذا غيرها.

٣/٩١١ واما بالتخلق بها: كما قال عليه و آله السلام: تخلقوا باخلاق الله، وذلك بان يكون كونها ^مظاهر حكمته ومرابا اصفاله وبجالي قدرته و آيات ملكه، كها كان يظهر الجود مناوهو البذل في محله بالاعوض والاغراض بلاتكلف ١٠ - وان كان باختيار وشعور -

٣/٩١٢ ومن جلة احكام معرفة مألوهيتنا من الوهيته في هذه المرتبة معرفة ما يخص بحضرة الالوهية من جهات كاله الوجودي وما يخص بنا من حيثيات النقصان الامكاني؛ ومعرفة نسبة مايشترك بين الحضرتين الى كل منها بجهة مايليق بها، كها علم في الفصوص من جعل نفسه و يجعل الحق وقاية لنفسه في اسناد مالايليق بجنابه الى نفسه و يجعل الحق وقاية لنفسه في اسناد الحامد اليه.

٣/٩١٣ وحاصله ماذكره الشيخ قدس سره فيا سيشير الى قاعدته في فصل متضمن ضابطاً عزيزاً؛ من ان لكل احد رتبة الهية له اليها نسبة ذاتية؛ ورتبة من حيث انه سوى،

۱-الاعتبارين من -ل ۲-قائلة -ط -ل ۳-وهو المعبود المساة قدرية -ل ٤-تنوير -ل ٥-لاتنفك -ن-ع -هي تنفيل -ن-ع -ل -كوننا -ن-ع -ل -ن-ع -ل -كوننا -ن-ع -ل -ن-ع -هي تنفك -ل - كوننا -ن-ع -ل -د-ع -ل -الشروف -ن-ع -ل -ان المتق من يجعل نفسه -ل -مرايي -ط -ل -1 ولاغرض ولا بلا تكلف -ن-ع ۱۱ -ان المتق من يجعل نفسه -ل

فكل امر يصدر منه او يرد عليه لابد ان ١ يكون له نسبة الى كلتا المرتبتين - لعدم انفكاكها ١٥ - فعليه ان يحضر ويخلص نسبة كل اليها ويحذر من التعمل في الاسناد ٢٠ الى نفسه؛ بل التعمل ٢ مطلقا في كل خير وشر، اللهم الا من حيث مرتبق ١٣ الشرع والطبع وبلسانها؛ مع عدم الغيبة عن النسبة الاصلية الى مرتبة الاغية الاحدية، والمستخلص ٣٠ من كل جعية كانت ما كانت؛ ما ٤٠ بختص من الحكم بكل حقيقة من الحقائق الكونية والالهية ليلحق الفرع بالاصل بتمييز تام برىء ٥٠ من التخليط، ٦٠ فهو المتحقق بمقام الاخلاص الذي ليس عليه للشيطان سبيل ٤٠ هذا كلامه.

٣/٩١٤ اقول: فالى قوله: الى مرتبة الالمية الاحدية؛ بيان للتخلق بمقام الاخلاص ٥ ومن قوله: والمستخلص ....الى آخر قوله بيان للتحقق به ٦.

۳/۹۱۵ واما بالتحقق بها: وذلك عند تمكن ذلك ۱۷۰ ل حد يكون اختياره مستهلكاً في اختيار الحق، واول مراتب الكمال فيه ما اشار اليه الشيخ قدس سره في التفسير ٧: ان كل انسان فقير بالذات وطالب دائماً ومتوجه الى رب من حيث يدرى ومن حيث لايدرى.
۸۰ ۱۳/۹۱۱ اهل الله فطالبون بالذات والفيل والحال، في تعينت له وجهة مقيدة ۸۰

\* ١- اى عدم انفكاك مرتبة الالوهية واحكامها عن المراتب المألوهين، فينبغى لكل احد ان يحصل مع ما يخص بكل من المرتبتين في نفسه وفيا يصدر عنه وفيا يردعليه ويخلص نسبته الى تلك المرتبة، اما تخليص النسبتين الى المرتبتين؛ اى الألمية والكونية في نفسه فيان يستند في ذاته الوجود والكالات المرتبة على الوجود من العلم والقدرة وغيرهما وكل ما يتعلق بالتأثير والتزاهة من النقائص والرذائل الى الالوهية فيحفظ نفسه من ادعاء نوع من الربوبية ويستند الامكان العدمي والنقائص والرذائل، وكلها يتعلق بمرتبة الامكان فبالانقياد والعبودية والعبز والانكسار والضعف والجهل الى الكونية، فيحفظ جناب الحق بنفسه من نسبة وجه من وجوه العبودية والشين اليه تعالى، واما تخليص النسبتين الى المرتبئين في الامور الصادرة كضرب البتيم للتأديب الالحى فيشاب والشين اليه تعالى، واما تخليص النسبتين الى المرتبئين في الامور الصادرة كضرب البتيم للتأديب الالحى فيشاب عليه وللتعليب الكوني فيعاقب عليه - اى التعمل والتحكم في اسناد حكم الى مرتبة بحيث يسرى اثره في الخارج ويعمل بموجب اسناده التعمل مثاله، اى التعمل في امر والعمل بموجبه ان يعتقدان وجوه الخيرات ولو بانفاق المال الحرام يفيد الثواب فيحج به - ش به العمل على المروالعمل بموجبه ان يعتقدان وجوه الخيرات ولو بانفاق المال الحرام يفيد الثواب فيحج به - ش بها - مبتداء خبره برىء - ش بها - مفعول للمستخلص - ش الفرع بغير اصله، واضافة الجزء الى كل غير كله - ش بها - اى التحقق - ش بها - اى بجية من الجهات - ش الفرع بغير اصله، واضافة الجزء الى كل غير كله - ش بها - اى التحقق - ش بها - اى بجية من الجهات - ش الفرع بغير اصله، واضافة الجزء الى كل غير كله - ش بها - اى التحقق - ش بها - اى بعيمة من الجهات - ش

۱-وان-ط ۲-سواءيسرى اثره في الخارج ويعمل بموجبه ام لا-ش-من التعمل-ل ۳-مرتبة-ل ٤-سلطان-ن-ع ٥-سن ١٩٨٤

ظاهرة او باطنة ١٠ بحسب اعتقاد معتقد او شهود شاهد فهو بمن استشعرت نفسه بغايته، ومن لم يبق له فى العالم من كونه عالما رغبة ولافى حضرة الحق لاجل انهامصدر للخيرات اوسبب لحصول ١ المرادات وتعدى مراتب الاسماء والصفات لشعوره باطلاق الحق وعدم انحصاره فى شئى منه او فى كل ٣ بل ادرك بالفظرة الاصلية الذاتية ٤ دون تردد ان له مستنداً فى وجوده واقبل بقلبه وقالبه عليه مواجهة تامة وجعل حضوره معه على نحو مايعلم سبحانه نفسه بنفسه فى نفسه، لاعلى نحو مايعلم نفسه فى غيره او يعلمه غيره، فانه يصير حاله حينئذ جامعاً ٦ بين السفر الى الله ومنه وفيه ٢٠، فهذه الحالة اول احوال الحيرة الاخيرة التى يتمناها الاكابر، بل يرتقون فيها ابد الاباد – دنيا وبرزخاً و آخرةً – هذا كلامه

٣/٩١٧ وفي ٣مناجاته التي في آخر مفتاح الغيب بقوله: اللهم ان المحامد وغيرها من نعوت الجلال .... الى آخره، اذ كل ما استده فيها الى الحق سبحانه فهو جهة ارتباطه بالعالم؛ وكل ما اثبته للحقائق فهو جهة ارتباط العالم ثم ٧ ختمها ١٠ بمعرفة الكل منه وتفويض الامر كله اليه بالاستخلاف كم قال عليه و آلم السلام: اللهم انت الصاحب في السفر والخليفة في الاهل؛ لما انه قال في التفسير ٥٠: وما ١٠ بعد استخلاف الحق والاستهلاك فيه عيناً والبقاء به حكاً مرمئ لرام.

٣/٩١٨ ثم نقول: ولهذا السرالذي قلنا وهو ان متعلق المعرفة منا انما هو مرتبة الحق التي هي الالوهة ١٨ المستجمعة للنسب الاسمائية التفصيلية، اهر الحق سبحانه نبيه (ص) بطلب

\* 1- اى فى امر ما من المعقولات - ش \* 2- لانه غير مسافر لنفسه ولا بنفسه ولا فى نفسه ولا بحسب علومه الموهوبة والمكتسبة - ش \* 2- عطف على قوله فى التفسير، اى اول مراتب الكال فيه ما اشار اليه الشيخ فى مناجاته التى ... الى آخره - ش \* 2- اى مراتب الكال - ش \* 0- ص: ٢٦ تعليل لقوله: ثم ختمها بمعرفة الكل ... الى آخره، اي جعل مقام الاستخلاف آخر مراتب الكال فى التحقق لقوله فى التفسير: ومابعد استخلاف ... الى آخره - ش - لما انه قدس سره قال فى التفسير - ل \* 2- لفظه «ما» نافية مشبهة بليس، ولفظة «مرمى» اسمه - ش

١-الخيرات-ل ٢-لتحصيل «التفسير» ٣-في كل ذلك «التفسير» كله-ن-ع ٤-الالية «التفسير» كله-ن-ع ٤-الالية «التفسير» ٥-في توجهه إلى ربه على نحو «التفسير» ٢-حينئذ حالاً جامعاً - ن - ط - ع
 ٧-العالم به ثم - ن - ع ٨-الالوهية - ل

يادة العلم بقوله: وقل رب زدنى علما (١٤٤ -طه) فان الزيادة لاتتصور في العلم بذات الحق الاحدى الذات، بل انما يتحقق فيا ليس له وحدة حقيقية بل كثرة تفصيلية، ١ واختلاف الاعتبارات من النسب والاضافات حتى لو اضيفت الزيادة الى ماله وحدة حقيقية لايضاف الابحسب النسب وانحاء تعلقات الاسماء

٣/٩١٩ وقد افادنا الشيخ قدس سره في آخر التفسير قاعدة كلية لذلك وهي قوله: ٢ كل ما له عدة وجوه باعتبار شئونه الختلفة واحواله فان التفاضل في معرفته اتما يكون بحسب شرف الوجوه وعلوها وضدهما او بكثرة الوجوه والنسب والاحكام التفصيلية، بمعنى ان علم زيد يتعلق بخمسة اوجه ٣ وعلم بكر بعشرة، واما في معرفة الحقيقة في نفس الامر فلايقع فيها تفاوت ولاتفاضل ؛ بين العارفين بها اصلاً الا ما كان ١٠ من معرفة الحق؛ فانه ليس كذلك، اذا المدرك من الحق علماً وشهوداً ليس الا ماتعين منه وتقيد بحسب الاعيان الظاهرة بعضها للبعض او التي ظهر هو بها وحسبها.

٣/٩٢٠ وهذا القدر هو المتعين من عيب القات الذي لا يتعين نفسه ٥ ولا يتعين فيه لنفسه شئى ٦؛ والتعين دائم البروز من النبيات الفابلة لنفسه المكنات القابلة لتجليه والمعينة له؛ أو قل: لانهاية لشئونه التي يتعين ويتنوع ظهوره فيها، والحق ٧ تابع للمجلى وصفته ومرتبته تم كلامه.

٣/٩٢١ وقريب منه ٢٠ ماقال في ديباجه الكشاف بعد اما بعد: ٣٠ من ١٤٠ن اللذي

\* الغرض من الاستئناء ان في غير الحق ينفك معرفة الحقيقة عن معرفة الوجوه والنسب ويكون التفاضل والتفاوت في معرفة الوجوه دون الحقيقة، واما في الحق تعالى لا يتحقق كلتا المعرفتين، بل معرفة المقيقة فيه هي معرفة ماتعين وتقيد به بحسب الاعيان او معرفة الاعيان التي ظهر الحق بها وبحسبها على اختلاف النظر ومرتبة العارف، وبالجملة المدرك من الحق هو الوجوه والنسب لاذات الحق الاحدى، فاذا كان معرفة الحقيقة في الحق هي بالوجوه والنسب والتعلقات، فيصبح أن يقال في معرفة الحقيقة أن يكون بين العارفين بها تفاوتاً وتفاضلاً - ش \* \* ٢ - حيث يستفاد منه أن التفاوت والتفاضل في دقائق العلوم وعاسن النكت ولطائف المعاني التي هي الوجوه والنسب ولافي اصل طبيعة العلم والصنعة التي هي مناط الوحدة - ش \* \* ٣ - اي بعد لفظ أما بعد - ش \* ٤ - بيان لما قال - ش

١- تفصيل التعلقات ط - ل ٢ - ص: ٥٣١ ٣ - وجه - ل ٤ - تفاصل - ط ٥ - لنفسه - ن - ط
 - ع - التفسير ٢ - فيه شئي - ل ٧ - تجلى - ن - ع

تباينت ا فيه رتب العلماء وتحاكت ا فيه ركب الحكماء حتى انتهى الامر الى امدٍ من الوهم متباعد وترق الى ان عد الف بواحد هو لطائف العلوم والصنائع ودقائقها -لامتنها وحقائقها- اذا قدام الصناع فيه متقاربة وطبقات العلماء متدانية.

العالم والعالم والعالم ومن تمام بحث الارتباطين ما مر ان ؛ ارتباط الحق بالعالم والعالم بالحق؛ فلكثرته والامكانية انما هو من جهتين: جهة سلسلة الترتيب والوسائط التي هي منشأ جهات الكثرة والامكان، وجهة الوحدة والوجوب التي هي الوجه الخاص لكل موجود الى موجده لايتوسط فيها شئي ممكن، وسيجئي ان هذه الجهة مستهلك الاحكام في اكثر الموجودات بغلبة الجهة الاخرى؛ الا المؤيد ٦ من عند الحق بتعين نقطة ٧ حقيقته بقرب النقطة الوسطية الالهية الاعتدالية الجامعة بين الاعتدالات المعنوية والروحانية والمثالية والحسية؛ تعيناً لابالجمل بل محكم قبل من قبل لالعلمة؛ ورد من رد لا لملة، وسيستوفي ٨ شرح حاله متفرقاً - إن شاء الله و.

مراقمة تراص مراقمة

۱-یتباین – ط – ل ۲ – رتبة – ل ۳ –یتجال– ط – یتحاك – ل ٤ –مامرمن آن – ن – ع ۵ – ارتباط الحق با لعالم من جهة واحدة بوحدة الحق من كل وجه، اما ارتباط العالم با لحق فلكثرته – ل ۲ – الذى – ن – ع – للمؤیدین – ل ۷ –یتعین بنقطة – ن – ع ۸ –سیتوفی – ط – سنستوفی – ل الباب الذى فى تعيين كليات جهات الأرتباطات بينه سبحانه وبين العلويات والسفليات هو المسمى ببات كشف السرّ الكلى وايضاح الامر الاصلى

اله اله الكان اقصى ما خنى عن الدرك ۱ ذات المؤثر في وجود الكل - سبحانه - وانهى ما يمكن من دركه كه مرة ودكم رتبته على الوحدة وايضاح ۱۰ امر تأثيره في الكثرة ، عنونا الباب بكشف السرّ الكلى اشارة الى الاول ۲۰ ، لان مجموع الباب بيان كليته ووحدته الحقيقية ، وايضاح الامر الاصلى اشارة الى الثاني وهو تأثيره ، لان اصلى تأثير الشئى بحسب ۳۰ اقتضائه ؛ بناء على ان وجود احدالمتضايفين - من حيث هو مضاف - يقتضى وجود الاخر ، كا لا له للمألوه و الرب للمربوب ۱۰ ، لما تقرر في النظريات ان المتضايفين متكافئان ذهناً وخارجاً ، واقتضائه ۲ مثله للمربوب ۱۰ مثلة و خارجاً ، واقتضائه ۲ مثله

\* 1- عطف على درك مرتبته - ش \* 2-اى درك مرتبته على الوحدة - ش \* 2-خبر لان - ش \* 3-قوله: بناء على ان وجود واحد .... الى آخره، هذا بناء فاسد ومبنى باطل، فان التأثير والتأثر بين الحق والخلق والعلة والمعلول ليس من باب التضايف، بل هو اضافة اشراقية ونور منبسط وفيض محيط يتقدم --1-المدرك - ط - ن - ع ۲-اقتضاء - ن - ط

بحسب نسبة الاضافة ١ ؛ لما مرّ ان لا تأثير الا بالمناسبة، فالمؤثر في ظهور الكل ما له نسبة عيطة بالكل ولا اشد احاطة بالموجودات من الوجود، فتأثيره الجامع اصل كل تأثير من تأثيراته المنتشئة منه وشئونه الجزئية المتفرقة ٢ عن هذا الشأن الكلي، وفي هذا الباب فصول وفي كل منها اصول:

## الفصل الاول

فكشف المرتبة الجامعة لجميع التعينات واصول ترتيب تأثيرها ٣ الى آخر الموجودات

الطهور الطهور الالقائد الالتعين الاللمراتب والحقائق - كما لايؤثر في الظهور الالحق سبحانه - كما لايؤثر في تعينات الكل مرتبة الحق سبحانه التي هي جامعة للتعينات الالحق سبحانه التي هي جامعة للتعينات الاصلية والفرعية الى انهى در كات الجزئية دنيا و آخرة.

٣/٤ شرعنا ١٠ اول كل شئى في اول ٧ المراتب المعلومة والمسهاة المنعوتة ٢٠ ؛ وقيدنا بذلك احترازاً عهاسماه الشيخ قدس سره في التفسير بناول المراتب العرفانية المحققة لغيب الهوية، وهو الاطلاق الصرف عن القيد والاطلاق والحصر في امر ثبوتي او سلبي، وهو المكنى عنه بالكنز الحني، لكونه ابطن البطون ومشتملاً على نفائس جواهر الاسماء التي منها ما يستأثر في مكنون الغيب فلا يعلمها الاهو ٣٠ ومن ١٠ ارتفعت بينونته لرفعة كينونته من هو اكمل الكمل في عرض

- الاضافة على المضاف والغيض على المستفيض، تقدماً بالحقيقة، نعم! التضايف بين المفاهيم ككون العلة مبدة للتأثير وكون المعلول متأثراً الى غير ذلك، واما التناسب بين الظاهر والمظهر فهو امر غير ما فهمه الجمهور وما ادركه العقول، بل ادراكه كادراك الظاهر والمظهرذوق شهودى برهانى عنداهلموفى محله - خ علا - جواب لما - ش علا - من النعت بعنى الصفة، اى الموصوفة، لان قبله لانعت ولاصفة ولااسم ولارسم - ش علا - قوله: وهو المكنى عنه بالكثر المخنى: الكثر المخنى هو مقام الواحدية والاسماء والصفات ومقام جمع الكنوز والكثرات والعلم الذاتى بالاسماء والصفات ومقام الإحدية ايضاً؛ بل هو كينونة مطلقة عن جميع القيود والحصر في امر ثبوتى او سلبي فهو غير ذلك؛ بل غير مقام الاحدية ايضاً؛ بل هو كينونة مطلقة عن جميع القيود والحصر في امر ثبوتى او سلبي فهو غير ذلك؛ بل غير مقام الاحدية ايضاً؛ بل هو كينونة مطلقة عن الاحتفاء والمكترية وغير ذلك من النعوت الجلالية الراجعة الى الخفاء والجالية الراجعة الى الكترية، ولايتصف بالبطون ولا ابطن البطون ولايشار اليه بانه مشتمل على نفائس جواهر الاسماء الاسماء الذاتية في مقام الاحدية ولا الاسماء الصفتية في مقام الواحدية، والاسم المستأثر راجعالى غيب الموية واعلى مقام الاحدية - خ علاحدية ولا الاسماء الصفتية في مقام الواحدية، والاسم المستأثر راجعالى غيب الموية واعلى مقام الاحدية - خ

١- نسبه الاضافية - ل
 ٢- نسبه الاضافية - ل
 ٢- المتفرعة - ط - ل
 ٢- للحق - ل
 ٢- للحق - ل
 ٢- للحق - ل

التجلى الاول لافي الغيب الاقدس الاجل، ولنذكر ان ترتب المراتب الالهية ليس بزماني، اذ ليس عند الله صباح ولامساء

## فالاصلالاول فى اول المراتب المنعوتة وهى مرتبة الجمع والوجود

2/٤ وانما سميت بها لانها مرتبة للوجود جامعة، كها عبر ١ بعقيقة الحقائق وبحضرة احدية الجمع ومقام الجمع لجمعها اياها، لكن مستهلكة الكثرة ومعتبرة الاحدية ٢ ، كذا ذكره الشيخ قدس سره في التفسير وفسرها فيه باعتبار علمه نفسه بنفسه وكونه هو لنفسه هو فحسب من غير تعقل تعلق او تعين امر ماعدا هذا الاعتبار الواحد المنني حكمه عها سواه، و ١٠ مستند الغنى الذاتي والكمال الوجودي الذاتية و الوحدة الصرفة - وقوله: كان الله ولاشئى معه - هو هذا، وقد اشار الشيخ قدس سره في التفسير الى جواز تسمينها باسماء تنبئى عن خاصينها.

٥/٤ الاول: برزخ الحضرتين الالحيد والكونية الكونية الكونية على جيم احكامها؛ مع انها ليست بشئي زائد على معقولية احدية جعمها - كسائر البرازخ -

٤/٦ الثاني- مرآة الحضرتين، لكونها مرآة لغيب الذات ٢٠ ولما تعين بها وفيها.

الثالث: الحقيقة الانسانية الكمالية؛ لان كل انسان كامل من حيث صورته
 الظاهرة مظهر لها وللوازمها الاتية ٣.

4/٤ الرابع: مرتبة صورة الحق والانسان الكامل من غير تعديد؛ وصورة الحق صورة علمه بذاته وشئونها، كما ان صورة العالم عبارة عن صور نسب علمه، وصور ٣٠ نسب

۱۵ مبتداء خبره: هو هذا - ش یه ۲ - قوله: مرآة الحضرتین: ای المشهود المعلوم عن الغیب المجهول،
 لانه غایة معرفة العارفین و مقام وصول الانسان الکامل. «آقا عمد رضا قشمای» یه ۳ مبتداء خبره قوله: عبارة - ش

١-عبر عنها - ن - ع ٣-معتبر الاحدية - ط - كها بشتمل غيب الهوية عليها لكن مستجنة الكثرة - ن - ع - ل ٣-الذاتية - ل

علمه في ذوق مقام المتكلم ١٥ منه عبارة عن تعينات وجوده التي قلنا انها من حيث تعددها احواله ومن حيث توحدها عينه

9/٤ الخامس: هو الحد الفاصل بين ما تعين من الحق وبين ما كان ١ على كما لم يتعين منه، ولابد من هذا الحدليبق ٢ الاسم الظاهر واحكامه على الدوام، اذلولاه ٢٠ لطلب المنفصل الغيب الاول، لان الاشياء تحن الى اصولها والجزئيات الى كلياتها؛ فكانت الاحدية نعته ٣٠، فهو معقول غيبي ٤٠ والحافظ لهذا الحدهو الحق؛ ولكن من حيث النسبة الجامعة بين الظاهر والباطن المطلق والفعل والانفعال، فله وجه يلى الظاهر والتعدد، ووجه يلى الاطلاق الغيبي، وهي مرتبة الانسان الكامل الذي هو برزخ بين الغيب والشهادة ومرآة يظهر فيها حقيقة العبودة والسيادة واسمها بلسان الشرع العاء ونعتها الاحدية، والصفات ١٠ المتعينة فيها الاسماء الذاتية ٣٠ والصورة ١٠ المعقولة الخاصلة من عموع تلك الاسماء المتقابلة واحكامها من حيث البطون هي صورة الالوهية.

٠ ٤/١٠ السادس: مبدأ تعينه سيسانه بنفسه لنفسه بصفى مظهريته وظاهريته وجمعه ٣ ببرز خيته ١٤ لذكورة بين الطرفين مِن حيث الإنسان الكامل.

۱۱/۱۱ السابع: اصل كل تعين والمباعد الماسمي شيئاً؛ سواء نسب ذلك التعين الى الحق بمعنى انداسم لداو صفة او مرتبة او الى الكون كذلك او اعتبر امر ثالث وهو ظهور الحق من حيث غيبه ثانياً الى ماقام منه مجلى لجميع تعيناته وثالثاً ورابعاً وهلم جراه ٨٠.

\* ١- بصيغة المجهول - ش \* ٢- اى لولم يكن حافظ عنم المنفصل الممتاز عن الامتزاج والاتحاد بما انفصل عنه بعد التعين والاعتبار لطلب ذلك الممتاز المنفصل طلباً ذاتياً الغيب الاول، لانه معدن الجميع، هكذا في التفسير - ش \* 3- لايظهر عينه اصلاً وهكذا كلى فاصل بحجز بين امرين اغايظهر حكمه لاعينه، كذا في التفسير - ش \* 3- مبتداء خبره قوله: الاسماء الذاتية - ش \* 3- قوله: الاسماء الذاتية : الاسماء الذاتية المقابلة للاسماء الامماء الذاتية المقابلة للاسماء الكونية لا الذاتية المقابلة للاسماء الصفاتية والافعالية. « آقا محمد رضا قشماى»

وقوله قبيل هذا: الباطن المطلق والفعل والانفعال: فانه منفعل عن الاسماء والحقائق لقبول سنوالاتهم ويفعل فيها باجابتها. «آقا عمد رضا قشهاى» ٧٠- مبتداء خبره قوله: هي صورة الالوهية - ش ٨٠- اذا اعتبر التجليات الظهورية والبطونية والبسطية والقبضية في كل آنٍ قانه تعانى كل يوم في شأن فاهو مجلى لجميع تعيناته الظاهرة يختنى تحت نور كبريائه ويقبض بتجليات الاسماء الباطنة ثم يصير ثانياً مجلى للتجلى الظاهرى ثم الباطني ثم الظاهرى وهكذا - خ

۱-کان بین-ن-ع ۲-لستی-ط ۳-وجمیعته-ل ٤-وبرزخیة-ن-ع-ل

٤/١٢ الثامن: محل نفوذ الاقدار ١ وهدف اسهم التوجهات الغيبية.

1/18 هذا كله منقول من الفاظ الشيخ قدس سره لكن فيه شبه:

٤/١٤ الاولى: ان الشيخ قدس سره ذكر في الرسائل والنصوص ٢: ان المبدئية صفة النسبة العلمية التي تلي هذه المرتبة؛ وهنا جعل المبدئية لهذه المرتبة.

4/13 وجوابها: أن المراد بالمبدئية هنا المبدئية الاصلية الجملية لا الفعلية التفصيلية؟ بدليل ماقال في فك ختم الفص النوحى ٣: أول المراتب الالهية التي بها يثبت أولية الحق ومبدئيته مرتبة أحدية ٤ الجمع وصفة المصدرية والفياضية تليه

١٩١٤ الثانية: انه قال فى فك ختم الفص الادمى ٥-: ان اختصاصه بالالوهية بسبب الاشتراك فى ١٦ حدية الجمع، لان الالوهة ١ المعبر عنها بالاسم ((الله)) الجامع مشتمل ٨على خصائص الاسماء كلما ولاواسطة بينها وبن الذات، وكذلك حقيقة الانسان عبارة عن البرزخية الجامعية ٩ بين احكام الوجوب واحكام الامكان؛ فله الاحاطة بها ١٠، والاولية من هذا الوجه والاخرية من حيث انتهاء الاحكام اليه كانتشائها ١١ منه ثم قال ١٢: فن انتهى حين العود الى تلك البرزخية التى ها الوجدائية التالية للاحدية؛ فهو الخلوق فى احسن تقويم واجره غير بمنون.

١٧/٤ فهذا موافق لما نقلنا ههنا ان الصورة المعقولة من الاسماء الذاتية التي في هذه المرتبة هي صورة الالوهية ١٣ ومخالف لما في مفتاح الغيب: ان مرتبة احدية الجمع يليها حضرة الالوهة ١٤، وقوله: لها الوحدانية التالية للاحدية؛ مخالف لما قلنا: ان نعتها الاحدية لا الوحدانية.

11/18 جوابها: ان حضرة احدية ١٠ الجمع والحقيقة البرزخية الكمالية الانسانية قد تطلق على المرتبة المعتبر فيها التعدد النسبي لا الحقيق للاسماء والصفات المساة بالوحدانية

\* ١- قوله: ان حضرة الاحدية ... الى آخره: وانما سماه الشيخ بتعين الشاني لانه تعين العلمى الاسمائي وهو بعد التعين العيني الذاتي، سواء كان التعين العيني الذاتي في الاحدية الذاتية او كان في احدية الجمع، «آقا محمد رضا قشماي»

۱-الاقتدار-ل ۲-ص:۱۸ ۳-ص:۱۹۵ ٤-الاحدية-ط ٥-ص:۱۸۵ ٢-من «الفكوك» ۷۰-بها «الفكوك» ۱۱-كانبثاثها «الفكوك» ۲۰-بها «الفكوك» ۱۱-كانبثاثها «الفكوك» ۲۰-بها «الفكوك» ۱۲-کانبثاثها «الفكوك» ۲۰-سن ۱۸۷ ۳۲-الالوهة-ن-ع ۱۶-الالوهية-ل

والالوهية؛ وهى التى سماها الشيخ قدس سره في الرسائل بالتعين الثاني وجعله الفرغاني السلطلاحاً مستمراً، فخص التعين الاول بالحقيقية المحمدية الاكملية، فهى ١٥ المرادة في الفكوك لاهنا - والله اعلم - وان ٢٠ الصورة المعقولة من الاسماء الذاتية يجوز ان تليها مرتبة لما سيجئي في المفتاح ١: ان النفس الرحماني هو العماء الذي هو الحقيقة الجامعة وانه الصورة الوجودية وانه اول مولود ظهر عن اجتاع الاسماء الذاتية.

۱۹ ۱/ ۱ الثانة: ان مانقلنا هنا ان مرتبة احدية الجمع والوجود هو المسمى بالعاء؛ موافق لما في اول التفسير من ان المراد بحقيقة الحقائق والنفس الرحماني واول مراتب الظهور والعاء هذه المرتبة ولما سيجئ في المفتاح: ان الانسان الى مرتبة كاله يستند العاء الذي هو ام الكتاب والحضرة الجامعة للاسماء الالهية والاعيان الكونية ومنزل تدلى الحق وحقيقة الحقائق وعلى نفوذ الاقدار ٢؛ ومخالف لما في آخر التفسير ان احدية الجمع مقدمة ٣على العاء؛ ولما سيذكره في المفتاح: ان الامر ينزل من حقيقة الحقائق المساة بحضرة الجمع والوجود بحركة عبيية من مرتبة مركزية الى النفس الرحماني المنعوت بالعاء؛ ولما في شرح الفرغاني: من ان عبيية مو التعين الثاني وهو النفس الرحماني وعالم الارتسام والمعاني باعتبارات، وكان النفس الرحماني الذي هو العاء هو مراد الشيخ قدس سره في التفسير مما قال بعد اعتبار علمه نفسه الرحماني الذي هو العاء هو مراد الشيخ قدس سره في التفسير مما قال بعد اعتبار علمه نفسه بنفسه؛ ويليه مرتبة شهوده سبحانه نفسه بنفسه في مرتبة ظاهريته الاولى باسمائه الاصلية،

\* ا - اى المرتبة المعتبرة فيها التعدد النسبي وسماها الشيخ قدس سره في الرسائل بالتعين الثاني - ش \* ٢- واعلم ان - ن - ع - على ان - ل - عطف على قوله: ان حضرة احدية الجمع وجواب لشبهة النخالف في كلهات الشيخ وتتميم لرفعها، لانه لما كان مفاد تلك العبارة المنقولة عن التفسير: ان الصورة المعقولة التي هي حضرة الالوهية تكون في مرتبة الاسماء الذاتية التي هي في مرتبة احدية الجمع المصطلحة المسهاة بالتعين الاول فيخالف لما في المفتاح: ان مرتبة احدية الجمع على الواحدية والالوهية، ولا يرتفع تلك المخالفة المتوهم بقوله: وان الصورة المعقولة ... الى احدية الجمع على الواحدية والالوهية المسهاة بالتعين الثاني، فاز الذلك التوهم بقوله: وان الصورة المعقولة ... الى الحدية الجمع على الواحدية والالوهية المسهاء الذاتية حتى تدل على ماذكرت وتوهمت، بل يجوز ان تكون تلك الصورة المعقولة من الاسماء الذاتية تالية لها والى للاسماء الذاتية من حيث المرتبة، فتدل ثلك العبارة المنقولة ال مرتبة الالوهية المسهة بالتعين الاول، فتكون مطابقة لما في مرتبة الالوهية المسهة بالنافي حاصلة وظاهرة من احدية الجمع بمنى التعين الاول، فتكون مطابقة لما في مفتاح الغيب: ان مرتبة احدية الجمع على التميز والجمع الى الصورة المعقولة، وقوله: مرتبة، منصوب على التميز، فافهم واغتنم - ش الاسماء الذاتية والضمير المستر والجمع الى الصورة المعقولة، وقوله: مرتبة، منصوب على التميز، فافهم واغتنم - ش الاسماء الذاتية والضمير المستر والجمع الى الصورة المعقولة، وقوله: مرتبة، منصوب على التميز، فافهم واغتنم - ش

۱- في مفتاح الغيب - ل ۲ - الاقتدار - ن - ع - ل ۳ - مقدم - ط - ل

وذلك اول مراتب الظهور بالنسبة الى الغيب الذاتي المطلق بحكم المقام الاحدى الذاتي والتعين الاول الذي هو الحد الفاصل، وذلك ١٠ في حضرة احدية الجمع الذي هو العاء

، ٢/٤ وجوابها - والله اعلم - بعد ما سبق الاشارة الى تحقيقه بنوع يقتضيه ذلك الوقت والحال: ان هذه المرتبة البرزخية الكمالية الانسانية التى هى حقيقة الحقائق وحضرة احدية الجمع - لما سبق فى كلام الشيخ قدس سره - ان له وجها الى غيب الموية ووجها الى الكثرة وهى برزخ جامع بينها صار نفسها عين الوحدة الحقيقية التى انتشأت منها احدية الوجه الاول وواحدية الوجه الثانى - كها قال الشارح الفرغاني وقرر الشيخ قدس سره فى فصل الحقه بكتابه - ولجمعها بينها يطلق عليها تارة خواص الوجه الاول ، كالاحدية المنافية للتعدد الوجودى والنسي وكالعينية للاسماء الذاتية وككونها اعتباراً ثانياً ١ لغيب الاطلاق بحيث لافرق بينها الا بالتعين الذي هو كونه هو فحسب وغير ذلك.

1/41 واخرى خواص الوجه الثانى كالواحدية المعتبر فيها التعدد والامتياز النسبى للاسماء الذاتية واحكامها؛ وكالعهائية من حيث علية التعين العينى ٢ للاسماء الالهية والاعيان الكونية، ولذاسماها مؤيد الدين العناي مرة بالاعتبار ٣ الاول ٢٠ عاء - بالمهملة - وبالاعتبار الثانى ٣٠ غاء - بالمهملة - مع ٤٠ انه ليس لكون ماظهر ٤ في العاء، والالما صح جواب الرسول عليه و آله السلام، وانه ٥٠ عين النفس الرحماني المفسر بالصورة الوجودية

# 1-اى شهوده سبحانه نفسه بنفسه في مرتبة ظاهريته الاولى فيظهر منه اطلاق احدية الجمع على التعين الثانى، وملخص الكلام في المقام انه يستفاد من كلام الشيخ في آخر التفسير وفيا سيأتى في مفتاح الغيب في قوله: ان الامريتيزل ... الى آخره، وفي هذا الموضع من التفسير وفي شرح الفرغاني اطلاق العاء للنفس الرحماني على التعين الثانى ومقام الواحدية وهو مخالف لما نقلنا هنا في الوجه الخامس؛ ولما في اول التفسير لما سيجئى في المفتاح في موضع ان الانسان الى مرتبة كهاله ... الى آخره من اطلاق العياء والنفس الرحماني على التعين الاول ومقام الاحدية، فتدبر - ش به ٢-اى الاسماء الالهية - ش به ٣-اى الاحدية، فتدبر - ش به ٢-اى الاسماء الالهية - ش به ٣-اى الاعيان الكونسة - ش به ٤-اى ان الحق تعالى لا يكون ظاهر الكون وخلق في مرتبة العاء، اى لا يكون هناك خلق والا لماصح الجواب ولما طابق السئوال، فالضمير في أنه راجع الى الحق تعالى و كذلك المستر في ليس؛ وجلة ظهر خير لليس، وقوله: لكون متعلق بظهر ولفظة ما زائدة لتأكيد التنوين الذى للتنكير في لكون - ش - مع ان - ل به ٥ - عطف على العهائية وبيان خواص الوجه الثاني و كذلك قوله: وانه اول مولود، فتدبر - ش - مع ان - ل به ٥ - عطف على العهائية وبيان

١- ثالثاً - ط ٢ - الغيبي - ن - ع ٣ - الجندي بالاعتبار - ل ٤ - ظهورا - ن - ع - ظهور - ل

من حيث انبساطها؛ وانه اول مولود باول نكاح للاسماء الذاتية، فاينا اعتبر الترتيب بين الوجهين حكم بتقدم الاول وتفرع الثانى، وباصل ١ الجامع بينها، يدل عليه ١٠ ماسيجى فى مفتاح الغيب: ٢ ان العاء بالمادة الامكانية المنطوية فيه كمر آة غيبية، وانبساط الصورة ٣ الوجودية فى تلك المادة هو كون ظاهر الحق كالمرآة والمجلى لباطنه – هذا ماعندى فى المقام – الوجودية فى تلك المادة هو كون ظاهر الحق كالمرآة والمجلى لباطنه – هذا ماعندى فى المقام – ١٤/١٤ ويناسب هذا التحقيق نقل ماذكره الشارح الفرغانى فى تعيين التعين الاول والثانى؛ فلنذكره فى فصلين لتبيين ٤ مالها من الحكين، ولانبالى بتكرار بعض المذكور استطراداً، لان اليق مواضعه هذا ٥ الفصل.

## الفصل الاول فياليتعين الاول

٢٣/٤قال: للوحدة الحقيقية الي من عين التعين الاول التي انتشأت منها الاحدية والواحدية اعتباران:

٤/٢٤ احدهما: سقوط الاعتبارات كلمها ويه يسلمي الذات احداً ومتعلقه بطون الذات وازليته؛ ونسبته الى السلب احق.

9/14 وثانيها: ثبوت الاعتبارات الغير المتناهية لها - مع اندراجها في اول مراتب ٦ الذات اندراجاً حقيقاً اصلياً - وتحقق تفصيل اكثر تعيناتها في ثاني المراتب ٧ وبه يسمى الذات واحداً - اسماً ثبوتياً لاسلبها - ومتعلقه ظهور الذات ووجودها وابديتها؛ ولامغايرة بين الاعتبارات في اول رتب الذات، اذ لاكثرة ثمة اصلاً.

٤/٢٦ ثم الاعتبارات المندرجة في اول رتب الذات بعضها كليات واصول كالاجناس العالية تسمى اسماء الذات، منها مفاتيح الغيب، والواحد الاحد اسم ٨ مركب كبعلبك؛

◄ ١ - اى على تقدم الاول وتفرع الثانى واصل الجامع، والدال عليه قوله: هو كون ظاهر الحق كالمرآة والمجلى لباطنه - ش

١-بالاصل-ن-ع ٢-فى المتفاح-ل ٣-الصور-ط ٤-ليتبين-ن-ع-لتبين-ط-ل-٥-مواضعه هذا-ط ٣-الاحد وهواسم-ن-ع-ل ٨-الاحد وهواسم-ن-ع

وباطن الاسم «الله» وهو الوجود والمرتبة؛ ١ وباطن الاسم الرحن ٢ الرحيم وهو الوجود، ومفهوم ٣ جيع اسماء الضهائر وبعضها اجناس تالية وانواع، وهلم جراً الى اشخاص هاوية الى الدركات الجزئية التي بها الحكم بالابدية واللاتناهي.

147 عنت جلة منها في اللوح المعنوية في المرتبة ؛ الثانية، ثم تعينت جلة منها في اللوح المحفوظ بصور وجودية روحانية ثم تفصلت في المراتب الوجودية مجملاً في العرش ومفصلاً في الكرسي دفعة ثم في الاركان والسموات على التدرج و والتعاقب الى انهى مراتب الكون - دنياً وبرزخاً و آخرةً - والى هنا ينتهى الشهودات والمكاشفات للكمل والاوليا.

4/٢٨ فريما يكون في الحضرة الغيبية الازلية امور باطنة كلية أو جزئية لم يتعين بعد -لافي المرتبة ٦ الثانية ولافي اللوح المحفوظ - فلايعلم شئى الا ٧ بعد تعينها ووقوعها في الخارج، وهي ابطن بطون الغيب واليها ينظر قوله تعالى: قل ماكنت بدعاً من الرسل وما ادرى مايفعل بي ولابكم (٩-الاحقاف)

4/۲۹ وقوله عليه وآله الصلوة والسلام ألي رب عمدٍ لم يخلق محمداً ومن هذا الوجه ١٠ مع انه حسب ١ ما تعين من حاله في و التحقيق العلمية والكوح المحفوظ على بصيرة من ربه وكان يقول اعتاداً عليها: آدم ومن دونه تحت لوائي يوم القيامة ولافخر؛ وامثال ذلك واكثر ما يجره الدعاء من الامور الغيبية انما يكون من هذا القبيل، فإن ما عداها ليس الا المكتوب الثابت المقسوم في الحضرة العلمية ١٠٠

عدا - قوله: واكثر ما يجره الدعاء، اى اكثر ما يجره الدعاء يكون من الامور التي لم يتعين في الحضرة الغيبية الازلية لا المرتبة الثانية فانها هي المكتوبة الثابتة المقسومة، وهذا هو الدعاء على سبيل الاحتال الذي هو احد الاقسام الثلاثة للدعاء، فان له على ما ذكر الشيخ رضى الله عنه في الغصوص ثلاثة اقسام: احدها الدعاء على سبيل الاستعجال، وهذا دعاء العامة، والثاني الدعاء على سبيل الاحتال وهو دعاء الحكماء القائلين بان من الممكن ان يكون الدعاء شرطاً في تحقق بعض الامور؛ كما فصله الشيخ الرئيس وامثاله في كتبهم، وهذا مطابق لماذكره الفرغاني، والشالث الدعاء على سبيل الامتثال وهو دعاء العرفاء والاولياء الذين يشهدون جفاف القلم بماهو كائن الى يوم القيامة، وقد ورد عن اهل ببت الوحى: ان الدعاء عبادة - في جواب القائل بانك تقول جف القلم فيا معني الدعاء؟ - خ

۱-الوجود الذاتي والمرتبة - ن - ع ۲ - وباطن الرحن - ط ۳ - الوجود الاضافي ومفهوم - ن - ع ٤-الرتبة - ن - ط - ع - ل ٥-التدريج - ط ٦-الرتبة - ل ٧- شئي منها الا - ن - ع - ل ٨ - من وجه - ل ٩ - حيث - ط - ن - ع - من حيث - ل ١٠ - تعين في حاله من - ل • ٣/٤ اقول: والى هنا ا ينظر مانقلناه فيا مرّ من النفحات: ان معرفة كثير من الموجودات يتوقف على وجود الجمعية في الوجود؛ وسيجئي الاشارة اليه في المفتاح ايضاً وكان الحديث الصحيح الفارق بين دعاء ودعاء؛ وهو قوله عليه وآله السلام لام حبيبة: سألت بارزاق مقسومة ... الحديث، بناء على هذا الفرق.

۱۳۱۱ ثم قال: وهذه الوحدة التى انتشأت منها الاحدية والواحدية التى هى التعين الاول عين الذات وعين قابليته للبطون وانتفاء الاعتبارات، ولظمهوره وظمهور اعتبارات ابديته تاجمالاً ثم تفصيلا ولكونها عينه؛ كان اصل قابليته من حيث المرتبة وفاعليته من حيث التجلى الاول الذى فيها كالمتحدثة عمع نفسها باقتضاء ظمهورها وكهالاتها الذاتية والاسمائية حديثاً نزيها بحرف وصوت نزيه هو ٢ عين الذات، كها يتحدث احدنا بنفسه؛ وفيها قابلية ميل نزيها بحرف وقابلية التأثر بذلك الحديث.

١٣٧٤ فهذا التجلى الاول من حيث هذا الحديث يتضمن كهالاً واحساساً جلياً به هو باطن العلم؛ 
باطن الحيوة؛ واحساساً بسريان الكتال في تفصيل الاعتبارات الوحدانية ١٨ هو باطن العلم؛ 
واصل ميله الى ذلك هو باطن الآلا وادع واصل طلب تعينه ١١ الخارجي هو باطن القول؛ 
والتأثر يقتضى توجهاً بصورة التأثير الى تحقيق الكمال الاسمائي الذي هو باطن القدرة، وحكم 
تفصيل الكمال وتحصيل شرائطه ١١ يقتضى الجود ١٢ ؛ وحكم برزخية التعبن ١٣ الاول العدل والاقساط، فكان سابع ابطن الكل من حيث ان كلاً قيه عين الذات وعين الاخر.

2/٣٣ وهذه هي الاسماء الذاتية المندمجة المتحدة في هذه المرتبة، وبذا صار باطن كل حقيقة الهية وكونية فيسمى حقيقة الحقائق وبرزخ البرازخ الاكبر وكني عنه الشرع بمقام اوادني؛ لانه باطن مقام قاب قوسين ١٤ الوحدة والكثرة او القابلية والفاعلية او الوجوب والامكان وكني ١٠ بعضهم بالحقيقة الاحدية ١٦ ؛ لانه نوره المظهر لرتبته؛ وقلبه ١٧ التق

۱-هذا-ل ۲-وقوع-ن-ع-وجودوقوع-ل ۳-ابدیة-ط-ن-ع ٤-کالمتحدیه-ل ۵-من حرف-ن-ع ۴-بلهو-ن-ع ۷-تفاصیل-ل ۸-الواحدیة-ل ۹-باطن-ن-ع ۱۰-واصل الطلب بعینه-ل ۱۱-تفصیل شرائطه-ن-ع ۲۷-الوجود-ل ۱۳-تعین-ل ۱۶-قوسی-ن-ع-ل ۱۵-کنی منه-ن-ع ۱۹-المحمدیة-ل ۱۷-بقلبه-ن-ع-ط

النق صورته الجمعية المعنوية؛ كما ان مزاجه الاشرف الاعدل صورته الجسانية واليه اشار بقوله عليه و آله السلام: اول ماخلق ١ نوري.

34/46 قال: وهذا التجلى الاول يتضمن الكال الذى حقيقة حصول ماينبغى على ماينبغى على الذاق، ماينبغى وهو قسان: كال ذاتى هنا يكون فى مبدأ الرتبة الثانية حيوة ١٥ يلازمه الغنى الذاتى، وهو شهود الذات نفسه من حيث وحدته بجميع شئونها - نزولاً وعروجاً دنياً و آخرةً - شهود مفصل فى مجمل دفعة واحدة، كشهود المكاشف فى النواة نخلاً وثماراً لا بحصى. ثم كهال اسمائى، هو ظهور الذات لنفسها من حيث تفصيل اعتباراتها، اما ظهوراً مفصلاً أو بجملاً بعد التفصيل من حيث مظهر شأن كلى جامع هو الانسان الكامل الحقيق، والفرق بينها ان هذا بشرط شئى - بل اشياء - وتحقق الكال الذاتى بلاشرط اصلاً.

ه 1/3 ومن احكام التجلى ٢ المتخذ فيه من حيث الكال الذاتى اعتبار الوجود الذى هو حققته مابه وجدان العين نفسه في نفسه او في غيره في غيره؛ واعتبار النور الذى هو الكاشف للمستور؛ والعلم الذى هو ظهور عين لعين؛ والشهودالذى هو الحضور مع المشهود؛ اما من حيث الكال الاسمائي المتعلق بالوسائر الاسماء ؛ اصلاً وفرعاً، فن شرطه التيز والمظهر والمرتبة والغيرية بالنسبة او بالحقيقة بحكم المحل صورياً كان - كالظروف - او معنوياً - كالمراتب - فان لون الماء لون انائه، وكمراتب الحس والروح والمثال، تأمل تعرف اسراراً جة:

٣٦/٥منها: ان العلم بحسب التعين الاول ظهور عين الذات لنفسه باندراج اعتبارات الواحدية ٦- مع تحققها - ويتعدى الى مفعول واحد هو ذاته، وبحسب المرتبة الثانية ظهور الذات لنفسها بشئونها مع مظاهر الشئون المساة صفات وحقائق ويتعدى الى مفعولين، اذ ٧ ظهر نفسه لنفسه ذا حيوة وعلم وغيرهما، فحصل في انتهاء المرتبة الثانية كثرة حقيقية

\* ١ - قوله: كمال ذاتى الى الحيوة، أى الكال الذاتى باطن الحيوة التى تكون مبدأ الرتبة الثانية، فاذا تنزل الكمال الذاتى الى الرتبة الثانية يتعين اولاً بالحيوة وبعدها بسائر الصفات والاسماء - خ

۱-خلق الله-ن-ع ۲-التجلي الاول-ن-ع-ل ۳-لسائر-ل ٤-الاشياء-ن-ط-ع ٥-عن-ط ٦-الواحد-ل ٧-و-ل

ووحدة نسبية مجموعية؛ وكذا الوجود من حيث المرتبة الاولى مابه وجدان الذات نفسها في نفسها باندراج اعتبارات الواحدية فيها - وجدان مجمل مندرج فيه تفصيله - منني الكثرة والغيرية.

الظهور للكون؛ فالوجود الاول مابه وجدان الذات عينها من حيث ظهوره بصورته المساة الظهور للكون؛ فالوجود الاول مابه وجدان الذات عينها من حيث ظهوره بصورته المساة بظاهر الاسم ٢ الرحمن وبصور تعيناته المساة اسماء الحية مع وحدة غيبية واضافة كثرة نسبية اليه، فان كل اسم الحي هو ظاهر الوجود الذي هو عين الذات؛ لكن من جهة تقيده بمعي، فبالنظر الى ذات الوجود ونفس التعين عينه؛ وبالنظر الى التقيد بالمعني المتميز غيره، فله وحدة حقيقية وكثرة نسبية، والوجود الشاني مابه وجدان صورة كل تعين من الكون نفسها، ومثلها موجوداً روحانياً أو مثالياً أو جسانياً ظاهراً في كل مرتبة بحسبها وحكمها، فالايجاد والخلق ليس الا اعطاء الموجد تمال للحقائق الكونية مابه وجدانها بإضافة نعين منه اليها واظهار احكامها في كل مرتبة بحسبه، فكان التأثير في تنوعات التعينات لاحكام المقائق، وفي تسميتها عيناً أو ميراً للمرائب التي هي الحال المعنوية وهي نسب معنوية ٣ الحقائق، وفي تسميتها عيناً أو ميراً للمرائب التي هي الحادة وفيا هو موجود من الموجود ألى الخارج ولافي نفسها، فانظر اثر المعدوم في عين الموجود وفيا هو موجود من كل وجه؛ ترى المعجب العجاب وعار العقول والالباب ٤.

# الفصل الثانى فى النعين الثانى

الاقدس الماء قال: لما كانت الوحدة التى انتشت منه الاحدية اول تعين للذات الاقدس بلاشرط واول مرتبتها ونفس القابلية التى نسبة البطون والظهور اليها على السواء؛ صار صرافة الاحدية مركوزة فيها لذاتها ولحكم قابليتها للظهور، فلاجرم لم يقبل الاالتجلى الاول واجمال الكمال الذاتي ووحدته باندراج نسب الواحدية ٢؛ فلم تكن قابلة للكثرة الاول واجمال الكمال الذاتي ووحدته باندراج نسب الواحدية ٢؛ فلم تكن قابلة للكثرة الرتبة ط-ن-ع-ل ٢-الم-ط-ل ٢-عدمية ط-ن-ع-ل ٢-عاراً للمقول والائباب والشاعلم بالصواب ل ٥-مركوزاً لل ٢-نسبه الاحدية فيه ال

- وان كانت نسبية - ولاللكال الاسمائي ١- لتوقف تحققه على حكم التكثر -

1794 و لما كانت المحبة الاصلية المعبر عنها بـ «احببت» حاملة لهذا التجلى الاول وباعثة له على التوجه لتحقيق الكمال الاسمائي التفصيلي، ولم يصادف لتوجهه المحلا قابلاً رجع بقوة الميل العشق الله اصله؛ الا أنه غلب بتلك القوة العشقية حكم الظهور المعبر عنه بالرحة الذاتية على حكم البطون المعبر عنه بانهي باطن الغضب المسبوق، فعاد التجلى متعيناً وبقوة المحبة الاصلية من عين يشبه الواحدية تعيناً قابلاً لتحقق مطلبه الغائي الذي هو الكمال الاسمائي.

مقابليها التفصيل والكثرة، فظهر في هذا القابل الذي هو صورة التعين الاول وظله، صورة التعين الاول وظله، صورة التعين الاول وظله، صورة التحلي الاول وظله، كإ ظهر الاول من كنه الغيب مستصحباً معه اثر من ظلمة الغيب والاطلاق؛ منفصل من إلحال حقائق الكرد القابلة؛ مضافة الى نسبة التعين المثاني وقابليته، وجيع الاسماء الالهية المؤثرة مضافة الى عن التجلي الثاني وفاعليته، وصار القسان ظلالاً وصوراً للشئون المندرجة في الوحقة المؤثرة مضافة الى عن التجلي الثاني وفاعليته، وصار القسان بحسب ماهو عليه ١٠٠٠ بحسب العلم - وكان كليات ما اشتمل عليه مساة بالمراتب؛ ولكن من جهة عليتها لثبوت باقي الحقائق وظهور مايقبل الظهور منها؛ ومن جهة مؤثرية الذات من جهة عليتها لثبوت باقي الحقائق وظهور مايقبل الظهور منها؛ ومن المساة بالمولدات بها وفيها، مثل مرتبة الارواح والمثال والحس ومراتب اعتدالات المركبات للساة بالمولدات التي ميزانها المرتبة الانسانية، كما ان كليات تعينات هذا التجلي الثاني من الاسماء الالهية التي هي الامهات السبعة والبرزخ الذي هو منتشئي ١١ طرفي الاحدية والواحدية، والجامع بينها ثانياً هي الحقيقة الانسانية التي هي باعتبار غلبة حكم ١٢ الوحدة تسمى بالحقيقة المحدية واباعتبار غلبة حكم ١٢ الوحدة تسمى بالحقيقة المحدية وباعتبار غلبة حكم ١٢ الوحدة تسمى بالحقيقة المحدية وباعتبار غلبة حكم ١١ الوحدة تسمى بالحقيقة المحدية وباعتبار غلبة حكم ١٢ الوحدة تسمى بالحقيقة الحمدية وباعتبار غلبة حكم ١١ الوحدة تسمى بالحقيقة الحمدية وباعتبار غلبة حكم ١٠ المودية وباعتبار غلبة حكم ١٠ المودية وبواعتبار غلبة وباعتبار غلبة حكم ١٠ الوحدة تسمة على الحقائق

\* 1- قوله: باعتبار غلبة حكم الوحدة: وعندى ان الحقيقة المحمدية صورة الاسم الله الحامع لاحدية جمع - - الكال اسمائي - 4 - لتحقق - ط - ل - لكال اسمائي - ل ٢ - لتحقق - ط - ل ٣ - العمل الاصلى - ن - ع معيناً - ط - ل ٩ - غيرنسبة - ط - ن - ع - عين نسبة - ل ٧ - العالى - ل ٨ - منفصلاً - ط - ن - ع - فتفصل - ل ٩ - تحقق - ن - ع - الا - ط - لا بحسب - ن - ع ١ ١ - منشئي - ط - ن - ع - منتهى - ل ١ ٢ - حكم الا جال - ن - ع

السبعة الكلية، فاشملها حكماً حقيقة الحيوة وهي قبول الكمال المستوعب لكل كال لايق؛ والاحساس به من جهة كلية.

١٤/٤ ولما لم تخل حقيقة كلية او جزئية من كمال يناسبها وللحق الشعور بها جملة؛ كان الحي شاملاً لجميع الاجزاء، والحيوة مستوعبة جلة الحقائق.

1/٤٢ ولما كان العلم في الرتبة الثانية متعلقاً بمعلومات مفصلة، والحيوة لها الاحساس بها جملة؛ والتفصيل داخل في الجملة؛ كان العلم من هذا الوجه داخلاً في الحيوة

2/٤٣ ولما كان الارادة الميل الى المراد تخصيصاً او ترتيباً او اظهاراً او اخفاء، وغاية طلبه ٢ ظهور الكمال الاسمائي بذلك الترتيب وبحكم ٣ ذلك الظهور الذي من ٤ خصائص العلم؛ كان الارادة داخلة في العلم ومنتشئة منه.

2/٤٤ و لما كان حقيقة القول نفساً منبعثاً من باطن المتنفس متضمناً معنى يطلب ظهوره ومتعيناً بحسب مرتبة او مراتب يسمى في الخارج مخارج، كان من حيث ذلك الطلب داخلاً في الارادة.

ه٤/٤ ولما كانت القدرة في التأثير في اظلهار مايطلب ظهوره؛ كان لذلك داخلاً في القول ومنبعثاً مند

٤/٤٦ ولما كانت الجود هو التمكن من قبول اقتضاء الايشار ذاتاً وصفةً بما فيه كال ونفع لكل مايستحقه حالاً او سئوالاً؛ كان من جمهة التمكن داخلاً في القدرة ومتفرعاً منه.

٤/٤٧ ولما كان الاقساط ايثار قسط كل ماله قسط استعدادي به يـقـبـل من الجواد مايؤثره به؛ دخل في الجود وانتشأ منه.

۱/٤٨ فهذه كيفية ترتب الائمة ٥ السبعة على التفصيل، و مجمع جميعها ظاهر كلمة الاسم «الله» من جهتين: جهة الوجود وجهة حقائقها المعينة، فان الحقيقة التي هي عين

- الاسماء كما انها جامعة لاحدية جمع الاعيان وانما العاء فهى الوجهة الغيبية القدسية للاسم الله المزهة عن كل كثرة وتفصيل - خ

۱-الاسم - ن - ع ۲-غلبة - ن - ط - ع ٣-الحكم - ن - ع - ل ٤-هو من - ن - ع - ل ٥-الاسماء - ط التعين الثاني لظاهر ١ كلمة الاسم «الله» مجمع جميع الحقائق الاصلية والفرعية والكونية والالهية.

2/٤٩ وظاهرالاسم ٢ «الرحمن» بجمعها منجهة واحدة هي الوجود، لان الرحمة الشاملة عين الوجود

• ه/٤ والاسم ٣ «الحي » جامعها من حيث الكمال المستوعب.

١ه/٤و «العليم» من حيث عموم التعلق.

٤/٥٢ و «المريد» من حيث طلب الكمال.

٤/٥٣ و «القائل» من حيث ان كل واحد تعين النفس الرحماني.

٤/٥٤ و «القادر» من حيث صحة اضافة افاضة تمكن ؛ التأثير الى كل تأثر مناسب لحقيقته.

1/00 و «الجواد» من حيث صعة إضافة افاضة الوجود الى كل.

١/٥٦ و «المقسط» من جهة رعاية كل حكم التوسط بين قيام الوحدة الحقيقية والنسبية اليه

٤/٥٧ ثم اعلم ان لكل من هذه الاسماء الاصلية جهتين ١٠:

١٤/٥٨ احداهما اشتال كل منها على الباق، مع تحقق اثر خنى من التمايز، فاشتاله من اثر المحمية البرزخية الانسانية وجميعتها الحقيقية بين حكم التجلى ووحدته الحقيقية وكثرته

\* ١- قوله: ثم اعلم ان لكل ... الى آخره: إذا كان شيئان يشتمل واحد منها على الاخر خى تمايزهما، وإذا كان اثر مختصاً باحدهما وإثر آخر مختصاً بالاخر خنى اشتالها، فإذا ظهر الاشتال خنى الامتياز وإذا ظهر الامتياز خنى الامتياز خنى الامتياز خنى الامتياز خنى الامتياز خنى الامتياز وإذا ظهر وهو الاحدية الجمع يكون شاملاً للبواقي الستة وخنى قايزه عنها بحكم اشتاله عليها ونظراً إلى اثر المختص به يكون ممتازاً عن البواقي الستة وخنى اشتاله عليها، وذلك لوقوع البرزخ الجامع في المرتبة الشائية من التعين الثانى بتوجها إلى الابدية، فإنه لو لم تقع في التعين الثانى لم يكن له وجه إلى الابدية ولم يؤثر ولم يظهر قايزيه وكان ازلياً صرفاً غير متوجه إلى الابدية، وإن كانت ازليته عين الابدية كما قال: احببت أن اعرف فعلم فغلقت الحلق لكي اعرف، فالزول لصور الملائكة والروح في ليلة ويعرج اليه الملائكة والروح في يوم كان مقداره خسين الف سنة. «آقا محمد رضا قشهاى»

١- الثاني المعينة لظاهر - ل ٢ و٣- اسم - ط - ل ٤٠ اضافة تمكن - ل

النسبية وبين حكم النعين وكثرته الحقيقية ووحدته النسبية ١٠ وتوحيد ١ احكام الطرفين المذكورين، اما ظهور الاثر الخني من التمايز فن كون هذه البرزخية الثانية واقعة في التعين الثاني؛ ووجوه ٢ نسبته ٣ الى الابدية التي من اخص احكامها التميز الى مالايتناهي.

6/04 وثانيتها عكس الجمه الاولى، اعنى ظمهور اثر مختص بكل منها ؟ ؟ مع اثر خنى من الاشتال المذكور، فتميزها بحكم تفصيل البرزخية الثانية التى هى عين الحضرة العهائية، واما الاثر الخنى للاشتال؛ فن جعية هذه البرزخية واشتالها بحكم وحدتها ٥.

17.3 واعلم ايضاً ان حقائق كمل الانبياء وهم اولوا العزم من الرسل ثابتة في هذه البرزخية الثانية وظاهرة على سبيل البدل بحكم احدى هذه الحقائق السبعة الاصلية من حيث الاشتال والاثر الخي من تميزها وميلها الى النزول، وحقائق ارباب الكال من المحمديين ثابتة فيها وظاهرة بصورة القطبية من مقام البدلية بحكم تلك الحقائق الاصلية من حيث الاشتال؛ واخني اثرها من أعبرها؛ لكن من حيث ميلها الى الرجوع الى اصلها الذي هو عين المفاتيح والتجلي الاول، وحقائق البقية من الابدال السبعة مندرجة في حقيقة القطب ومنتشأة وتما ومنتشأة ومناه في الماء من غلبة حكم تميزها وخفاء حكم الاشتال.

17/3 ثم انتشت من هذه السبعة الاصلية اثنان وتسعون؛ ثم منها ٧ تسع وتسعون، بها تعينت حقائق اسماء الاحصاء؛ ومنها ثلاث مائة حقيقة الهية يلازم كل حقيقة خُلق الهي كما ورد في الخبر: ان لله ثلاث مائة خلق من تخلق بواحد منها دخل الجنة، فقال

١٥ - بل الجمعية البرزخية الانسانية وجمعها بين الوحدة والكثرة من اثر الجمعية البرزخية الكبرى التي هي ثابتة اولاً للاسم الله الجامع الاعظم بحسب احد اعتباريه وثانيا لصورته التي هي العين الثابتة الجامعة لجميع الاعيان بنحو البرزخية الحقيقية، اى عدم غلبة حكم عين على الاخرى، واما اشتال كل من الاسماء الاصلية على الباق فهو من جهة اخرى هي وحدتها مع الذات واستغراقها في بحر الوجود، قان اعتبر فنائها واضمحلالها مع عدم الحكم والاثر لم يبق للتايز عين ولا اثر ولا يبق اثر خنى له، تأمل تعرف وكن من الشاكرين لانعمه تعالى - خ

۱-وتوحیدها - ل ۲-وقوة - ل ۳-نسبه - ن - ع ٤-منها - ل ۵-وحکم وحدتها - ن - ع - البرزخیة وحکم وحدتها - ل ۲-اثر من - ل ۷-بها - ط - ن - ع - ل ابوبكر: هل في منها شئي يارسول الله؟ قال(ص): كلمها فيك ١٠٠

2/٦٢ وانتشأ من كل حقيقة اسم المى، ثم انتشأ في الحضرة العبائية من هذه الحقائق حقائق الرسل وتفرعت الف حقيقة وحقيقة واحدة، من انتشاء كل حقيقة انساني نبى؛ ثم عام عدد مائة الف واربعة وعشرون الفا من الحقائق الانسانية النبوية - ومن المحمديين اضعاف ذلك - وكلها تفصيل الحقيقة المحمدية الشاملة المساة بحقيقة الحقائق السارية في الكل - سريان الكلى في جزئياته -

2/٩٣ واما سائر الحقائق الانسانية: فما بين مائل الى طرف الامكان - مثل حقائق الكفار - ومابين مائل الى التوسط او الوجوب، فكانت حقائق المؤمنين والاولياء الداخلة فى دائرة المداية ١ ؛ وبحسب ذلك الميل تفاوت استعداداتهم فى قبول نور الهداية، فجميع هذه الحقائق الالهية والكونية شئون ذاتية من اعتبارات الواجدية.

معتزلاً من رتبته الختصة وهي حضرة العائية هي التي يظهر فيها الحق بصفات الخلق معتزلاً من رتبته الختصة وهي حضرة الوجوب، فيضاف اليه تعالى كل مايضاف الى الخلق من الضحك والبشاشة ٢ والتعجب والتردد وغيرها؛ ويظهر الخلق فيها بصفات ربه عند تخلصه من قيود الكثرة، كابراء الاكمه والابرص واحياء الميت والاتصاف بصفات الحقية والسبحانية وغيرهما، وهذا التجلى الثانى الوجودي الظاهري سار في هذه الحضرة العائية؛ ظاهر بصورة التربية والاصلاح، اما للحقائق الاسمائية: فباظهارها في الكائنات، واما للحقائق الكونية: فباظهار احكامها باضافة الوجود العيني اليها، وهذا البرزخ باعتباره ٣ الاجمالي عن الحقيقة الانسانية الكالية التي هي ميزان حقيقة الكمال وحاق الاعتدال المندرجة فيها من حيث هذا الاجمال الحقائق السبعة الاصلية وحقائق الكمل من

\*1-قوله: قال (ص) كلها فيك: بحكم اضمحلال الكثرات واندكاكها في الحضرة الاحدية وفنائها فيها لدى شهود القيامة الكبرى، وبهذا الاعتبار يكون كل الصفات في كل موجود، ولهذا ورد انه تعالى اوحي الى مومى (ع): ان جئي بموجود اخس منك، فاخذ برجل ميتة كلب ثم تنبه على خطائه فتركها، فاوحى الله تعالى اليه: ان لو جئت ها لسقطت من مقامك، فافهم ولاتغفل - لمحرره السيد روح الله ، حررته في قصبة خين في السادس والعشرين من الجهادى الثانية ١٣٥٥ (هـ - ق)

١- المبدائية - ل ٢ - التبشيش - ط - ل ٣ - باعتبار - ل

الانبياء و الاولياء غير نبينا عليهم السلام، فإن له التعين الاول المختص بالا كملية

#### تئمة

## فى تقسيم المراتب الكلية المتميزة في هذه الرتبة ١ الثانية

16/10 الحقائق المعنوية اما مختصة بالحق - كالالوهية والرحمة الذاتية - وهى الوجود الفياض والوجوب والقيومية والغنى الذاتى، او بالكون - كالفقر والعدمية الذاتية والذلة والامكان والكثرة الحقيقية - واما منسوبة الى الحق اصالة والى الكون تبعية ، مثل العلم والارادة ونحوهما، فتكون قديمة في القديم وحادثة في الحادث، وكلاهما متبوعة وتابعة كلية كل منها او جزئية.

77/٤ فالكليات والمتبوعات عصورة في مبدأ الحضرة العلمية والرتبة ٢ الثانية ولوازمها في وسطها ومنتهاها.

٤/٦٧ فنها مايلازمها في تلك الخضرة؛ كالقابليات الغير المجعولة والهيئات المعنوية.

17/3 ومنها ماتحت حيطة عام الإرواج؛ كجيونها وعلمها وهيشآتها الروحانية وظهورها الروحاني وبطونها بالنسبة الى عالم المثال والحس.

٤/٦٩ ومنها ماتحت حيطة عالم المثال كذلك

٤/٧٠ ومنها ماتحت حيطة عالم الحس؛ كالوجودات والهيئات الحسية والقابليات الوجودية المجعولة للعلوم والاعمال وكاضافة المقولات العشر اليها من الكم والكيف وغيرهما.

٤/٧١ ثم هذا الجميع منحصر في خس مراتب سادسها الجامع لها، لانها لما كانت مظاهر ومجالي فما منها اما ان يظهر للحق وحده واما له وللكون.

1/٧٢ فالاول مرتبة الغيب؛ لغيبة كل شئى كوني فيها عن نفسه ومثله؛ اذ لاظهور فيها الله الله ومثله؛ اذ لاظهور فيها الله الله وانتفاء الظهور لغيره باحد وجهين: احدهما بانتفاء اعيانها بالكلية حيث كان الله

ولاشئ معه؛ وذلك الجلى هو التعين الاول ١ . وثانيها بانتفاء وجودها؛ وذلك الجلى ٢ هـو التعين الثاني وعالم المعاني والغيب الثاني.

٤/٧٣ والثاني - اعني الذي يظهر مافيها للكون - ايضاً علماً ووجداناً ثلاثة اقسام: ٤/٧٤ لان الظهور اما للموجودات البسيطة في ذاتها ويسمى مرتبة الارواح.

١٤/٧٥ وللمركبة فاما للطيفة؛ بحيث لاتقبل التجزئة والخرق والالتيام ويسمى مرتبة المثال.

٤/٧٦ او للكثيفة بالنسبة اليها او على الحقيقة بحيث تقبلها ويسمى مرتبة الحس وعالم الشهادة، والاجسام.

٤/٧٧ والسادس الجامع هو الانسان الحقيق الكامل والاكمل بحكم المظهرية للبرزخية الثانية والاولى - والله اعلم -

مدات الحقائق الالهية والكونية وكلياتها، كالوجود العام المتلو آياته فيا سبق مراراً؛ وكام المحتائق الالهية والكونية وكلياتها، كالوجود العام المتلو آياته فيا سبق مراراً؛ وكام الكتاب؛ اى اصل كتاب الوجود المسمى بالتولية؛ وهو الدواة لغة لكونه مجتمع مدات ٣ مواد نقوش العام؛ نسبة الذكورة الى الانوثة، من حيث ان التأثير في التعينات والتعددات كلية كانت او جزئية لما كان للمرتبة؛ كان هذه المرتبة الاحدية الجمعية عصلة للاثار والتعينات الكيانية الامكانية في الوجود؛ العام النسبة الى كل موجود - اعنى الصورة الوجودية مطلقا - وفي ام الكتاب - اعنى النفس الرحماني - حيث سمى الشيخ قدس مره في التفسير بالخزانة الجامعة وام الكتاب، لانه ؛ لكونه وجوداً منبسطاً وتجلياً سارياً ورقاً منشوراً صار كالمادة؛ لانبساط الصورة الوجودية فيها انبساطاً هو كون ظاهر الحق مرآة لباطنه، وسيجئي ان للمؤثر درجة الذكورة وللميئة ٥ القابلة درجة الانوثة وللمرتبة درجة الحلية والنتائج الاثار والتعينات.

٤/٧٩ قال مؤيد الدين الجندي في شرح الفصوص ٦: للنون الذي هو مجتمع مداد

۱-الاول الذي هو اول مرتبة الغيب - ل ۲-بانتفاء صفة الظهور عن اعيان الاشياء مع تحققها وغيزها في العلم الازلى وهذا الجلى - ل ۳-مداد - ن - ع ٤-لا - ط ٥-للهاهية - ن - ع ٢-س: ٩٧

المواد الحرفية النفسية الرحمانية من كونه ام الكتاب خس مراتب: الاولى التعين الاول، وهو جمع جميع الحقائق الكيانية الربانية ١ والحروف المؤثرة الوجوبية والمتأثرة الامكانية؛ ٢ وهو ام الكتاب الاكبر.

٤/٨٠ اقول: وذلك لاشتاله على النونات الاربع الباقية، ولذا كان صورته عالم الانسان
 الكامل؛ حيث قال في التفسير: انه الكتاب الوسط الجامع بين حضرة الاسماء وحضرة
 المسمى.

ده الحقية وبن حقائق الامكان الخلقية جعاً احدياً قبل التفصيل، فكذلك بعد تفصيل الوجوب الحقية وبن حقائق الامكان الخلقية جعاً احدياً قبل التفصيل، فكذلك بعد تفصيل ارتباط حقائق الوجوب بحقائق الكتاب في مرتبة الامكان، فلابد من جع احدى يجمع جميع الجميعات الوجوبية والامكانية وهو الإنسان الكامل بالفعل.

٤/٨٢ الثانية دواة مادة الحروف الألهية النورية وهيولى الصور الفعلية ؟ الوجودية ٥ وعاء الربوبية – بالعين المهملة – الذي كان ربنا فيه قبل ان يخلق الخلق.

٤/٨٣ قال الشارح في موضع أنحن وهوالم الكتاب واقول: هي ربع دائرة الهوية الكبرى التي نصفها باق على اطلاقها ونصفها منقسم الى نوني قوسي الوجوب الامكان.

٤/٨٤ الثالثة ام الحقائق ٦ الكونية التي هي احدية جمع جميع الكاثنات واليه الاشارة بقوله: اول ماخلق الله الدرة وهو ام الكتاب المسطور في الرق الوجودي المنشور وهي غاء العبودية - بالغين المعجمة ٧ -

٤/٨٥ قال الشيخ قدس سره في التفسير: الوجود المنبسط هو النور وهو الرق المنشور والانبساط المعبر عنه بالنشر وقع على حقائق المكنات.

٤/٨٦ الرابعة ام الكتاب المبين، وهو اللوح المحفوظ المسمى عند اهل النظر بالنفس الكلية؛ وعل تعينه من الاجسام الفلك الشامن - فلك الكرسي؛ الكرسي الكريم ^ - وفيه

۱- الكيانية والربانية «الجندى» - ل - الكتابية الرحمانية - ن - ع ۲ - الفعلية المؤثرة الوجوبية والمنفعلة المتأثرة الامكانية «الجندى» ۳ - هو حقيقة المتأثرة الامكانية «الجندى» ۳ - هو حقيقة الحقائق «الجندى» حقيقة الحقائق - ن - ع - ل ۷ - العبودية بالمجمة - ل ۸ - فلك الكرمي الكريم - ل

تفاصيل تعينات المظاهر الكاملات من الكتب والسور كلها والكمالات وفيه الايات ١.

٤/٨٧ وقال الشارح في موضع آخر: الكتاب المبين هو القلم الاعلى وهو كتاب الاسم المدبر، كما ان اللوح المحفوظ ام الكتاب المفصل وام الكتاب المبين؛ وهو حقيقة الحقائق وهو عماء العالم.

16/۸۸ الخامسة نون الاقدار وهو ام الكتاب الموضوع في روحانية روح القمسر وروحانية والانوار المختلفة والانفصالات ٤. والاتصالات والانفصالات ٤.

٤/٨٩ واقول: منها ينتقش كتاب الحو والاثبات بين الجزئيات.

• ٩٠٤ فان قلت: كيف يتصور التعدد في المراتب الالهية الحقية • فاعلاً وقابلاً عيث بحصل بينها ٦ نسبة الذكورة والانوثة، والوحدة قبل ظهور المظاهر الخلقية اخص صفاته ٧؟

٤/٩١ قلت: وحدة الحق حقيقية وهذه الراتب امور اعتبارية نسبية، كما ان الترتيب بينها نسي مرتبي لاوجودي، فالمجموع في المقيقة أمر والحد بالذات ^ واحدة ٩ هي ذات الحق وتجليه الاحدى يدل عليه وجوه:

48/٤ الاول:مامر منان حضرة الجمع والوجود؛ معانها الوحدة ١٠ الصرفة الحقيقية متصفة بالاحدية من وجه؛ والواحدية من آخر.

11/٩٣ الثاني: كون الواحد الاحد عند المحققين اسماً ١١ واحداً مركباً - كبعلبك

٩٤/١٤الثالث: ما مر ان اعتبار الفاعلية للتجلى والقابلية للتعين، مع انها شئى واحد؛ انما حصل باعتبار كون الذات كالمتحدثة ١٠ لنفسمها بكمالاتها ١٢ التي من جلة

## ۱۵ التكلمة مع نفسها - ش

۱-الكلبات والايات «الجندى» - ل ۲ - اسم - ط - ن - ع - ل ۳ - الحالق هو - ط ٤ - روحانيات فلكه، فهو مجتمع الاضواء والانوار والاشعة والاتصالات والانفصالات «الجندى» ٥ - الحقة - ط ٩ - منها - ن - ع ح لذات - ل ٩ - واحد - ط ١٠ - الوحدة بالوحدة - ن - ع ١٠ - الثانى عندالمحققين الواحد الاحد اسماً - ل ـ ط ١٢ - كمالاتها - ل

أحكامها الميل الى الظمور وكمال الجلاء والاستجلاء

الكامل فى كل عصر من حيث احد وجهى هذه المرتبة - اعنى الذى يل غيب ذات الحامل فى كل عصر من حيث احد وجهى هذه المرتبة - اعنى الذى يل غيب ذات الحق ولايغايره ولايمناز عنه - يترجم عن غيب الذات وشئونها التى هى حقائق الاسماء بر «نحن» و «انا» و «لدينا» و غوها، ومن حيث الوجه الاخر الذى ينطبع فيه الاعيان واحوالها يترجم عنها وعنه من حيث هى وبلسانها ومن حيث هو ايضاً بلسان جميعة خصوصية؛ وما حوته ذاته من الاجزاء والصفات والقوى الروحانية والجسانية الطبيعية ب «نعبد ونستعين واهدنا» لاحاطة مرتبته الكالية بالطرفين وما اشتملا عليه غيبا وشهادة روحاً وجسماً، عموماً وخصوصاً، قوةً وفعلاً اجالاً وتفصيلاً، فافهم وارجع وشهادة روحاً وجسماً، عموماً وخصوصاً، تقوة الكلام عرفت سر الربوبية والعبودية في كل شئى وتحققت ان كل عابد من حيث خلقيته متوجه الى اصله الالمى المتعين به من مطلق غيب الذات فى المرآة الكالية الإنسانية الالمية بانعكاس حكى ٢ راجع من عرصة الامكان الى المرآة المكالية قبلة كل موجود ووجه كل شئى من هذه المرآة؛ وفيها اصله الامنان الى المرآة الكالية قبلة كل موجود ووجه كل شئى من هذه المرآة؛ وفيها اصله المحاذى والمتعين له به ٣ من غيب الذات، فكل احد له قسط من الحق اخذه من مشكوة الحاذى والمتعين له به ٣ من غيب الذات، فكل احد له قسط من الحق اخذه من مشكوة طورة ذلك الشأن ٤.

1973 نقول: وللذات المشار اليه وهو حضرة الوجود الحق من حيث هذه المرتبة الاحدية الكلية اعتباران هما و نسبتان: احدهما اعتبار جمعه الاحدى الغيبي الاحاطى ٦، فبذا سمى حضرة الجمع ومرتبة احدية الجمع، وثانيها اعتبارانه عين الحقائق المذكورة لاغيرها وانه انبسط عليها فصار صورة جعيتها، فبذا سمى الوجود العام والتجلى السارى والنفس الرحماني والخزانة الجامعة ونحوها تسمية له باعم اوصافه واولها تعيناً وظهوراً

١-ص: ٣٩٩ ٢-حكم - ن - ع ٣-والمتعين به - ط - والمتعين لديه - ن - ع - والمتعين له - ن - ط
 ٤-من مشكوة هذه المرتبة الكمالية المسهاة هنا بالمرآة وذلك القسط عبارة عن تعين الحق من حيث شأن من
 شئونه وذو القسط صورة ذلك الشأن - ن - ع - ل ٥- او هما - ن - ع ٣- الاجمالي - ط - ن - ع

للمدارك، فإن الوصف الاعم لكونه قيداً للموصوف صار به انزل من المطلق؛ ولكنه لعمومه صار اقرب الى الفهم فسمى به

49/عنان قلت: قد مر أن ذات الحق هو الوجود المطلق؛ ولتعينه الأول بأنه هو هو وعلية ١ الاعتبارات اطلق عليه الذات، فيكون الوجود العام - أعنى المطلق - أسمه المطابق؛ وقد قال الشيخ قدس سره: لا أن ذلك اسم مطابق للامر نفسه.

4/٩٨ قلت: المقيد بالاطلاق غير المطلق عن الاطلاق والتقييد، فالمراد بالوجود العام هو الاول المقيد بالعموم وذات الحق هو الثانى فلم يطابقه؛ على ان الاسم انما يطابق ١٠ حقيقة المسمى، وقد مر ٢ ان كل متصور متعين لامطلق، وان تصور كل بحسب نفسه؛ لاكما عليه المتصور؛ فكيف يطابقه؟

94/عفان قلت: ذات الحق سبحانه هو النور لقوله تعالى: الله نور السموات والارض (ص-النور) والنور هو الظاهر لنفسه و الظلم لغيره، وهو ٢٠ الظاهر ايضاً لقوله تعالى: والظاهر والباطن (٣-الحديد) اى الجامع بينها، وكل ماظهر فلاعموم له؛ فكيف سمى الحقيقة الجامعة بالنور والظاهر؟

4.10 قلت: النور والظاهر وامثالهما من الاول و الاخر والقابض والباسط وغير ذلك من المتقابلات صور الاحوال النسبية لهذه الذات ومراتب تعينات وتعددات لها؟ يتفاوت حسب تفاوت القابليات المظهرية، وقد مر في الفصول ان تعدد النسب لايؤثر في تعدد الاصول، لا اسماء ٣٠ الذات من حيث هي؛ كالاسماء العامة النسبة الى المتباينات على ما مرّ مما هي اذا نسبت الى الذات تكون عينها؛ واطلاقها كاطلاقها - كالامهات من حيث هي - فافهم الفرق بن القسمين يرتفع الاشتباه بن الاسمين.

\*\*1-اى المطابقة انما ينصور اذا تصور المسمى كنه حقيقة المسمى - ش \*\*2-عطف على قوله: وهو النور - ش \*\*2-عطف على قوله: وهو النور - ش \*\*2-مرتبط بقوله: صور الاحوال النسبية .... الى آخره اى ليس النور والظاهر وامثالها اسماء الذات من حيث هي هي، بل؛ اى صور الاحوال النسبية لحذه الذات .... الى آخر، فلايرد الاشكال لعدم المطابقة - ش

۱- لهلية - ن - ع ۲- المسمى اذا تصور المسمى كنه حقيقة المسمى وقد مر - ل

# الاصل الثانى ١ ف سبب الارتباط بين الحقيقة وصورها وتستدعى مقدمة وهي:

علته الغائبة تحقق الكمال الاسمائي - بل كمال الجلاء والاستجلاء - ولاخفاء ان الحبة وصلة علته الغائبة تحقق الكمال الاسمائي - بل كمال الجلاء والاستجلاء - ولاخفاء ان الحبة وصلة اقتضت اول كل شئى بدواً هو منشأ لتعين ٢ مفاتيح الغيب ثم لجميع التعينات الاسمائية؛ علم ان كل حقيقة الهية او كونية تعينت في مرتبة ما؛ فباقتضاء هذه الحبة تعينت؛ وانها سارية فيما؛ وبحكم تلك السراية تضاف البه اثارها؛ لان متعلق كمال الجلاء؛ ظهور تفصيل الاسماء والصفات الالهية الالمية والكونية والوجودية والعلمية، فلم يخل شئى من الحبة والطلب حتى بدااترها بصور متنوعة حسب تنوع القابل من حيث حقيقته والصفة الغالبة فيه والمرتبة الحاكمة عليه، وتلك الصور كالامال والتعشقات والاعراف الموافق الغالبة فيه والمرتبة الحاكمة عليه، وتلك الصور كالامال والتعشقات والاعراف المؤلفة الغالبة ومن باطن كل حقيقة كونية بوصف ذلك السريان من باطن كل حقيقة أهية بحكم التأثير المراد ومن باطن كل حقيقة كونية بوصف ذلك السريان من باطن كل حقيقة أهية بحكم التأثير المراد ومن باطن كل حقيقة كونية بوصف القبول والاستعداد، فامتلأ الوجود والمالم ومقدورات القدرة وغيرهما؛ ومن الحقائق الكونية الى الفيض الوجوددى؛ ليظهر احكامها والكالات المستجنة في باطنها.

١٠١/٤/١٤ أذا عرفت هذا فنقول: لكل حقيقة من الحقائق الكونية والاسماء الالهية اعتباران كليات:

۱۶/۱۰۳ من الحقائق الاسمائية كما مريت والطلب من حيث التوقف في الظهور على الغير، فان كلاً منها من الحقائق الاسمائية كما مريت وقف في ظهور متعلقاتها على القوابل الامكانية، فان كلاً منها يجب ظهور عينها وكما لها ٣ ، كما ٤ ان الحقائق الكونية تتوقف في ظهور كمالاتها المستجنة على التجليات الاسمائية، اي على التجلي النفسي الساري والوجود الواحد الفائض على تلك الحقائق مجسها.

١- الثناني من اصول الفصل الاول في - ط ٢- التعين - ط ٣- من; فان كلا ... الى هذا ساقط من المخطوطة ع- الامكانية كما - ل

١٠٤/١٠٤ الشارح الجندى ١: المواد الامدادية للنفس الرحماني من المراتب النورية ٢ المذكورة الها تتعين في الحضرات ٣ وتجلياتها وهيئاتها؛ ليست الا من الحقائق المرتبة التي هي حقائق الحروف الامكانية والكلمات الكيانية ٤، اذ المخلوق بمخلوقيته يعين خالقية الخالق؛ والمنفعل بانفعاله يعين فاعلية الفاعل، فكل ٥ واحدة من الفاعلية والمنفعلية ٦ متوقفة التحقق على الاخرى، فافهم هذا كلامه.

۱۰۰۵ وثانيها نسبة حكم التعين والقبول للاثر، قان كل غبل من التجليات الاسمائية بالنسبة الى اصلها الاحدى عينه؛ لكنه يقبل التعين حسب اقتضاء استعداد القابل وغيره، وكل ماهية كونية قابلة للتجلى الالمى الذى به ظهر ٧ مستجناتها وتعيناتها؛ او قابلة لتعين التجلى السارى فيها حسب اقتضاء استعداداتها ٨ ومرتبتها وموطنها وحالها ووقتها وغير ذلك.

1. 1. 1. 1. وتأنيس هذا الاصل من المكة النظرية في موضعين: احدهما في الوجود العلمى بين الجنس والفصل، فإن الفصل يتوقف على الجنس في التقوم والجنس على الفصل في التخصص، وثانيها في الوجود العيني بين الميولي والتنورة، اذ الميولي تتوقف على الصورة في التقوم والفعل؛ اذ لاتستند الى الميولي الا القبول، والصورة تتوقف عليها في التشخص والتعين، لان تعين الصورة بالانفعال والانفصال – وهما من لو احق الميولي –

٤/١٠٧ والتحقيق: انهذه النسبةالدورية من جهتين متحققة بين كل مطلق ومقيده ٩ من حيث هومقيد، فان المقيد مرآة المطلق والمطلق مرآة احوال المقيد وقيوده

٤/١٠٨ ثم نقول: فقد تحقق الطلب من الطرفين، والطلب حيث كان يستلزم الفقر والحاجة ١٠ وينافيه الغنى المطلق، كالحضرة الهوية الغيبية وكمال الاطلاق الذاتي.

٤/١٠٩ قان قلت: اليس بما تقرر فيها تقدم ان حضرة احدية الجمع والتعين الاول

١٠٠١ ٢- النونية - ن - ع ٣- في الحضرات الاسمائية بحسبها لم يتدقق في رقائق متصلة بحقائق المستمدين وتعينات الحضرات - ل ٤- الكتابية - ل ٥- فاعليته فكل - ل ٣- والمفعولية - ل ٧- ظهور - ن - ع - ل ٨- استعدادها - ن - ع - ل ٩- مقيد - ن - ط - ل ١٠ - بستلزم حكم الحاجة - ن - ط

مستند الغنى الذاتى كما صرح به فى التفسير وقد نسب اليه بقوله: فاحببت ان اعرف، الحبة والطلب للكمال الاسمائي فكيف قلتم بان الطلب حيث كان يستلزم الفقر والحاجة؛ وما بالذات ١ لايزول؟

110 البكت المراد بالغنى الذاتى غة عدم التعلق بغير الذات، والفقر قد يكون ظاهر الحكم مع عدم التعلق بالغير، كافتقار الشئى الى نفسه؛ ولاينافى ذلك غناه عما سواه؛ وان لم يعرعن حكم الحاجة؛ واذ لاخارج عن مفاتيح الغيب التى هى الاسماء الذاتية وشئونها الاصلية الاطلاقية المتحدة فيها، فحكم الحاجة فيا بينها لايتعدى الى غيرها؛ والافتقار بين شئون الذات لايقتضى الافتقار بالذات ٢ من حيث هى، بخلاف المراتب النازلة المتقابلة اجالاً وتفصيلاً أو بطوناً وظهوراً

٤/١١١ لايقال: الوحدة والاجال معتبر فيها ايضاً فيتحقق التقابل مع ٣ الكثرة والتفصيل.

المنشأ الوحدة المعتبرة فيها منشأ الوحدة والكثرة المتقابلتين؛ كما انها منشأ الوحدة والكثرة المتقابلتين؛ كما انها منشأ لكل من المتقابلين، فلاتقابل منيئاً عنها الاعدم العنبار التفصيل ليس باعتبار عدم التفصيل، فافهم تمشيه ؛ وسريانه في كل حقيقة من حيث هي.

۴/۱۱۳ منقول: بين الطلبين الذين قال في التفسير: احدهما الطلب الذاتي تضمنه التجلي الحي الذي هو منبع الفعل ، والاخر الطلب الاستعدادي الكوني بصفة القبول الذي هو مظهر الفعل فروق:

١٤ / ٤/ ٢ منها ما مر إن الافتقار من الحضرة الجامعة الالمية الى نفسها في الحقيقة ولبعض شئونها الى بعض؛ ومن ٦ الحضرات الكونية الى حضرة الجمع الاحدى.

٤/١١٥ ومنها ان قبلة الطلب من الحضرة الالهية ليس شيئاً معيناً ٧ ؛ بل ماله استعداد القبول في الجملة للاعطية الذاتية والاسمائية، وقبلة الكون معين و هو حضرة احدية الجمع

١-والحاجة وينافيه الغنى المطلق كحضرة الهوية الغيبية وكيال الاطلاق الذات وما بالذات .. ن \_ ع
 ٢- فى الذات - ط - ل ٣-فيها - ن - ع ٤-بمسيسه - ط - بمشيئته - ل ٥-القول - ط
 ٢-لامحالة عرف - ن - ع - الجمع عرف - ل ٧-متعيناً - ن - ع

والوجود لامحالة، عرف ١ الطالب انها قبلته او لم يعرف، وربما لم يعرف الطلب ايضاً مع تحققه؛ فضلا عن معرفة المطلوب.

۱۹۱۱ ومنها ان المطلوب للحضرة الالهية مراتب نسبية لاوجود لها في نفسها ٢، فضلاً عن ان يظهر بها غيرها؛ بل لظهور شروق ٣ نور شمس الحقيقة الجامعة، اما للحضرة الكونية ١٠، فظهور الحكم الجمعى الاحدى المسمى وجوداً عينياً به موجودية كل حقيقة كونية وهى ٢٠ عين صورة نسبتها الاجتماعية لاامر زائد عليها ٣٠ المناسبة ١٠ لتلك الجمعية عامة كانت او خاصة، كلية كانت او جزئية.

۱۷ ۱/۱ فن همنا يعلم ان الوجود الاضافي المنسوب الى الكون هو الظهور وهو نسبة من نسب وجود الحق كالبطون، فليس ببديع ولابعيد ان يكون صورة النسبة الاجتاعية التي هي ليست بموجود محقق موجوداً محققاً؛ لما من نقلاً عن الشيخ قدس سره: ان البساطة حجاب؛ والتركيب مع انه ستر على الحقائل وامر نسي اعتباري لامحقق يرفع ذلك الحجاب، وهذا هو العجب العجاب ولا يبعد

٤/١١٨ تأنيسه بنوع من المركبات اليبنية من مؤالكرسي والبيت: ان وجودها صورة اجتاع اجزائها؛ لا امر زائد عليها - كها تقرر في موضعه -.

194/۱۱۹ فان قلت: اليس ان الافتقار الى ماليس بموجود وليس من شأنه ان يفيد الوجود ليس بافتقار؛ وهو المناسب للحضرة الالهية، واذ لا افتقار من الحضرة الالهية فلاتوقف؟

١٤٠١ع قلنا: حكم التوقف يشتمل الحضرتين كما ذكر، لكن من الحضرة الالهية الى
 نفسها ولبعض اعتباراتها وشئونها الى بعض، كما فى توقف سائر الصفات على الحيوة.

1 ٢ ١ /٤ ومنها ماذكره الشيخ قدس سره في النفحات: ان التوقف من الحضرة الالهية على القابلية الحاصلة بالجمعية شرطي ٥٠ ؛ ومن الكونية عليها عِلَى موجدي.

١٠ المطلوب للحضرة الكونية \_ ش ٢٠ اى الموجودية - ش ٣٠ اى الصورة - ش
 ٤٠ صفة الصورة - ش ٩٠ خبر لان - ش

١- فن - ل ٢- انفسها - ط ٣- الظهور بشروق - ن - ع - ل

٣٣٨/ مصباح الأنس

٤/١٣٢ ومنها مامر ان الطلب من الحضرة الالهية للفعل والتأثير ومن الكونية القبول ١ والتأثر.

# الاصل الثالث ف نسبة مابين الحقيقة الجامعة الاصلية والحقائق المندرجة الفرعية

تعين الحقائق الكونية كليتين كانتا او جزئيتين، كانت ٢ الاسماء الجزئية ١٨٤/١٢٣ تعين الحقائق الكونية كليتين كانتا او جزئيتين، كانت ٢ الاسماء الجزئية ١٨٤٠ المندرجة في مرتبة الجمع بحسب الحقائق المندمجة فيها، فاذا اعتبر كل من تلك الحقائق من حيث احديثها لامن حيث جيعتها كانت حقيقة غيبية مشمولة من حقائقها، والذات باعتبارها مساة باسم ذاتى من اساميها؛ ولا يكون عين الشامل والا لكان المشمولين عين الشامل والا لكان المشمولين عين اللخر، لان عيل المن عين المنافل والا لكان

العلم الفي الخارج، اي الى الحقائق النبية الجامعة الى ما يليها من الاسماء الذاتية مجموعة في العلم الفي الخارج، اي الى الحقائق النبية المندرجة في الحضرة العلمية الاالى الاعتبارات الوجودية الخارجية؛ يسمى حضرة الهوية وحضرة الذات ونحوهما؛ بمايدل على الاعتبارات الاسمائية بالنسبة اليها عينها ونسب معتبرة فيها، فعرفتها عين معرفته؛ وانما قلنا الافي الخارج الان الاعيان الخارجية صورة الحقائق النفسها، فضلاً عن ان يكون نفس الحقيقة الجامعة، و الان الاعيان الخارجية حورة الحقائق النفسها، فضلاً عن الاعيان الخارجية مورة الحقائق النفسها، فضلاً عن الله يكون نفس الحقيقة الجامعة، و الان الاعيان الخارجية مورة الحقائق النفسها، فضلاً عن الله يكون نفس الحقيقة الجامعة، و الان الاعيان الخارجية معرفة الحقيقة الجامعة، و المهنا قواعد حقة: ٨

170 / 170 الاولى: ان الكلى ذات الجزئى من حيث هو جزئية 1 لا بالعكس، كما في زعم الهنظر و كأنهم زعموا ان الجزئية من الذات لامن العوارض المشخصة فناقضوا انفسهم. الهل النظر و كأنهم زعموا ان الجزئية من الذات لامن العوارض المشخصة فنها تفيد الهوية للجزئ المجارئ الثانية: ان هوية الموجود من ١٥ الحقائق المجتمعة فهي التي تفيد الهوية للجزئ لا بالعكس كما زعموا، وفي التحقيق تلك الجمعية تفيد الموجودية؛ اعنى انتساب الوجود

**۱:4** - خبر لان - ش

۱-للقبول-ط-ل ۲-کالاسماء-ل ۳-الذائية-ط-ن-ع-ل ٤-اما-ط-ن-ع-ل ٥ و٩-ف-ن-ط-ع ٧-لما و-ن-ع-ل ٨-حقيقية-ط-ل ٩-جزئه-ل الحقيق الذي هويته عينه اليه وبانتسابه بحصل انتساب ١ الهوية، فهوية كل شئي في الحقيقة ٢ شعاع هويته.

اعم لا الدائات الكلى عمل على الجزئ، لان طبيعة المحمول عا هو محمول اعم لا بالعكس، فيكون الكلى عين الجزئ بلاعكس ٣، وبه يفرق بين ان يقال: ان الله هو المسيح بن مريم (١٧-المائدة) وبين ان يقال: المسيح هو الله - كها عرف في الفصوص - اذ معنى الاول حصر الالوهية في المسيح وهو كفر؛ ومعنى الثاني حصر المسيحية في قدرة الالوهية ووجوده.

٤/١٢٨ فان قلت: اذا كان حضرة الذات عبارة عن الحضرة الجامعة للحقائق العلمية والحقائق تعلم؛ فكيف يجهل الذات ٤؟

١٢٩/٤قلنا: معنى الجمهل بالذات وجوهن

وهى الجهل مجردة عن العظاهر والمراتب المعينة الكلية او الجزئية، وهى حينئة عبن الموية الغيبية الاطلاقية الكالية، وفي تحقق أن لا اشارة اليها اصلا؛ وكل معلوم مشار اليه بالاشارة العقلية ومتعين عقالاً تعيناً يقتضياً حال العاقل؛ بل كل واحدفى وحدته ٦ الحقيقية كذلك، اذ التعين تعدده - لانه تميزه -،

۱۳۱ / ۱۳۱ في غيب كنهها التي الايمكن تعينها و تطورها من الامور الكامنة ٧ في غيب كنهها التي الايمكن تعينها و تطورها ٨ دفعة - بل بالتدريج - فان للوجود الالهي والحكم الجمعى الذاتي في كل عين ومرتبة تجلياً خاصاً وسراً الايمكن معرفته الابعد الوقوع، والا يكفى مطرفته ١ حال عينه الثابتة قبل انصباغها بالنور الوجودي و دون حصول الاجتماع التوجهي الاسمائى والقبول الكوني بالفعل وادراكه ظاهراً ١٠٠.

المعينة الحادثة توجب تعين تجلِّ من النفحات ١١ فيا مرّ من الله الجمعية الحادثة توجب تعين تجلِّ من مطلق غيب الذات بحسبها؛ تعيناً لم يسبق اليه ١٢ تعين في مراتب الاسماء والصفات، فلم

١-انتشاء لـ ٧-بالحقيقة -ط-ن-ع ٣-الكلىبلاعكس-ط٤-بالذات ل ٥-بهامجردة -ن-ع ل ١-انتشاء ل ٥-بهامجردة -ن-ع ل ١٠ العاقل كل واحد في مقام وحدته - ل ٧-الكلية - ن - ع - الكائنة - ل ٨- وظهورها - ل ٩-معرفة - ل ١٠-ظاهر - ن - ع ١٠-ص : ١٩ ١٠-له - ن - ع

يتعلق بتلك الجمعية ولا بما استتبعه علم هذا - لو امكن احاطة العلم بما ا يقتضيه كل فرد من الاعتبارات والاعيان الثابتة جعاً وفرادى من الاثار واللوازم التي ستتلبس ٢ بها لا الى نهاية - وذلك محال، اذ من جملة الامور التي يحكم عليها بالجمعية هو الوجود المطلق الذي لاتعين له على الانفراد؛ تعيناً يمكن معرفته او شهوده او ادراك صفاته التي يشمل عليها غيب عينه - وهكذا كل جعية -

1778/٤ وتوضيحه مانقلناه من ٣ شرحالفرغاني: انه ربمايكون في الحضرة الغيبية امور لم يتعين بعد؛ لافي الحضرة العلمية ٤ ولافي اللوح المحفوظ؛ فلايعلم الابعد وقوعها في الخارج.

۱۳۶ الاكابر لهم الجمع والاحاطة بالتجلى الذاتى وحكم حضرة احدية الجمع وفلا يتقيدون ١ الاكابر لهم الجمع والاحاطة بالتجلى الذاتى وحكم حضرة احدية الجمع وفلا يتقيدون ١ بذوق ولامعتقد ٧ ويقررون ذوق كل ذائق واعتقاد كل معتقد ويعرفون وجه الصواب في الجميع والخطاء النسي، وذلك من حث التجلى الذاتى و ٨هو عين كل معتقد والظاهر بحكم كل مستعد ١، فحكم علمهم وشهودهم يسرى في كل حال ومقام ولهم اصل الامر المشترك بين الانام ١٠. فهذا يدل على شول علم الكل للكل شئى.

170 على الله المحلم -: على انه شمول بحسب حضرة احدية الجمع الذي بجبهة واحديته يتضمن الحضرة العلمية؛ لابحسب كنه الغيب الاطلاق، كأن مراده شمول نسبي بالنسبة الى حال غيرهم؛ والا فقد قال فيه ايضاً عند بيان سرّ حيرة الكل: ١٠ لما كانت الاحاطة بالحق متعذرة كان ١١ منتهى حكم كل حاكم فيه بحسبه؛ لابحسب الحق من حيث هو لنفسه ومالم يتعين منه اعظم واجل ممتا تعين عند الحاكم، لان نسبة المطلق الى المقيد نسبة مالايتناهى الى المتناهى؛ بل لانسبة لماتعين في مداركنا ١٢ منه سبحانه وبين ماهو عليه من

#### #1-الى هناتم كلامه قدس سرم

۱-احاطة بنا - ط ۲-ستلبس - ط-بتسلسل - ل ۳- قريباً من - ن - ع - ل ٤ - القلمية - ن - ع - ص ١٩٥ - قريباً من - ن - ع - الذاتي الذي هو من وجه عين ٥ - ص ١٩٥ - لذاتي الذي هو من وجه عين «التفسير» الذاتي هو - ل ٩٩ - كل موافق ومخالف منتقد «التفسير» ١٠ - ص ١٩٥ - ١١ - كانت «التفسير» ١٠ - لذاركنا «التفسير»

السعة والاطلاق والعظمة؛ وقد قال اكمل الخلق عليه و آله السلام - لما سئل عن رؤيته -:
نوراني اراه؟ وقال: لااحصى ثناء عليك؛ لا ابلغ كل مافيك وقال تعالى منبها على ذلك:
ويحذركم الله نفسه «٢٨- آل عمران» وما اوتيتم من العلم الا قليلا (٨٥ - الاسراء) فاظنك
عائيس يعلم ١٩ وقال عيسى عليه السلام: ولا اعلم مافي نفسك (١١٦ - المائدة) وهو
روحالله ومن المقرين باخبارالله واقرب الاشياءائيه لنسبة روحهائيه ٢.

1971ع ولمذا نهى الناس عن الخوض في ذات الله تعالى، وقد سلف ٣قوله قدس سره: وعن كنه ربك فلا تسأل ... الى قوله: فابعد العشية من عرار، هذا مافي التفسير.

الكل، اما فيهم: فالفرق بدوام الاحاطة وبالتقدم وكيال الانبساط لاغير، وهو الوجه الكل، اما فيهم: فالفرق بدوام الاحاطة وبالتقدم وكيال الانبساط لاغير، وهو الوجه الثالث لمعنى الجهل، اعنى عدم دوام الاحاطة وعدم كيال الانبساط؛ حيث قال فيه: اعلم ان اكمل العلوم واتمها مضاهاة لعلم الحر المحصل الالمن خلت ذاته عن كل صفة ونقش؛ واستقر في حاق النقطة العظمى الجامعة للمراتب كلها والوجودات والاعتدال الحقيق الحيط بالاعتدالات المعنوية والروحانة والثالية والحسية، فتحقق بالاطلاق الكالى الالمى والتعين الاول الذي قلنا انه عتد التعينات حتى صارت ذاته كالمرآة لكل شئى من حق وخلق ينطبع فيه كل معلوم كان ماكان؛ ويتعين في مراتبته المعن تعينه في نفسه وفي علم الحق؛ لايتجدد له تعين آخر مطابق لتعينه الاول او غير مطابق، وهذا العلم هو اشرف العلوم واكملها؛ ولايمتاز علم الحق عن هذا العلم الا بالتقدم ودوام الاحاطة وكال الانباسط مع الانسحاب – لاغير –.

لايه المحاويل هذه المرتبة العلمية العلم بان يستجلى المعلوم فى نفسه ويتعين لديه صورة تامة المضاهاة لتعينه الاول الثابت لذلك المعلوم فى علم الحق ازلا دون انصباغ المعلوم بخاصية واسطة ما، وهذا هى صورة علم العقل الاول بالحق وبنفسه وبما أودع ربه فيه من علمه سبحانه بالعالم المقدر الوجود الى يوم القيامة.

۱- بعلم «التفسير» ۲- الي هنا تم كلامه قدس سره لنسبة روحية - ل ۳- سبق - ل ٤- ص: ١٣٤ ٥- في حاق وسط النقطة - ط ۲- مراتبه - ط ۷- يستحيل - ط ١٣٩٩ علم اللوح المحفوظ المسمى عند قوم بالنفس الكلية؛ وعلم انسان كانت غاية مرتبة نفسه هناك، وهو علم ينزل عن العلم الاكمل بدرجتين: الاولى بسبب التعين الثانى، فانه وان كان مطابقاً للتعين الاول الثابت في علم الحق از لا؛ فانه محاك له ليس عينه؛ ومحاكى الحقيقة لايكون عينها؛ وفي الدرجة الثالثة النفسية له صورة محاكية يحاكى الاول؛ فهى في المحاكى الاول ذات قيد وانفعال وهنا ذات قيدين وانفعالين، بل في نفس ٢ الارتسام في اللوح بحصل انفعال ثالث، أذ لايبق لذيه نحو ماوصل الامر اليه - هذا محال -.

14/١٤٠ بنحط مراتب العلم ودرجاته بمقدار الخروج الانحراق عن حاق النقطة الوسطية الاعتدالية الثابتة في مسامتة الحضرة الالهية الذاتية الكالية ويتضاعف صور المطابقات والمحاكيات على مقدار كثرة الوسائط وكثرة صور المحاكاة وتضاعف الانفعالات، فكل صورة محاكية نازلة عن درجة الصورة السابقة لكثرة احكامها الامكانية؛ ولا امكان حيث العلم التام؛ انما هو اثبات عض او تقل محض.

ين الانسان ومايريد معرفته من الجهل طلق وبكل شئ حكم مايقتضى الامتياز والمباينة بين الانسان ومايريد معرفته من المنسل الاسكان والحواله المقتضية للتميز، والا فالوجود الشامل موجد الكثرة، فبه عرف بعضها بعضاً ١٠ ، فالعلم حسب الوجود؛ فيتفاوت حسب تفاوت ظهور الوجود بالنقص والتمام، وذلك بما ذكرنا من غلبة احكام الوجوب على احكام الامكان وبالعكس وبامرين تابعين له: احدهما غلبة احكام الوسائط بحسب تضاعف وجوه امكاناتها، والاخر بحسب القرب والبعد من النقطة الاعتدالية العظمى الجامعة بين احكام الوجوب والامكان، وكل ذلك تابع للاستعدادات المتفاوتة الموصوف بها القوابل؛ لكن ينبغى ان يعرف كما مر انه مامن شئى الا وارتباطه بهناب المق من حيثيتين:

 ١٠- عبارة النفحات هكذا: وإن كان المراد معرفة شئى من الممكنات فليس الموجب لجهله الا الاحكام الامكانية اللازمة للإهيات الممكنة المقتضية لقيز كل ماهية عن غيرها من الماهيات؛ والا فلاريب انها من حيث الوجود الشامل لها والموجد كثرتها متوحدة وبه عرف بعضها بعضاً إلى آخره - ش

۱-للمحاكى-ن-ع-النفحات-ل ۲-بلبنفس-ل ۴-حيث-ن-ط-ل ٤-الوجوباحكام-ط-ل

العلوم وكالما وقلتها وكثرتها من خيث سلسلة الترتيب والوسائط، وماعرفتك من سبب نقص العلوم وكالما وقلتها وكثرتها من ذلك الوجه

هذا الوجه بالنسبة الى اكثر المكنات مستهلك الاحكام لغلبة احكام الوجه الاخر، فاى هذا الوجه بالنسبة الى اكثر المكنات مستهلك الاحكام لغلبة احكام الوجه الاخر، فاى موجود قدر له ان يكون نقطة مرتبته قريبة من النقطة الالهية العظمى، فان هذا الوجه منه لايستهلك احكامه بالكلية، فيرى بعد التحلى ١٥ بالصفات السنية والاحوال المرضية ٢ ينمو احكامه ويقوى حتى ينتهى الى غاية يظهر فيه غلبة حكم وحدته على احكام الوجه الاخر الختص بسلسلة الترتيب والوسائط، فيستهلك كل كثرة ٣ فى وحدته ويستهلك وحدته في وحدة الحق؛ وهو المصفة التعين الاول الذى هو محتد جميع التعينات ومنبع الاسماء والصفات ومشرع النسب كلها والإضافات، فيتحقق بالنقطة العظمى المذكورة ويصح والصفات ومشرع النسب كلها والإضافات، فيتحقق بالنقطة العظمى المذكورة ويصح له المسامنة الغيبية المستورة؛ فيحصل له المناح المؤمنة النبية المستورة؛ فيحصل له المؤمنة النبية المستورة ويصح المستورة ويصح المؤمنة النبية المستورة ويصح المؤمنة النبية المستورة ويصح المؤمنة النبية المستورة ويصح المؤمنة النبية المستورة ويصح المؤمنة الغيبية المستورة ويصح المؤمنة النبية المستورة ويصح المؤمنة النبية المؤمنة النبية المؤمنة المؤمنة المؤمنة النبية المؤمنة المؤمنة

۱۶۲/۱۶۶ عن التقبيد بصورة الملك معاه وفصلت عمله عرفت سر الصورة الإلهية ٢٥ مع تنزيك الحق عن التقبيد بصورة الملائكة لادم وان هذا السجود مستمر مادام في الوجود خليفة والخلافة باقية الى يوم القيامة؛ وعرفت صورة ارتباط الحق بالعالم - وذلك من جهة واحدة لكونه واحداً من جميع الوجوه - وارتباط العالم بالحق - ^ وذلك من وجهين لان الكثرة من لوازم الامكان - وعرفت ان الحق من اي وجه تتعذر ١ الاحاطة بكنه - مع سوغان العلم بحقيقته -.

النفحات في موضع آخر ١٠: والقليل من خواص اهل الله يستجلون صورة علمه سبحانه بنفسه في نفسه وبنفسه في ١١ شئونه واحكامها التي تتعيّن فيهم ربهم في مراتب ظهوره بهم؛ ومراتب ظهوراتهم في جنابه من حيث هو مرآة لهم ولاحوالهم،

١٠- بالهاء المهملة - ش ٢٠- التي اضافها الحق الى نفسه - ش

۱-والاخر-ل۷-الرضية-ل ۳-كثرته-ل٤-وهي-ن-ط-النفحات ٥-يفتح-ط ٣-ص:١٣٧ ٧-فك-ل ٨-ارتباط بالحق-ط ٩-متعذر-ط ١٠-ص:١٣٥ ١١-منحيث-ن-ع-ل ويستجلون ايضاً صورة علمه سبحانه بهم وباحوالهم التى يتلبسون بها على سبيل التعاقب شيئاً بعد شي؛ واخذوا العلم بربهم وحقائقهم واحوالهم من حيث تعلق علم موجدهم به وبهم، فلذلك لم يغاير علمهم علم ربهم الا من حيث القدم والاحاطة وكال الانبساط ودوامه وعدم الانفعال، اذ الذى لهم مقدار مايستدعيه سعة دائرة مقامهم وعاذاتهم المعنوية؛ مع انه قال ١: نفحة كلية تتضمن سر قبول الاكابر الحن، فحن ٢ الكل والانبياء والاولياء لما سببان غير ماذهب اليه علماء الرسوم:

157/16 حدهما سعة دائرة مرتبتهم مع صحة محاذاتهم حضرة الحق من حيث العبودية ٣ المشار اليها ٤ بالخلافة والظلية، فليس في الحضرة الالهية والامكانية امر لايقبله سعتهم ولاماينافيه استعدادهم؛ مع قوتهم قبول الجميع نعم وقبول كل ما ٥ تضمنه غيب الحق، لكن شيئاً بعد شئى؛ لعدم مساعدة الالة كاقبل:

فان اتى دهره ٦ باز ميت الوسعمن ذا الزمان ماابتدعا ٧

۱۱۵۷ النشأة الاحاطية وهذا التراهم سيك خوف الكل، وقوله صلى الله عليه مرتبطين بهذه النشأة الاحاطية وهذا التراهم سيك خوف الكل، وقوله صلى الله عليه و آله: انى لاتقاكم لله، وقوله: ١ ما ادرى مايفعل بى ولابكم (١-الاحقاف) بخلاف حاله المتقدم؛ فانه مادام فى حضرات الاسماء يعرف مايفعل به وبغيره - ان شاء الله - و لهذا عرف اسماء الفوارس العشرة الطلائع واسماء عشائرهم وقبائلهم والوان خيولهم قبل وجود هم بنحو ست مائة سنة، و كثيراً ما ١٠ فى هذا المشهد لايعرف؛ بل يقول فى الريح: ولعله كها قال قوم عاد، وقال فى بدر: اللهم ان تهلك هذه العصابة لن تعبد فى الارض؛ مع سابق قوله: زويت لى الارض ... الحديث.

٤/١٤٨ والسببالاخر المقتضىللمحنة كمال العدل الذي به قامتالسموات والارض،

١٥٩ ٢- العبودة والنيابة «النفحات» ٣- العبودة والنيابة «النفحات» ٣- العبودة والنيابة «النفحات» ٢- البها «النفحات» ٥- وقبوله ما - ط - دهر - ط ٧- ابراها - ط - ابداعا - ل ٨- ضده النسي - ن - ط - ع - و كسر ما و - ن - ع - و كسر وفي «النفحات»

فانه ليس من العدل الاتم ان تخص ١ بالسعادة الباطنة الاخروية ٢ طائفة يصفو لهم الدنيا دون ٣ كدر ولاتبعة ويحرم اخرون كل ذلك من كل وجه؛ مع صحة ان ٤ هذه الدار دار الجمع الاتم؛ ومع صحة ان كل شئى فيه كل شئى لا يحالة فاين ٥ الجمع حينئذ؟ واما التعطيل فحال؛ فلابد من ضرب ٢ مامن المزج من كل شئى بالفعل لا بالقوة وبالوجوب لا بالامكان، وكل شئى بالفعل هو الانسان الكامل من حيث بعض مراتبه؛ فيظهر فيه كل شئى ولو من جهة احكامه الكلية؛ فانه الانموذج الجامع، ومن المقام الذى هذا لسانه يعرف سر مآل الخلق الى الرحة دون تخصيص واستثناء – فهذا برهانه –.

169/169 وحديث: ان المحن انما كانت لمزيد الترقيات ورفع الدرجات ونيل ماقدر ان الاينال الا بعوض هو المرض او غيره من المحن، فهذا وان كان داخلاً في دائرة الجمع لكن ليس هو السبب الحقيق ولا الغاية المقصودة، ومن اقتصر على هذا فهو من القاصرين والجاهلين بكنه الامر وجلية الحال. تم كلامه - والله اعلم -.

# كلاصل الوابع بسرى

فيا يتوقف عليه ويتسبب عنه ظهور الحكم الجمعي الذي هو الوجود العيني وهو النسبة المساة بالاجتاع

التجليات الالهية المتعينة بالاسماء الربانية حسب المراتب العبدانية، ثم الاجتاع وحكمه الما يظهر ويتعين من امرين وبها:

۱۵۱/۱۵۱ حدهما اجمالي عام؛ اي كلي شامل لجميع وجوهه وهو مامر من الطلب الكامن في الحضرة ^ الالهية الفاعلية والكونية القابلية بالفروق السائفة، وهذا هو ما قال في التفسير؛ فعموماً بين الارادة الكلية الالهية وبين الطلب والقبول الاستعدادي من الاعيان المكنة،

١- العدل ان تحصى - ط - العدل ان محظى «النفحات» - ن - ع - ل ٢ - الاخراوية «النفحات»
 ٣- الدنيا ايضاً دون - ن - ع ٤- مع ان - ط ٥- كل شنى فاين - ط ٢ - حرف - ط ٧- الرابع من الفصل - ط ٨- في الحضرتين - ل

فطلب ١٠ الحقائق الالهية للتنزل والتعين المفضى الى كمال الجلاء والاستجلاء وطلب الحقائق الكونية للظمهور بكمالاتها المستجنة والوجود الاضافي.

والمستهلكة الكثرة باحدية التعين الاول وهى الخاصة خصوصاً جنسياً او نوعياً او صنفياً او والمستهلكة الكثرة باحدية التعين الاول وهى الخاصة خصوصاً جنسياً او نوعياً او صنفياً او شخصياً، وهذا هو ما قال فى التفسير؛ وخصوصاً بين نسب الارادة المطلقة من حيث مرتبة كل فرد فرد من الاسماء والصفات وكل عين عين من المكنات الكامن قبل ظهور حكم الجمع والتركيب الظاهر بعده – اعنى البعض اللبعض – اى تلك التعينات كامنة عن بعض الاعيان وظاهرة لبعضها بحسب استعداداتها الغير الجعولة المشار اليها بقوله: قبل من قبل لا لعلة؛ ورد من رد لا لعلةٍ؛ او الجعولة لكن بحكم اقتضاء الاستعداد الاول بحسب المراتب والمواطن ٢ والاوقات والشنون وغيرها، والمتعين بذلك التعين امر جزئي حقيق او المراقب من الجزئيات والصور،

۱۹۳ / ٤ فان قلت: تسبي العلمي العكمي للوجود العيني كما مرّ امر عجاب يتحير فيه الالباب؛ فهل له مثال حسى او عقلي تستأنس بذلك الاوهام وتنقاد العقول له والافهام؟

١٥٤/ ١٥٤ قلت: نعم! فقد مثله الشيخ قدس سره بوجود الجسم الحسى من اجتاع الهيولى والصورة الغير المحسوستين وبوجود السواد من اجتاع العفص والزاج؛ ومنه وجود الضوء من عاذاة النير والجدار حتى بذلك تقرر في العقليات: ان المركب قد يفعل مالا يفعله المفردات.

ه 1/۱۵م نقول: والامر الجامع في سبب الظهور الذي هو الوجود العيني عبارة عن جمعية و تألف، وتقسيمه انه اما تألف معنوي كاجتماع الحقائق المفردة والمعاني المجردة عن المادة وشبهها؛ لظهور الصور الروحانية. قال في التفسير ٣: وهو ٢٠ الاجتاع الحاصل

\* ۱ - مبتداء خبره - للتنزل - ش \* ۲ - اى التركيب المعنوى - ش \* ۱۸٦ - النقص - ط ۲ - والبواطن \_ ط ۳ - ص: ۱۸٦

للاسماء حال التوجه لا يجاد الكون، وهو ١٥ مبدأ التأليف الرباني للحروف العلمية طلباً لابراز الكلمات الاسمائية والحقائق الكونية، ومادته النفس الرحماني الذي هو الخزانة الجامعة وام الكتاب. واما صورى، وذلك نوعان: اما شبيه بالمادي او مادي:

107/3 فالشبيه بالمادى قسان: الاول اجتماع الارواح النورية من حيث قواها المؤثرة وهى السارية فيها من خواص الاسماء وتوجهاتها لظهور عالم المثال، والثانى اجتاع الصور المثالية التي من جلتها مظاهر الارواح - اعنى صورها التي ٢٠ تترااى بها ٣٠- كصورة دحية الكلى وغيرها، وتوجهات الارواح من حيث تلك المظاهر، اى من حيث تقيدها بالمظاهر المثالية بحسب صفاتها ومراتبها، والخواص الاسمائية الحاصلة لها لتوليد الصور العلوية الجسيمة، ١ كالافلاك والكواكب وسائر الاجسام البسيطة.

۱۹۷۷ وهذان القسمان يعدّان في اقسام النكاح واحداً - كما يتضح من ٢ تفسير الفاتحة - وذلك لان المؤثر في توليدهما اجتاع الارواح اما بصورها النورية او بصورها المثالية.
۱۹۸۸ ما ۱۹۱۸ التأليف المادى فيا بعد ذلك يوهو مئتألف الاجسام البسيطة لتوليد صور المولدات الثلاث: اعنى المعدن والنبائر والحيوات من من المعدن والنبائر والحيوات من من المعدن النبائر والمناس من المعدن النبائر والمناس من المدن المعدن والنبائر والمناس من المعدن والنبائر والمناس من المعدن والنبائر والمناس من المدن والنبائر والمناس المدن والنبائر والمدن والنبائر والمناس والمدن والنبائر والمدن والمدن والمدن والنبائر والمدن والنبائر والمدن والمدن والمدن والمدن والمدن والنبائر والمدن والمدن والمدن والمدن والمدن والنبائر والمدن والمدن والمدن والمدن والمدن والمدن والنبائر والمدن وا

9 1/3 وقال في التفسير ٣: المبادى اجتاع الاسماء ثم الارواح النورية ثم المثالية ثم الصور والاجرام البسيطة لانتاج الصور ٤ الطبيعية المركبة ٥٠ ثم اجتاع الصور المركبة الطبيعية لاحداث صورة الانسان؛ فكليات التأليف ثلاثة اقسام: معنوى وصورى مادى وشبيه به

الاول واول واول التأليف الاسمائي الذاتى مع ماسيجئى انه النكاح الاول واول مولود يظهر منه الصورة ٦ الوجودية الكلية المساة بالنفس الرحماني وحقيقة العماء، لان كلامنا في التأليف الذي هو سبب الوجود العيني والظهور الكونى؛ وذلك التأليف ٧ والمولود منه من المراتب الغيبية الالهية، لهذا عده الشيخ قدس سره في التفسير من مراتب

\*1-اى ذلك الاجتاع-ش \*7-اى الارواح-ش \*7-اى بالصور المثالية-ش \*3-اى بعد النكاحين-ش \*6-اى بعد النكاحين-ش \*6-من المولدات الثلاث-ش

۱-والجسمية - ط ۲-سيتضح في - ل ۳-ص: ۱۸۷ ٤-الصورة - ل ۵-الاسماء - ل ۲-المولود امايظهر منه الذي صورته - ن - ع - منه الذي صورته الصورة - ل ۷-التألف - ل

النكاح في موضع ولم يعدّه في آخر. وروى ١ انه كتب عليه حاشية ٢ مشعرة بان عدم عدّه في الموضع الاخر لما ذكرنا.

1711ء أنقول: وكل هذه التأليفات الثلاثة في الاصل والتحقيق تابع لاجتماع غيبي واقع في عالم المعانى والحقائق وهو الاصل المتبوع المستلزم لها، وهو شبيه من وجه بالتركيب، لكون اعتبار اجتاعها زائداً على اعتبار حقائقها البسيطة دون وجه، لكونها ٣ حقائق غير معولة؛ والتركيب الحقيق مشعر بالجعل،

1971/1914 الشيخ قدس سره في التفسير: ٤ كل اثر وحداني واصل من حضرة الجمع والوجود بحركة غيبية سارية باحدية الجمع، فانه يوجب للحقائق الظاهرة تخصصها بالتوجه الارادي اجتاعاً لم يكن قبل، فكل اجتماع على هذا الوجه تركيب.

1/178 وكتب في حواشيه: ان في قوله: على هذا الوجه، نني ان يسمى كل اجتاع تركيباً، فان اجتاع الاسماء بحركة النسبة فيس فيه تركيب ٦ الا اذا وقع بين المعاني، لان كل ولدين ٧ مختلفين يتبع المحل، وفيه اسرار خامصة تم كلامه

1916 علم ان كل اجهاع من الإستاخات الثلاثة عند المحقق تركيب ولكل تركيب صورة هي ثمرة ذلك التركيب؛ ولتلك الصورة حكم لازم يتفرد به ؟ وان شاركها غيرها في بعض الاحكام التي هي نسب مطلق ١ الحكم، فان لكل صورة خصوصية من الفصل والخاصة والتشخص؛ وعمومية من الجنس والعرض العام والامور السلبية، حتى قيل يجوز ١٠ اشتراك بسيطين ايضاً في عارض ثبوتي كمطلق ١١ الظهور؛ اوسلى ١٢ يسلب ١٣ ماعداهما عنها.

11/١٦٥ وهمهنا يعلم قواعد حقه ١٤:

171/21 الاولى ان الموجودات تعينات شئون الحق سبحانه؛ وحقائق الاسماء والاعيان عين شئونه التي لم تتميز ١٠ عنه الا بمجرد تعينها منه؛ وهو غير متعين، والوجود العيني

۱-يروى-ط ۲-حاشية عليه-ط-ل ۳-لكونه-ط ٤-ص:٣٧٦ ٥-بحركة غيبية-ن-ع-ل ٩٠١-يروى-ط ٧٠-بحركة غيبية-ن-ع-ل ٩٠-يروى الماء عارض ١٠- يجواز-ن-ع-ل ١١-عارض كمطلق-ط-ل ١٢-عارض كمطلق-ط-ل ١٢- الم يميز-ط

المنسوب اليها هو تلبس شئونه بوجوده، ومعقولية النسبة الجامعة لاحكام الكثرة من حيث وحدتها حقيقة العالم، كها ان تعين الحق من حيثها وجود العالم، فتعين الحق من حيث كل وجود ١.

١٦٢/٤ الثانية ان العالم من حيث التعين ثلاثة اقسام:

الكثرة - كالاجسام المركبة - وماتوسط بينها، وهو ثلاثة اقسام: ماغلب عليه طرف الكثرة - كالاجسام المركبة - وماتوسط بينها، وهو ثلاثة اقسام: ماغلب عليه حكم الروحانية وعمل الظهور - كالعرش والكرسى - او غلب عليه نسبة الجمع لكمال الظهور التفصيلى - كالمولدات -اوالوسط المشتمل على درجات - كالسموات السبع وكالاسطقسات الاربع - والكل مذكور في التفسير ومنقول فيا سبق، اعيد تذكيراً.

٤/١٦٩ فان قلت: لم لم يذكر عالم المثال في هذا التقسيم؟

الوجود والعدم هو حقيقة عالم المثال وانه عبارة عن وجود العالم وهو ظاهرية الحق، ثم هذا المتوسط والعدم هو حقيقة عالم المثال وانه عبارة عن وجود العالم وهو ظاهرية الحق، ثم هذا المتوسط يوصف بوصف الطرف الغالب كا هو شأن كل متوسط بن شيئين؛ كوصف عالم الارواح ومافوقه من الاسماء بالنورية والوجود الابدى، ووصف صور عالم الكون والفساد بالكدورة والظلمة، هذا كلامه

1911عنا الشيخ قدس مره في التفسير: وعالى التعينات هي الحضرات الخمس التعينات كما قال الشيخ قدس سره في التفسير: وعالى التعينات هي الحضرات الخمس المشهورة؛ والمتوسط باعتبار الدائرة الوجودية بين مطلق الغيب والشهادة من حيث الاحاطة والجمع هو عالم المثال المطلق الختص بام الكتاب الذي هو صورة العباء، ولذا قال في موضع آخر: انه مرتبة الانسان الكامل، فئله لايعد في الاقسام المتعينة من الكائنات؛ بل من المراتب الكلية.

٤/١٧٢ الثالثة ان كل ماله وجود عيني مركب وكل مركب لـه مـادة وصورة تناسبان مرتبته، فالارواح والصور المثالية في ذوق التحقيق مركبان من مـادة وصورة كما

٩-كلّ شئى وجوده - ل ٢-ثلاثة ما غلب - ل ٣-ص: ٢٢٨ فك يوسنى ٤-الخمسة - ل ٥-المعينة - ط - ل ٦- ف - ن - ع - ل

مر، لكن غير ١ المادة الجسانية ٢ والطف منها، فالتركيب المسمى بالمادي هنا يراد بالمادة فيه المادة الجسمية، فلذا اختص بالاجسام.

۱۷۳ الرابعة ماذكره في التفسير ٣: ان كل مدرك من الصور كان ١٠ ماكان ليس الا نسبة اجتاعية في مرتبة او مراتب، فالتركيب محدث عين ٤ صورة المركب وهو شرط في ظهورعينها، فتعلق الحدوثوهو التركيب والجمع والظهور؛ لا الاعيان الجردة والحقائق ٢٠ الكلية، وكذا متعلق الشهود هو المركب مع انه ليس بشئي زائد على بسائطه الا نسبة جعبها، وهي نسبة معقولة؛ وكذا متعلق التبديل الواقع في الوجود بالاجتاع والافتراق والتحليل والتركيب والتشكيل؛ هو الصور والاشكال الجزئية التي هي احكام الحقائق، والاشكال المعقولة والحقائق مشتركة من حيث الوجود والشر الالمي الذي لاتعدد فيه والاختلاف بالصور -

المساة حدوداً ذاتية الها هي ذاتية للصور والاشكال لا المقائق، فاجزاء حد والاشكال لا المقائق، فاجزاء حد والاشكال لا المتصور والمتشكل، فهذه العرفة متعلقها النسب لا الحقائق، فاجزاء حد كل شئى بسيط ليس اجزاء حقيقة على المرتبة الذهنية، اما في ذاته فغير معلوم.

المحدود، وعكس نقيضه: ان بساطة المحدود لايقتضى بساطة الحد على خلاف مايقوله اهل المحدود، وعكس نقيضه: ان بساطة المحدود لايقتضى بساطة الحد على خلاف مايقوله اهل النظر في المطالب الثلاثة، والحق معنا كما لابخنى، اذ لاملازمة بين الاجزاء الذهنية والخارجية النظر في المطالب الثلاثة، والحق معنا كما لابخنى، اذ لاملازمة بين الاجزاء الذهنية والخارجية النظر في المحلوثة من الحضرات الخمس التي هي مجالى ٥

\*1-اى التركيب الجمعى بحدث عين الصورة التى قصد المركب اظهارها بالجمع او التركيب الذى هو شرط فى ظهور عين ذلك المركب - كذا فى التفسير - ش \*٢-اى والحقائق التى هى اصول المركبات والمجتمعات فى سائر مراتب الجمع والتركيب ومواد عين الجمع والمركب ولمسير (ليس) الجمع والتركيب اذا تدبرت مانبهت عليه غير نسبة انضام الحقائق المجردة بعضها الى بعض بحركة منبعثة عن قصد خاص من الجامع المركب فيحرك او يتحرك الابراز عين الصورة الوجودية والكلمة المراد ظهورها فى النفس فيصير الكلمة مشهودة بواسطة النسبة الانضهامية بعد ان كانت غيبا - كذا فى تفسير الفاتحة - ش

١- لكنمن غير-ن-ع ٢- الجسمية - ط ٣- ص:٧٠٥ ٤- يحدث عن - ن-ع ٥- محال-ن-ع- ل

التعينات وفى كل مقام من المقامات الكلية لانهاية لها. وفى التفسير: التركيبات الجزئية من الحروف الالهية والانسانية لاتتناهى؛ وانما يتناهى اصولها وكلياتها، فنتائجها - اعنى الصور والكلمات واحكامها اللازمة - لانهاية لهما البوان كانت راجعة الى اصول حاصرة؛ كالاسماء الذاتية التي هي مفاتيح الغيب التي كلياتها الحضرات الخمس كها مر، والى امهات متناهية؛ كالامهات السبعة ٢ لاسماء الالوهية التي هي سدنة الاسماء الذاتية وظلالاتها.

۱۷۷۷ فعاصل الكلام: ان الامر الذي يدور عليه ظهور التجلى الذاتى الاحدى في صور التعينات اما اجتماع عدة معان - وهو في التركيب المعنوى - واما اجتماع اجزاء جسمانية - وهو في التركيب المعنوى المائية هو في الشبيه بالمادى ، كل من ذلك على نحو خاص لم يكن من قبل ليحدث الظهور بحدوث التركيب كما مرت

٤/١٧٨ فان قلت: قول الشيخ قدس سره في المفتاح والتفسير لم يكن قبل مشعر بان لكل تركيب عدماً سابقاً ٣ وان يكون كل تركيب حادثاً مسبوقاً بالعدم، سواء قبل بانه سبق زمانى ويفسر ٤ الزمان بصورة النسبة الامتدادية المعترة صفة للوجود الحق المسهاة دهراً او بمتجدد بقدرته ١٤ او لم يقل بانه زمانى بل ذاتى وكتقدم بعض الجزاء الزمان على بعض وفى ذلك شبه:

٤/١٧٩ الاولى لزوم تعطيل الصفات وهو عدم تعلقها بالفعل لعدم متعلقها، وقد اسلفنا فها مرّ عن قريب من كلام النفحات ان التعطيل محال.

۱۸۰۰ الثانية مامر في الاصول ان التأثير اذا لم يتوقف على شرط يدوم الاثر بدوام الثرر بدوام الثرر، وان توقف فيدوم بحسب دوام الشرط، فالقلم الاعلى لكونه اثراً للحق بلا واسطة كونى يدوم بدوام الحق، وكذا مايكون شرط وجوده هذا الدائم او لازمه الدائم وهلم جراً الى ان تتوسط الحركة الدائمة بنوعها الحادثة باجزائها؛ وقد مرّ.

١٨١١/١١٤ الثالثة ما مرّ ان المتضايفين كالرب والمربوب والاله والمألوه متكافئان من حيث الاضافة تعقلاً ووجوداً؛ فكيف التوفيق بن هذه الاصول وكيف يتطابق ماهنا وما سبق في الفصول؟

۱- لها-ط ۲- کالاسماء السبعة -ط ۳- سائفاً -ل ٤- تعبير -ل ٥- تقديرية - تقدرية - ن -ع -بقدرته متجدداً - ل العدم وقابلية الوجود عند وجود المؤثر عين الحدوث الذاتى الذى هو لازم الامكان المقتضى في نفسه العدم وقابلية الوجود عند وجود المؤثر عين الحدوث الذاتى المفسر بالاحتياج الى المؤثر في الوجود الذى لا ينافيه المعية في الوجود، كحركة الاصبع مع حركة الخاتم؛ فلا تنافيه القواعد السالفة، فالحدوث الذاتى لازم ٢ لتركيب كل ممكن موجود، اما الاقتصار عليه او الانضياف الى الحدوث الزمانى؛ فباعتبار المرتبة التى فيها يقع التركيب؛ واليه الاشارة بقول الشيخ قدس سره: يظهر التركيب - بحسب الحضرة والمقام الذى به وفيه يقع ذلك الاجتماع ويتم.

148 / 148 والتحقيق: ان الزمان هو صورة الترتب المعقول لتمام الاستعدادات الوجودية الحاصل من التوقف على عدم واسطة اقل او اكثر بعد وجودها، ولذا قيل: بانه مقدار حركة الفلك الاول المعقولة الترتب المذكور فيا بين المفروضة من اجزاء الحركات؛ وقد يطلق على نفس الترتب المعقول بين عدم اعتبار القيود المتنزلة كثرة؛ واعتبارها قلة وكثرة - بدون اعتبار عدمها تنزيلاً - لاستهلاك الكثرة التفصيلية في الاطلاق ممزلة استهلاكها في الوجود، وهو المراد في قوله عليه و آله السلام: كان الله ولاشئي معه، حتى قيل: والان كما كان عليه

اليزال؛ القول بالتعلقات الارائية الإساء والصفات بالحوادث الجزئية في الايزال؛ مع القول بان ذات الحق مباين لها؛ فنازل عن طور التحقيق، اذ لواريد بتلك التعلقات؛ التعلقات الجزئية؛ فجزئية التعلقات قبل وجود المتعلقات حساً غير معقولة، والوجود العقلى التعلقات الجزئية، ولواريد التعلقات الكلية فلايطابق تعينها تعين الجزئية، ولواريد التعلقات الكلية فلايطابق تعينها تعين الجزئيات فلا اقتضاء بينها.

۱۸۵۵ کیف والقول بازلیة الجزئیات لاعصل له، وهذا بخلاف المطلق المستغنی فی نفسه عن قید وزمان، فانه مع انه کذلك؛ مع کل جزئی فی کل زمان، کها مر انه علی هذا الاصل یتفرع شهوده سبحانه بالجزئیات، کها قال تعالی: ولا ادنی من ذلك ولا اکثر الا هو معهم اینا کانوا (۷-الجادلة) اذ لایمکن توسط شئی من زمان او مکان بین ۱ المطلق ومقیده، وعلیه یتفرع ایضاً مامر فی قول الشیخ قدس سره: ان کل جزئی یتعین فی حضرة العهاء والحادث ظهوره، یعنی بالنسبة الی من بختلف عنده القدیم والحادث، والا فالوجود الاطلاق

١-يناف - ط - ن - ع ٢ - اللازم - ل ٣ - مكان او غيرهما بين - ل

لكل موجود ازلى، كما علم عما قال عليه و آله السلام: جف القلم بما انت لاق، وعليه يبتنى ايضاً ان تعلق علمه بالجزئيات على وجه جزئى - لكن من حيث الظاهر ١ - كما قال تعالى: ولنبلونكم حتى نعلم (٣٦-محمد) وماجعلنا القبلة التي كنت عليها الا لنعلم (٣١-البقرة) ومع الفرق بين نسبة علم الشئى اليه من حيث انه علمه بنفسه؛ وان كان من حيث المظهر وبين نسبته اليه من حيث علمه المتحقق بتحقق علم المظهرية، اذ قد لايطابق الثاني الاول؛ لانصباغ كل ظاهر بحال المظهر من حيث ظهوره به؛ وبقاء الاول على قدسه الاصلى.

د/۱۸۹ فان قلت: قدعر فت بما اشير اليه في اسلف سوغان ۲ العلم بحقيقة الحق بمعر فة حقائق الحقيقة الجامعة التي هي اذا نسبت اليها مجموعة في العلم عينها كها مرّ، وقد قيل هذا بان المركبات في كل حضرة حتى في حضرة الحقائق غير متناهية، فكيف يعلم حقائق الاشياء وهي تتناهي؟

المدارعة قلت: معرفة الشي من جهة كونه لا يتناهى أو لا ينضبط؛ أمّا يكون بمعرفة أنه غير متناه وغير منضبط، والاكان جهلاً لا علماً في فقالحق من حيث امهات شئونه وكليات حضراته واصولها الحاصرة واقعة كشفاً وشهوداً لن وقق لها، أما معرفته من حيث ظهوراته الجزئية في التراكيب اللامتناهية لحضر أنه فقع فقائد من حيث بالامتناهية ٣ ولا محاطة فذلك ايضاً واقع.

## الاصلالخامس

فى كشف الاسرار الالهية المنعينة من الاسماء الذاتية بحسب جمعيات المراتب والحقائق الكونية والحضرات الكلية او الجزئية وهى النشآت المعنوية التى لتعينها بحسب المجال والمظاهر يسمى بنسبتها اليهافى كل مرتبة باسماء وبالنسبة الى الحضرات الربانية الظاهرة بها باسماء

٤/١٨٨ فنقول: ان للحق سبحانه لامن حيث اطلاقه ؛ وذاته الغنية عن العالمين؛ بل من حيث اسمائه الذاتية العامة النسبة الى المتقابلات لكليتها واطلاقها التى اذا نسبت مجموعة الى

١-المظاهر - ل ٢-تنوعات - ن - ع ٣-لامتناه - ط - ل ٤-حيث كنه اطلاقه - ل

الذات يكون عينها واذا اعتبر امتيازها النسبي يستند كل تأثير ١ من التأثيرات ٢ المتعينة في كل مجلى البها؛ اجتماعاً ١٠ خاصاً ونشأة معنوية هو شرط التأثير ٣ وسبب تعينه المعنوى او الروحانى او المثالى او الحسى؛ وحدانياً كل في الظاهر بسران الجمعية الوحدانية الاصلية الى كل منها - لافي الباطن - لاستدعاء جمعية الحقائق تعددها مظهراً ، ذلك ٢٠ من كامن سرّ الاسماء وهو الحقيقة الاحدية الجامعة لما ٣٠ المجهول من حيث هو هو تعين الحكم عليه والحصر والاحاطة لا المجهول مظلقا، لما مرّ من سوغان العلم به نتيجة خاصة في ذلك السرّ، ونشأة اخرى تسمى باعتبار كونها اثراً حكماً وباعتباران تعينها بحسب المظهر القابل لا الظاهر الفاعل كما مرّ يضاف الى الممكن ويسمى وجوداً كونياً ونشأة كونية روحانية او المثالية او جسانية طبيعية علوية او عنصرية سماوية او كوكبية او ارضية نارية او غيرها من البسائط او معدنية او نباتية او حيوانية الحيامعة للكل انسانية.

الجامعة صورة الالمية ؛ الجامعة للاسماء وباعتبار كونه نشأة جامعة للقوى والحقائق الجامعة صورة الالمية ؛ الجامعة للاسماء وباعتبار كونه نشأة جامعة للقوى والحقائق المؤثرة جعاً احدياً مرداً عن النبير الاسماء وباعتبار كونه مفصلاً سارياً في الجسم روحانياً ونفساً منطبعة، وباعتبار كونه نشأة جسانية احدية بالامتزاج المناسب لمرتبته مزاجاً معدنيا - ان لم يظهر قبول الاغتذاء والنمو - او نباتياً - ان ظهر ذلك بلاقبول الحس - او حيوانياً - ان ظهر ماسبق بلاقبول الادراك الكلى - او انسانياً - ان جمع قبول الكل، كل هذا اذا اضيفت الناظاهر الفاعل ٥٠ اضيفت المالظاهر الفاعل ٥٠ والحضرات الربانية فيسمى وجهاً خاصاً ، اي تعيناً مخصوصاً للحق؛ ومنه تسمية اقسام والحضرات الربانية فيسمى وجهاً خاصاً ، اي تعيناً مخصوصاً للحق؛ ومنه تسمية اقسام الشئى بوجوهه ٥٠.

\* 1 - اسم ان - ش \* 2 - فاعل مظهراً - ش - ذلك: اى الاجتاع - ش \* 3- مفعول مظهراً - ش -الجامعة الوحدانية الاصلية، ذلك لها - ل \* 2- واعتبر وقوعها في الحضرات ...ق

۱-- تأثر - ن - ع ۲ - التأثرات - ن - ع ۳ - التأثر - ن - ع ٤ - الالوهية - ن - ع - ل ۵ - وجوهه - ط ظهور من حيثها كا مر ونحو ذلك؛ كا يسمى سراً المياً ونشأة اسمائيةً وغيرهما، واصله ان طهور من حيثها كا مر ونحو ذلك؛ كا يسمى سراً المياً ونشأة اسمائيةً وغيرهما، واصله ان كل صورة مدركة بالادراك الحسى او العقلى فيك او فيا حصل من علمك ا فليس الانسبة اجتماعية في مرتبة او مراتب يختلف امر الموجودية بحسبها، اللهم الا الانسان الكامل، اذ له جمعية يستوعب كل جمعية وحكم يستوعب كل حكم، ولا تعدد في الجموع من حيث هو مجموع فيختص به ، ولايشارك فيه، فلمجموع الكل نشأة واحدة هي الجامعة، قيل: لذا قال سليان عليه السلام: رب هب لى ملكاً لاينبغي لاحد من بعدى (٣٥-ص) اى لايتصور فيه شركة الغير الكامل، وسيظهر لك ٢ بعد ما مرّ ماير تفع به الاشتباه عن حال الكل ان شاء الله، تدبر هذا الفصل مستعيناً بنور الحق تكن ممن يعلم ان كل شئي يدرك بحس او عقل تجل للحق وظهور له بحسب ذلك القابل فترى الحق في كل شئي جهاراً، ولاينافيه نسبته الى المكن القابل او تسميته باسمه؛ بنامي شرطيعه في ذلك الظهور – والله اعلم -

# الأصل المتنادس مين ف كشف سرّ الطلب الالهي الذي هو ما يتعين به الظهور العيني

191/عقدعرفت من قبل ان الطلب الالمى للظهور اول الطلبين، اما نقلاً: فلقوله تعالى: يجبهم ويحبونه (٥٤-المائدة) وقوله تعالى: فاحببت ان اعرف، واما عقلاً: فلها مرّ ان الطلب الالى ٣ انما هو من الاسماء الذاتية التي هي من وجه عين المسمى الموجود الحي العالم، والكونى لا يتصور حينئذ؛ اذ الطلب يستدعى العلم بالمطلوب ولا علم بدون شرطه؛ وهو الوجود والحيوة

191/ع وعرفت ايضاً أن ذلك الطلب للاسماء الذاتية حال ذاتي لها الها أولاً: فاذ لاخارجي غة واما ثانيا: فلان الاسماء نسب واضافات؛ وطلب الاضافة للمتضايفين ذاتي لها كما سلف واما ثالثاً: فلما مرّ أن منشأ الرقيقة العشقية الطلبية شهود الحق بنظره العلمي

الازلى - نظر تنزو- كماله الذاتي الوجودي المستتبع ١ لانبعاث تجلِّ غيبي لكمال آخر هو كمال الجلاء والاستجلاء، وذلك الشهود اول الاوائل.

بحركة غيبية اقتضائية من احدى حقائقها الاسمائية الذاتية الاصلية، اى التى بلاواسطة بقوة بحركة غيبية اقتضائية من احدى حقائقها الاسمائية الذاتية الاصلية، اى التى بلاواسطة بقوة حقيقتها الجامعة للحقائق، اذ القوة حيث ٣ الجمعية لان ٤ يظهر صورة جلة الحقائق التى هى حكم الاجتماع بين جميع حقائقها مع مابينها من التباين والاختلاف؛ فبظهر بصور ٥ تلك الجملة مسمى الحقائق الاسمائية من حيث تعينه في المرتبة الجامعة لها، اى من حيث عز غيبه ٢ واطلاقه وحماه الاعز، فلذا اشتمل على ماهو الذوق الحمدى كل شئى على كل شئى؛ لاشتاله على الغيب المطلق الجامع؛ وان كانت الغلبة لبعضها، كذلك ٧ الحقيقة المائلة المتحركة اولاً؛ فان الغلبة تتحقق لاولية الطلب كايتحقق لظهور اثار الجمعية وللصفة الغالبة.

194/عوذلك - اعنى اشتال الكل على الكل - ثلاثة انواع: لان الظاهر من الاثار اما اثار بعض الحقائق واثار الاخر مستهلكة - وهو في غير الانسان - واما اثار جميع الحقائق - كما في الانسان - فاما بغلبة بعض الأثار ومغلوبية الآثار الباقية - كما في غير الكامل - او ٨ بالاعتدال - كما في الانسان الكامل -.

البيدة الإطلاقية الاحدية ال المرتبة الجامعة الاطلاقية الاحدية ال يبتدأ الميل والحركة من احدى حقائقها ويقع بسببها الطهور صورة الاجتاع فيا بين سائرها وينتهى الامر الى ان يظهر المسمى بظنهور صورة الجملة، والاحدية الاطلاقية تناق هذه الاحوال؟

1913/ قلنا: ليس هناك «من» ولاغيره كـ «في» و «الي» وتحوهما، ولكن المراد توصيل ١٠ الامور المقصودة الى الاذهان المحجوبة المقيدة بالازمنة والنسب المكانية ١١ باقصى مايكن من وفاء العبارة

۱-الذاتی المستتبع – ط ۲ – الالمی – ط – ن – ع – ل ۳ – بحسب – ن – ع 3 – الی ان – ن – ع 6 – بظهور – ن – ع – ل 7 – حیث غیبه – ط – ل 7 – کتلك – ط – ن – ع – ل 7 – واما – ن – ع 9 – بنسبها – ن – ع – ل 1 – توصل – ط 1 – الامكانية – ط

199/199 فان قلت: علم المتكلم المحيط بحقيقة المقصود ينبغى ان يكون ممهيأ ١ لعبارة وافية بالكشف عنها؛ لما قيل: ان العبارة لاتقصر عن المعاني.

1948/۱۹۸ قلت: حال الخاطب ايضاً معتبر في تعيين العبارة - وان كان المتكلم ذائقاً ومكاشفاً - فبالقدر المشترك بين المتخاطبين ٢ من الفهم يقع العبارة ٣ على اختلاف صورها في المحجوب والذائق٤.

٤/١٩٩ لايقال: فالمتخاطبان ان كانا ذائقين ينبغي ان بني العبارة بحقيقة ٥ المقصود

١٠٠ على الثانية على الوضع من دائرة العبارة؛ لتوقف الثانية على الوضع والاصطلاح والعلم بها وغيرهما من القيود دون الاول.

متناهية، وكل مادخل تحت الوضع وتصور الواضع او الموضوع له او المتكلم به متناه، وكل متناه، أو كل مادخل تحت الوضع وتصور الواضع الله المفرز المسلمة عبر المتناهى الى المتناهى المتناه المتناهى المتناه الكاملى ومن المناه المتناه المتناه الماملى ومن المناه المتناه المتناه المتناه المتناه الكاملى ومن المناه المتناه ا

۱-مهیاة - ل ۲-المخاطبین - ل ۳-الفائدة - ل ٤-ان ینی العبارة بحقیقة المقصود - ط ۵-ینی بحقیقة - ط ۲-المفرز عنه - ن - ع ۷-ص: ۲۳۵ ۸-فی کل مظهر لواحد منها وتکون «التفسیر» ۹-قبوله - ن - ع - التفسیر - ل ۱۰-للرتبة - ط ۱۱-اللتین - ن - ع - التفسیر الاحدى المناه الاول المذكور للاسماء الذاتية المعبر عنه بالاقتضاء الاحدى في ذاته المتعدد بحسب مراتبه وقوابله هو الارادة، والتعلق الحاصل من النسبة الجامعة التي هي حضرة احدية الجمع وحقيقة الحقائق الذي بها ١ وبقوتها يظهر حكم الميل من احداها في كلها - اعنى حكم الاجتاع بين سائرها - هو المحبة الباعثة على الظنهور؛ المتعلقة بكمال الجلاء والاستجلاء؛ المتوقف حصول هذا الكال على العالم تفصيلا؛ وظهور الانسان الكامل المبين حاله في آخر الكتاب - بجملاً بعد التفصيل.

17.5 والحاصل: ان اقتضاء الظهور باعتبار نسبته الى احدى الحقائق الاسمائية يسمى ارادة، وباعتبار نسبته الى الحقيقة الجامعة التى بقوتها يحصل ذلك ويتعلق بكمال الجلاء والاستجلاء؛ يسمى محبة ازلية، والاقتضاء في ذاته امر واحد هو الوصلة الرابطة بين التجلى الاول الكمالي الذاتي وبين التجلى الثاني الكمالي الاسمائي المنبعث منه على مامر وعلى هذا.

۱۹۰۱ وهذا ۲ الاقتضاء والطلب والميل هو المنبه عليه في سرّ الاولية بـ «احببتان اعرف فخلقت الخلق لاعرف» لأن المحبة لا تتعلق بموجود اصلا، لاستحالة طلب الحاصل، بل بكال لم يظهر قبل الخلق م كطبة وره بعده م وهذه المعرفة الذاتية او الاسمائية هي الظهور المعبر عنه بالعبادة في قوله تعالى: وماخلقت الجن والانس الا ليعبدون (٥٦ - الذاريات) اي ليعرفوني؛ اي ٣ ليوحدوني.

۱۹۲۰۹ والتحقيق فيه ما اشار اليه الشيخ قدس سره في تفسير اياك نعبد ؟ من ان للانسان عبادتين: احداهما ذاتية مطلقة هي قبول شيئيته الثابتة المتميزة في علم الحق للوجود ٥ الاول من موجده وامتثاله للامر التكويني المتعين بـ «كن»، وهذه العبادة مستمر ٦ الحكم من حال القبول الاول لا الى امدٍ متناه، فانه من حيث عينه ومن حيث كل حال مفتقر الى الوجود ٧ دائماً؟ لانتهاء مدة الوجود المقبول في النفس الثاني من زمان تعينه والحق محده بوجوده ٨ المطلق كما اشار اليه بقوله تعالى: بل هم في لبس من خلق جديد (١٥-ق) والانفاس من لوازم هذا القبول.

١- به - ن - ع - ل ٢- مر وهذا - ل ٣- او - ل ٤- ص: ٣٨٩ ٥ - الحق از لا الوجود - ل
 ٣٠- مستمرة - ط - التفسير - ل ٧ - الموجد ((التفسير)) ٨- دائما بوجوده - ن - ع - التفسير)

٧٠٢/٤ وثانيتها عبادة صفاتية ١ تختص بكل مايظهر عن ذات العابد من حيث حكم صفاته او خواصه او لوازمه من حال او زمان معين ذى بداية او نهاية، ويختص بهذه العبادة عبودية ١٠ الاسباب الكونية المؤثرة في الانسان، اذا القهر استعباد، لانك عبد ما انفعلت له، لهذا قال صلى الله عليه و آله: تعس عبد الدينار تعس غبدالدرهم .... الحديث ٢٠٠

٤/٢٠٨ فكل عبد في كل مايفعله مقهور عابد بالعبادتين في الجملة، والفرق بين العبادتين من وجوه:

واليه الاشارة بقوله عليه و آله السلام: كل مواود يولة على الفطرة ... ٢ الحديث.

• ١٢١٠ ومنها: ان العبادة الذاتية في مقابلة رحمة الامتنان، لانها مطلقة مثلها لا ايجاب فيها، والعبادة الصفاتية في مقابلة رحمة الوجوب التي فيها واثنحة التكليف، فالرحمة الذاتية الامتنانية هي المطلقة التي وسعت كل شئى، ومن حيشها وصف الحق نفسه بالمحبة وشدة الشوق الى لقاء من احبه ٣، وهذه الرحمة كل عطاء يقع لاعن سئوال او حاجة ولا لسابقة حق او استحقاق، ومن اثاره درجات قوم في الجنة بالسر المسمى عناية، لا بعمل عملوه ولا بخير ٤ قدموه ٥، ذلك في الكتاب والسنة.

1711ع واما الرحمة الصفاتية فهي الفائضة عن الذاتية بالقيود التي من جملتها الكتابة المشار اليها بقوله تعالى: كتب ربكم على نفسه الرحمة (٥٤-الانعام) فهي مقيدة بشروط من

١٤ - الاضافة الى المفعول - ش ٢٥ - الى هنائم كلامه قدس مرم وفنهج الفصاحة : لُعن عبدالدينار ...
 الحديث العسوس: الرجل القليل الخير.

١- المقيدة الصفائية «التفسير» ٢- فطرة الاسلام - ل ٣- احباثه - ل ٤- خير - ن - ع
 ٥- ولا بخير قدموه ولهذا ثبت كشفأ أن الجنات ثلاث؛ جنة الاعمال وجنة الميراث وجنة الاختصاص وقد نبه
 على جميع ذلك - ن - ع - ورد ذلك - ل

اعمال واحوال، ومتعلق طمع ابليس الرحمة الامتنانية التي لايتوقف على شرط ولاقيد حكمي ولازماني، فالحكمي قيد القضاء والقدر اللذين اول مظاهرهما من الموجودات القلم واللوح، والزماني الى يوم الدين والقيامة، وخالدين فيها مادامت السموات والارض.

٤/٢١٢ فان قلت: قبول الوجود كيف يكون عبادة من العباد؛ وهم من حيث هم لاوجود لهم حينتُذٍ؟

۳۱۲/۱۳ قلت: قال الشيخ قدس سره: القبول منهم لوجوده حالة الايجاد معونة لاقتداره سبحانه، فانه لولا مناسبة ذاتية غيبية ازلية يشهدها الكل المقربون ماصح ارتباط بين الرب والمربوب، لما مرّ ان المؤثر لايؤثر الا فيا يناسبه من وجه، فالايجاد خدمة وعبادة من الحلق بصورة احسان من الحق، والعبادة ايجاد لصور اعهال ۱ منهم واحياء نشآت ۲ العبادات من الحق ليرجع اليه مما ظهر به كهال لم يكن ظاهراً من قبل - كظهوره بعد الانشاء - وقد مرّ انه لايلزم منه استكمال ۲؛ لكون ذلك الكمال مقتضى ذاته من حيث المظاهر، فكذلك مرّ انه لايلزم منه استكمال ۲؛ لكون ذلك الكمال مقتضى ذاته من حيث المظاهر، فكذلك الامر في الطرف الاخر - اعنى المحال الاصافى - فانه لو لاظهور اثار الاسماء ماعرف كهاما، ولو لا المرائي المتعينة في المراق الجامعة التي هي جميع ما امتاز من غيب الذات ماظهرت اسماء الاعيان، ف (لام) العلة المنبه على احد حكيها بقوله تعانى: وماخلقت الجن ماظهرت اسماء الاعيان، ف (لام) العلة المنبه على احد حكيها بقوله تعانى: وماخلقت الجن والانس الا ليعبدون (٥٠ - الذاريات) ذاتية في الجانبين، اى في جانبي العبادتين الذاتية والاسمائية. هذا كله مستفاد من كلهات الشيخ قدس سره في التفسير.

115/116 الذاتى هو الرقيقة الواصلة بين الكالين الذاتى هو الرقيقة الواصلة بين الكالين الذاتى والاسمائى؛ منسوباً الى الحقيقة الجامعة، كان 7 التاء في احببت اشارة اليها، وهكذا صرح الفرغانى في شرح القصيدة؛ وكيف يصح ذلك؟ وتلك الحقيقة كههى جامعة للحقائق الاسمائية الالهية والنسب الربانية؛ كذلك جامعة للحقائق الكونية، ولا يترتب بالاعتبار الثانى قوله: فخلقت الخلق على ذلك.

٤/٢١٥ قلنا: متعلق الضمير في التاء من «احببت» النسب الربانية منها؛ لا كل من

۱-الاعمال ـ ل ۲-لنشأت ـ ط ۳-الاستكمال ـ ل ٤-عين ـ ط ٥-اسماء ف ـ ن ـ ع ۲-كانت ـ ل نسبها، اى من الحقائق التى هى النسب العلمية، لانها المتصفة بالطلب للمربوب؛ لما علم مراراً من حكم كل ما يقتضى التضايف من الحقائق والنسب والمراتب والنعوت وغيرها، ونسبة ١٥ الحكم الى شئى صادقة ولو صدقت ببعض اعتباراته، فهذا مثل قول العرب بنوتيم: تقرى الضيف وتحمى الحريم، إذا كان فيهم من يفعل ذلك.

والخلق الحكام المشتركة كما مر يمكن ٣٠ نسبتها الى الحق والخلق بالاعتبارين، كما ان ايجاد الاعبال الاختيارية بما ينسب الى الخلق صورةً والى الحق حقيقة؛ لكن من حيث المظاهر، كما سلف آنفاً في العبادة؛ قصح نسبة الخلق الى الكل باعتبار نسبة بعض الى بعض ١.

۱۹۷۲ عنه قولهم: القوم بنوا مدينة، وقد مرّ ان المعنوية ٢ مشتركة بين الطرفين، وهذا وجه ثالث، وفي قوله تعالى: فتبارك الله احسن الخالقين (١٤ ــ المؤمنون) اشارة الى الشركة بنوع جامع بين التشبيه والتنزيه كما سلف الم

## ر الإصل السابعي، ف كشف سرّ المطلوب الإجمالي

۱۸ ۲ ۲ ۱۸ وهو الصورة الوجودية المساة بالوجود العام باعتبار ـ لعمومها ـ والنفس ١٥ الرحمانى ـ لاول ظهورها البخارى ـ والخزانة الجامعة وام الكتاب المسطور ـ لكونها مادة الموجودات ـ والتجلى السارى لسريانها فيها والرق المنشور لنشرها ـ اعنى انبساطها عليها ـ والرحمة العامة والرحمة الذاتية الامتنانية ٤ ـ لاطلاقها وعدم توقفها على قيد ـ وصورة العاء، لان حقيقتها ومعناها الحقائق المتعينة بالتعين العلمى، اسمائية فاعلة كانت ليظهر بها

١- هذا هو الوجه الاول لصحة نسبة الحكم، اى الخلقية الى الحقيقة الجامعة للحقائق الالهية والكونية ... ش
 ١- هذا هو الوجه الثانى .. ش ١٠ جبر لقوله: الاحكام المشتركة .. ش ١٠ عطف على الوجود العام، اى المسهاة بالنفس الرحماني وكذلك قوله: والخزانة الجامعة والتجلى السارى والرق المنشور ونظائرها .. ش
 ١- نسبة كل بعض الى بعض كل ـ ل ٢ - المعونة .. ن .. ع ـ ل ٣ - سلف والله اعلم بالصواب .. ل
 ١- والامتنائية .. ن .. ع

تعينها الصورى، او كونية قابلة ليقبلها ١ كل ماتم استعداده منها.

۱۹ ۲۱۹ من نقول: الصورة الوجودية الالهية الحاصلة من الاجتماع الاول للاسماء الذاتية من حيث ظهورها لنفسها صورة الرحمن ومساة به ۱۰ ، لان مدلول الرحمن من له الرحمة العامة وهي الرحمة التي وسعت كل شئى؛ ولاشئى كذلك الا الوجود الذي يلزمه العلم الحضوري.

۲۲۰ فان قلت: سيجئى ان النفس الرحمانى عين النصورة النوجودية؛ واذا كانت
 مسمى الرحن كيف نسب ٢ النفس الى نفسه؟

ولما كانت هذه الصورة ٣ عين التجلى السارى لم يكن عين المتجلى، فالمتجلى مسمى الله ولم كانت هذه الصورة ٣ عين التجلى السارى لم يكن عين المتجلى، فالمتجلى مسمى الله ومرتبة التجلى هي حقيقة الحقائق التي هي حضرة احدية ٤ الجمع \_ اعنى التعين الجامع القابل للتجلى الفاعل \_ فهى في الظاهر مرتبة التجلى الجمعى ٥ الالمى، وفي التحقيق الرتبة الانسانية الكمالية الالهية ١٤١٤ ١ الجامعة للحقائق الالهية والكونية؛ لكونها برزخاً بين غيب الحق وشهادته.

الاسم الجاهدة عن حيث ظهوره للنفسه؛ والمعين الجامعين: ان الرحمن اسم الوجود الجامع من حيث ظهوره لنفسه؛ واسم الجلالة للحقيقة الجامعة الوجودية مع مرتبة التعين الجامع للتعينات كلما، ويظهر ذلك من قول الشيخ قدس سره هنا: ان الالوهية مندرجة في حضرة احدية الجمع، مع قوله فيا سبق: ان الالوهية تليها.

تارة الكامل تارة الكامل تارة الكامل الحضرة كما سبق تحقيقه، وان الكامل تارة باعتبار جهة احديثها والاسماء الذاتية التي ينضمنها يقول: انا نحن نزلنا الذكر (٩- الحجر) و: نحن قسمنا (٣٢ - الزخرف) واخرى باعتبار جهة واحديثها وكثرة حقائقها الكونية يقول: اياك نعبد واياك نستعين (٥ - الفاتحة) و: اهدنا (٦- الفاتحة) فلجمعية هذين الاسمين

اى بهذا الامم \_ ق ع ٢ - اى بجوز نسبة المسمى الى نفسه كما نسب ... الى آخره \_ ش
 ١ - لتعلنها \_ ل ٢ - ينسب \_ ن \_ ع ٣ - الصورة الوجودية \_ ن \_ ع \_ ل ٤ - الاحدية \_ ل
 ٥ - الحق \_ ن \_ ع ٢ - وهى \_ ن \_ ع

الاصلين لسائر الاسماء يتوجه اليها توجه كل متوجه؛ اي دعاء كل داعٍ وذكر كل ذاكر باي اسم كان.

قل ادعوا الله او ادعوا الرحمن اياً ما تدعوا فله الاسماء الحسنى (١٠٠-الاسراء) لان الامر قل ادعوا الله او ادعوا الرحمن اياً ما تدعوا فله الاسماء الحسنى (١٠٠-الاسراء) لان الامر دائر ١٠ بين الظهور والتعين، فالظهور مطلقاً الى الوجود والتعين الى المرتبة الجامعة، اما الصفة الربية والنسبة الربانية فخفية الصورة ظاهر ٢ الحكم، لان التربية من الباطن الى الظاهر كها قال الشيخ قدس سره: لا تأثير الا لباطن في ظاهر، فيبتدىء التربية ٣ من الباطن وينتهى اثرها الى الظاهر، واول ٤ ظهورها لصورة الوجود الالمى المتعين هو بالربية والربية به ٥، وبتعينها ١ به ظهر نفسه لنفسه فصار مسمى الامم الرحمن، فباطن مسمى الرحمن وهو الوجود الالمى من حيث بطونه هو صفة الربية، كما ظهر الاسم الرحمن الدال على الوجود الوجود الالمى من حيث بطونه هو صفة الربية، كما ظهر الاسم الرحمن الدال على الوجود بالربية ٧، كذلك ظهر الاسم الله الدال على الوجود بالربية ٧، كذلك ظهر الاسم الله الدال على الوجود بالربية ٧، كذلك ظهر الاسم الله الدال على الوجود بالربية ٧، كذلك ظهر الاسم الله الدال على الوجود بالربية ٧، كذلك ظهر الاسم الله الدال على الوجود بالربية ٧، كذلك ظهر الاسم الله الدال على الوجود بالربية ٧، كذلك ظهر الاسم الله الدال على الوجود بالربية ٧ مكذلك ظهر الاسم الله الدال على الوجود بالربية ٧ مكذلك ظهر الاسم الله الدال على الوجود بالوجود الوجود ا

التفسير ٩: ان الرب مشتمل على معافراً الله والمسلح والقريب اللازم والمرب التفسير ٩: ان الرب مشتمل على معافراً الله والمسلح والقريب اللازم والمرب بالنعمة والمدد ١٠ والقيام بما فيه صلاح المربوب وهو اكثر استعبالاً؛ فهو اسم كلى سار بجميع معانيه في جميع الاسماء الكلية والجزئية وظاهر في كل اسم بحسبه، فكل موجود حقيقته ١١ منتشأة من حقيقة الهية اصلية أو فرعية الى ما لايتناهى، كأن الوجود المضاف اليه الظاهر في المراتب الكونية روحاً ومثالاً وحساً متعيناً من حضرة اسم متعين بتلك الحقيقة الألمية؛ فكان ذلك الاسم؛ ربه المتولى لتربيته واصلاح اموره وكان مليكه وسيده والقريب الملازم وممده بالوجود مع الانات بالخلق الجديد دائماً؛ ويكون هو مرجع جميع والقريب الملازم ومده بالوجود مع الانات بالخلق الجديد دائماً؛ ويكون هو مرجع جميع غلياته في النشأة الدنيوية ورؤيته في الاخرة مختصة به

٤/٢٢٦ ثم الربوبية لها حكمان: عام وخاص: فالعام للاسم ١٢ «الله» لعموم تعلقه من

۱-حاصل ـ ن ـ ط ۲ -ظاهرة ـ ط ـ ل ۳ -الربية ـ ن ـ ع ٤ - فاول ـ ن ـ ع ٥ - بالتربية والتربية به ـ ط ـ ن ـ ع ـ ل ٦ - وتبعيتها ـ ل ٧ - بالتربية ـ ط ـ ل ٨ - بالربية ـ ن ـ ع ٩ - في تفسير الفاتحة ـ ل ١٠ - المسدد ـ ن ـ ع ١١ - حقيقة ـ ن ـ ع ١٢ - لاسم ـ ط ـ ل

جهة التربية ١ والوجود الظاهر فيها ٢ كها قال: الحمد لله رب العالمين (١- الفاتحة) و: أن ربكم الله (١٤-الاعراف)، والاسم ٣ «الرحن» لعموم تعلقه من جهة الوجود فحسب، كها قال تعالى: وأن ربكم الرحن (٠٠-طه)

الخاص هو ماذكرنا: ان ماتعين وجوده من حضرة اسم كان ربه الخاص، فلاجرم كان مشرع وجود الكل من الانبياء والرسل والاولياء من بجر التجلى الثانى المشتمل حقيقة كل منها على حقائق الكل؛ ولكن مع اثر خنى من حكم تميزه واختصاصه، فالتجلى الثانى من حيث ذلك الاثر ربه؛ ومن قارب الكل حيطة ؛ وذوقاً منهم يكون منبع الوجود المضاف إليه من عين هذه الاصول؛ لكن من حيث احكام كثرتها ولكن مع اثر خنى من حكم الحيطة على عكس الكمل؛ فذلك الاسم يكون ربه

٤/٢٢٨ واما من ٥ دون هذه الطبقة يكون مورد وجودهم من ابحر هذه الاصول او انهر فروعها او جداول تلك الانهر أو السواق او الحياض او الجرار او الكيزان الى قطرات غير متناهية، فبحسب الاستعداد يكون تعينم اولاً ومرجعهم اخراً.

الذي هو نوره اولاً وربه ثانياً؛ وهو اصل جميع الاسماء والتعينات العلمية والوجودية الذي هو نوره اولاً وربه ثانياً؛ وهو اصل جميع الاسماء والتعينات العلمية والوجودية ومنتهاها؛ كما قال تعالى: وان الى ربك المنتهى (٤٢-النجم) وقال تعالى: قل لو كان البحر مداداً لكلمات ربي ....الاية (٩، ١-الكهف) فان ربه هو التجلى الاول الذي هو مسمى (هو» وباطن الاسم «الله» ومنتهى جميع التعينات واليه يرجع الامر كله، وكلماته الاسماء الذاتية المسماة بمفاتيح الغيب وهو اصول الاسماء السبعة الائمة وحقيقة البحر الذي ينقد دون نفادها، وباطنه انما هو بحر التجلى الثاني المنتشأة منها الابحر السبعة؛ المنتشأة لانهار ٧ وجداول لاتتناهى، وهي كلماتها التي هي تعيناتها المتنازلة هذا كلامه.

٤/٢٣٠ ثم نقول: ثم الاسم «الرحمن» – اعنى صورة الوجود الالمى من حيث ظهوره لنفسه – ينبسط نوره، فان النورية حالة خاصة لازمة للوجود؛ على الممكنات المعلومة، أي

۱-المرتبة ــ ن ــ ع ــ ل ۲-بها ــ ن ــ ع ٣-واسم - ط ٤-حظا - ن - ع ٥-ولما من - ل ۲-واما محمد - ط ۷-لانهر - ط الماهيات المكنة؛ انبساطاً واقعاً في الخلاء، اذ لاملاء؛ بل لاموجود من المكنات قبل انبساطه، ويظهر تلك المكنات بانبساطه ويتعين هو ويتعدد بحسبها مع وحدته الحقيقية الذاتية، اذ ما بالذات لايزول، فالمتعدد في الحقيقة اعتباراته ونسبه التعينية ١، لذا قلنا بان التجلي الاحدى السارى ووجود الحق مع قبوله احكام المظاهر المتعينة ونعته ٢ بها؛ غير متعين في نفسه، اى متعين ومتعدد بنسبه لافي نفسه

كل نفس ليس الا تجل واحد يظهر له بحسب مراتب القوابل، واستعداداتها تعينات فيلحقه لذلك التعدد والنعوت الختلفة؛ لا ان الامر ؛ في نفسه متعدد أو وروده متجدد، فالتقدم والتأخر كالتعدد والتغير من احوال المكنات؛ وهذا التجلي الاحدى ليس غير النور الوجودي ولايصل من الحق الى المكنات قبل الوجود وبعده غير ذلك؛ وماسواه احكام المكنات، ولما لم يكن الوجود ذاتياً اسمى الحق التقلم المهنات العالم في بقائمه الى هذا الامداد الوجودي الاحدى دون فترة، اذ لو انقطع طرفة عير لفني العالم دفعة واحدة، لان الحكم العدمي لازم له والوجود عارض له في موجود تم كلامه العالم المهنات العدمي لازم له والوجود عارض له في موجود تم كلامه العالم الوجود عارض له في موجود العدمي العالم الوجود عارض له في موجود العدمي المؤلفة واحدة، المناه العدمي لازم له والوجود عارض له في موجود العدمي المؤلفة العدمي المؤلفة الوجود عارض المؤلفة واحدة المؤلفة والعدمي لازم له والوجود عارض له في موجود المؤلفة واحدة المؤلفة واحدة المؤلفة والعدمي المؤلفة والوجود عارض المؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والعدمي لازم له والوجود عارض له والوجود عارض المؤلفة والوجود عارض المؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والوجود عارض المؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والوجود عارض المؤلفة والمؤلفة والمؤل

والتجلى السارى والرق المنشور تسمى نفساً كما نطقت به النبوة، فقال عليه وآله السلام: انى والتجلى السارى والرق المنشور تسمى نفساً كما نطقت به النبوة، فقال عليه وآله السلام: انى لاجد نفس الرحن من قبل البين، اى التجلى الاحدى السارى الباق على احديته، فتلك التسمية للتفهيم تشبيها للمتوجه المتعين تعيناً كلياً به يخرجه عن لطافته ٧ من غيب الموية وكمال الاطلاق الى نقص التكاثف المعقول النزيه بالنفس الحاصل بحكم الطبيعة في نشآتنا واعتباراً به،اى قياساً عليه وهو المواء المنبسط الممتد المتكاثف من وجه بالتوجه الحسى والحركة الطبيعية؛ حتى لو اصابه اذى ٨ بردٍ يدركه حس البصر ٩.

٣٣٣/٤قال الشيخ الجندي ١٠: الحقيقة المطلقة التي هي حقيقة الحقائق الكبرى التي

۱-المتعينة - ن - ع ۲-تعينه - ل ۳-ص: ۱۳۷ ك-لان الامر - ل ٥-وجوده - ن - ع ١٣٧ ك-الله قتلك - ل ٧-اطلاقه - ن - ع ٨-ادنى - ن - ع ٩-يدركه البصر - ط ١٠-ص: ٦١

نظيرها النقطة في مطلق البياض اذا جاش بنفسها في نفسها، اى من حيث يطلب الامتداد ولاتساع والتنزل، فامتد ١ للتفصيل بحقيقة النفس، كان في مبدأ الامتداد وحدانيا جميا مشتملاً على حقيقتي الظاهرية والباطنية والفعل والانفعال؛ ولان القابل غير خارج عنه يتعطف ٢ الفيض النفسي على نفسه، فيحصل بالعروج والرجوع صورة الاحاطة بحقيقة فلك الاشارة، فالنصف الاعلى من هذا الفلك وفسره باحدية جمع النفس الرحماني والحقائق الوجوبية الربانية الفعلية ٣ عيط ٤ بعهاء الرب وفيه صورة ٥ الربوبية واشخاص الحقائق الالهية النورية الوجوبية؛ كما اشار اليه الرسول ٢ صلى الله عليه و آله عند سئوال ابي رزين العقيلي منه: ابن كان ربنا قبل ان يخلق الخلق؟ ...الحديث، والنصف الاسفل عاء الكون واسمه ٧ غاء – بالمعجمة – ومشتمل على الصور الكيانية وموجودات الحقيقة الامكانية ماين معنويتها ٨ الشأنية وعردانها العقلية والنفسية الروحانية وطبيعتها الجسانية وعنصرها ١ ولوحانية؛ ساويها وارضيها ١٠ ولوحانية بالمكية والجنية وغير ذلك من الصور المثالية المطلقة والخيالية المقيدة ١١ والصور الذهنية واللفظية والرقية، فافهم، هذا كلامه.

2/۲۳٤ ويعلم منه ان الحوية الكرى التي هي أول الاواثل كالنقطة والتعين الاول كالممزة والتعين الاول كالممزة والنفس الرحاني كالالف في انه اول الامتداد الاحدى وبنام الامتداد الاحدى بحصل مرتبة العاء الجمعي، لذا اشار بالفهم.

٤/٣٣٥ وانما عبر ١٢ الوجود المنبسط بالنفس.

الميزانية ١٣ المشار اليها بقوله تعالى: سنريهم اياتنا في النفس المختص بالطبيعة في نشآتنا الميزانية ١٣ المشار اليها بقوله تعالى: سنريهم اياتنا في الافاق وفي انفسهم (٥٣ - فصلت) اذ كما يدل النفس الرحماني الذي هو الوجود المنبسط على الاكوان على وجود موجده بكما لاته؛ كذلك النفس الانساني يدل على ١٤ على كون محله مظهر جعية تلك الكمالات

1-ai: ای من حیث .... الی هنا ساقط من شرح الجندی. 1-ai بنعطف «الجندی» – ل 1-ai العقلیة – ل 1-ai وفسر .... الی هنا ساقط من شرح الجندی 1-ai وفسر .... الی هنا ساقط من شرح الجندی 1-ai وفسر .... الی هنا ساقط من شرح الجندی» الثابتة – 1-ai و 1-ai

في الجملة كالحيوةومايتبعها؛ وان كان البعض مغلوب الاثر.

٢٣٧٧ واما ثانياً: فلان الصورة الوجودية العامة كما مر اول ١ صادر من الحق تعالى، لانها اول مايظهر حالة ٢ التكوين الذي هو الاجتماع الواقع بين الاسماء الذاتية والنكاح الاول بالتوجه الالهى الغيبي الحبي الارادى الذي كان ذلك الاجتاع والتوجه في اصل مرتبة حضرة احدية الجمع صدر، لان يكون مادة وافية وخزانة جامعة لمواد وجودات المكنات، اذ ٣ كان نسبة حضرة احدية الجمع اليه نسبة الذكورة الى الانوثة، فهي ١٠ كالظاهر بالتولد الاول عندنا من التوجه الباطني الغيبي والتحرك الموائي القلبي وهو البخار.

الحدية الخامة - لا احديثها - لا عبد الخورة الجامعة - لا احديثها - لا قال الشيخ قدس سره في الفكوك 1: الابجاد هو اول الفتح الظاهر واول مفاتيح الغيب الجمع الاحدى الذي هو البرزخ الجامع بن احكام الوجوب والامكان، اذ لايضاف الى الوحدة الذاتية والتجلى الوجودي الاطلاق اعتبار من الاعتبارات الثبوتية او السلبية؛ كالاقتضاء الابجادي او نفيه و كالأثرة لاك كل تأثير عموقوف على المناسبة ٦ ولاارتباط بن الاحدية الذاتية من حيث تجردها عن الاعتبارات وبين شئى اصلاً، فوضح ان مبدئية الحق الما يصح من حيث الواحدية التي تلى الاحدية، وهي مشرع الصفات والاسماء التي لما الكثرة النسبية اللاحقة التي هي احكام الوجوب الفاعلية واحكام الامكان القابلية.

4/۲۳۹ واعلم ان اول المفاتيح ٧ بعد الجمع الاحدى الاسماء الذاتية التى لا يعلمها الاهو ٨ ؛ وهى من اعظم اسرار الحق المحرم افشائها ٩ ؛ وامهات الاسماء الالوهية التى هى الحيوة والعلم والارادة والقدرة؛ كالظلالات والسدنة للاسماء الذاتية، وللاسماء الذاتية الغيب الحقيق وهى السارية بالذات، واما المفاتيح المختصة بالغيب الاضافي فهى التى كنى الحق عنها بالفيطر

۱۵ الصورة الوجودية - ش

<sup>\</sup>begin{aligned} \P-\text{Vision} & \P-\text{Visio

والفتق والفلق والزرع والخلق والجعل والاخراج، هذا كلامه وفروقها ١٠ يعرف في الفكوك.
٢٤٠ فان قلت: فكيف مثل الشيخ قدس سره الاسماء الذاتية فيا سبق بالحيوة من حيث هي والعلم من حيث هو وغيرهما وعرفها بماهو عام النسبة الى المتقابلات؛ وقد قبل انها من الاسرار الحرم افشائها؟

۱ ۱۶۲/۶ قلت: هي اسماء الذات وهذه الاسماء الذاتية، وان اطلق احداها ۱ على الاخرى بنوع اعتبار؛ اذ ۲ الاسرار حقائق المذكورات المتحدة في التعين الاول ولايعرفها الا الحمديون.

142/عواما ثالثاً: فلان الموجودات كلمات الحق لظهورها بالقول الالهى المعبر عنه بـ «كن» لكل مراد تكوينه، والقول الذي هو التكوين عين الاجتاع المخصوص الاسمائي كما مر، والاجتاع ليس امراً زائداً على الاسماء المحممعة فهو عين المكون - اسم مفعول - فالمكون عين كلمة المكون - اسم فاعل -.

٤/٢٤٣ فان قلت: فكلمته عينة فيكون الكون عين المكون؟

2/۲٤٤ قلت: كلمته عيد آذا تسبير المع كسائل الصفات، اما باعتبار امتيازها النسبي ونسبتها الى الحقيقة الكونية القابلة من حيث انها قابلة - فلا - لما سبق من قول الشيخ فى الورق السابق: ان الوجود ليس ذاتياً لسوى الحق، فعلم ان الوجود لسوى الحق ثابت؛ لكن نسى او ٣ اضاف، فكل وجود له بالحقيقة والذات ويكون لغيره بالنسب والإضافات.

ان اصل الكلمات الانسانية هو النفس السارى بحكم الطبيعة فشبه به، ولذلك كما تعددت الحروف العلمية والوجودية - اعنى الحقائق البسيطة - وكذا الكلمات العلمية والوجودية العروف العلمية والوجودية العسب فنون تقاطع النفس الرحماني واستقرار الوجود المنبسط في الحقائق المركبة - بحسب فنون تقاطع النفس الرحماني واستقرار الوجود المنبسط في مراتب المخارج التي هي الحقائق الكلية البسيطة اولاً وبحسب التركيب العلمي ثم الحسي

١٠- اى الفروق بين الاسماء المذكورة من الفطر والفتق والخلق .... الى آخره - ش
 ١- احداهما - ط - ل ٢ - و - ن - ع - او - ل ٣ - و ـ ل

اخراً في اصل الوجود بحسب مايليق به من الاستقرار المعلوم بالكشف المشار اليه بقوله تعالى: فستقر ومستودع (٩٨-الانعام) كذلك تعددت الحروف والكلمات اللفظية فينا حساً وذهنا من جهة كوننا مخلوقين على الصورة الالحية، وذلك معلوم لاهل الكشف والحجاب، ولذلك ايضاً كما اشتمل النفس الانساني على الحروف والكلمات والايات والسور والقرآن والفرقان، كذلك اشتمل النفس الرحاني في الموجودات على الحروف والكلمات والايات الدالة على كالات موجدها واحواله عندهم واحوالم عنده وفيا بينهم والسور التي هي طائفة من تلك الايات والقرآن الذي هو مجموعها مجملاً والفرقان مفصلاً، فافهم.

عددا (٢٤٦-الجن) فإن التبخل الجندى 1: فعلم إن الله احاط بكل شئ علما، واحصى كل شئ عددا (٢٨-الجن) فإن التبخل الحبي الالمي في بدء التبخلي الايجادى خرج من باطن قلب التعين ٢ الاول ودرج في الالف النفسي ومز على حضرة احدية الجمع - يعنى جهة واحديته - في ٣ العلم الذاتي على جميع حقائق الشئون الذاتية والحقائق الفعلية الالحية الى أن بلغ ٤ غاية حضرة الامكان؛ فلم يجد عل تعين التجلى عاماً فرجع قهقرى الى باطن القلب فتم دورة التجلى فتنفس بالف النفس المحيط من كاحاطة التجلى الحي

2/۲۶۷ فلها كان ماكان وبان ما بان بسر هذا الشأن عاد الامر دورياً - كها كان - فما في الوجود الا الله العظيم الشأن، كل من عليها فان ويبق وجه ربك ذو الجلال والاكرام (٢٦ و ٢٧-الرحن) تم كلامه.

٤/٢٤٨ وقيل: انما سمى الوجود المتنفس نفساً لان تعينه بنفس المتعين عن مضيق الاطلاق والاستهلاك في الاحدية.

12/719 منقول: فالحاصل النافس المذكور الرحاني الذي هو التجلي الساري بالنسبة الى النشأة الوجودية كلياتها وجزئياتها التي هي كلمات نفس الرب سبحانه وحروفه بخار عام لاعتباره به، هو نتيجة الاجتماع العام بين الاسماء الذاتية الواقعة في مرتبة الوحدة بالتوجه الالهي الغيبي، لانه قبل وجود المظاهر الحبي، لان اسم الميل بالنسبية الى الحقيقة

۱ - ص: ۷۰ ۲ - المتعين - ط ۳ - من: يعني .... الى هنا ساقط من الجندى ٤ - يبلغ «الجندى»

الجامعة محبة الارادى، لانه بالنسبة الى احدى حقائقها الطالبة اولاً للظهور ارادة ويسمى هذا الاجتاع الواقع بين الاسماء الذاتية لتوليد الصور الوجودية العامة السارية النكاح الاول، اذ لا اجتاع قبله – وان لم يعده الشيخ قدس سره فى بعض الاحيان من مراتب النكاح، لكونه غيبياً ١ غير مثمر وجوداً عينياً ويسمى ايضاً منزل التدلى، لانه محل ابتداء التنزل ٢ لكونه غيبياً ١ غير مثمر وجوداً عينياً ويسمى ايضاً منزل التدلى، لانه محل ابتداء التنزل ٢ بالصدور الاول ومرتبة العماء لكونه مادة تعينات الحقائق وحضرة نفوذ الاقدار ٣، لانه مبدع ٤ كل اجتاع واصدار ومتوزع وجودات الاثار ودقائق الاقدار.

٤/٢٥٠ فان قلت: كيف سمى الوجود العام والتجلى السارى بالمرتبة؛ والتجلى صاحب المرتبة لاعينها كها مر مراراً؟

الظاهر وتعينه الا المنابع على المنابع المنابع المنابع المناهر وتعينه الا النسبة ٧ ، والكل اعتبارات لنفس ٨ واحدة، فيصدق على ذلك التجلى الوجودى الذى وجوده ذاتى ان يسمى باعتبار ذاته وجودة أوباعتبار ذاته ومرتبته البرزخية الجامعة «الله» وباعتبار ظهوره لنفسه وكليته ((رحماناً)) وباعتبار انبساطه نفساً وباعتبار ماديته الشاملة مرتبة العاء

۱۰ فاله وجود بدون المتعنى؛ وهو النفس الرحماني الله المتعنى عند المتعنى ۱۰ فاله وجود بدون المتعنى؛ وهو النفس الرحماني الذي هو مادة لصور الموجودات الكونية، كما ان نفس الانسان ينبعث من القلب وله تعين في القلب غير متميز عن المتعين، فللالف الذي هو الواحد او النفس الانساني او النفس الرحماني او الوجود السارى ثلاث مراتب:

اعيانها ولا يتميز، وهو اعتبار النفس الانساني في غيب قلبه؛ والنفس الرحماني في غيب عين التعين العين الاول وهو مقام كان الله ولاستملاك الكثرة الاسمائية في الاخدية الذاتية؛ وبه يندرج الالف في النقطة اندراج سائر الحروف في الالف.

۱-عقلیا - ن - ع ۲-النزول - ن - ع ۳-الاقتدار - ن - ع - ل ٤-مبدأ - ط - ن - ع - ل ۵-تمیز - ن - ع ۲-فرق حینئذ - ن - ع ۷-بالنسب - ل ۸-لذات - ن - ع - ل ۹-ص: ۳۶ ۱۰- فی المتعین بذلك التعین وفیه «الجندی» ٤/٢٥٤ وثانيتها اعتبار امتداد النفس الى اعيان الحروف بالايجاد حال تعيناتها في الارجها ورجوعها الى الباطن في مراجع معارجها؛ وبه تحقق وجود عين الالف من حيث المتداده اما عارجاً من اسفل سافلين الى اعلى علين؛ فهو اخت الفتحة؛ فالفتح معها؛ واما هابطا فهو اخت الكسرة؛ واما جامعاً بين النزول والعروج وهو اخت الضمة فالالف والواو والياء صور الالف الذاتي الوجودي النفسي في مراتبها؛ وفي التحقيق لا مخرج لهذه الحروف، وهذا الاعتبار واحدية الواحد كما قال تعالى: والمكم اله واحد (١٦٣ - البقرة) وبه يكون الواحد مبدءً للعدد؛ ولايتنزه عن الكثرة النسبية ويستلزم الرب المربوب والاله المألوه؛ وينشئي الواحد من نسب ذاته تعينات تجلياته، فهذه المرتبة سابقة على مرتبة التعبن العددي مسبوق بالاطلاق الذاتي الاحدى وهو اعتبار الالوهية.

المان الاحاد وتسمينها ٢ باسماء لاتحسى؛ وهي الضام مراتب تعينات التجلى النفس الرحماني العيان الاحاد وتسمينها ٢ باسماء لاتحسى؛ وهي الضام مراتب تعينات التجلى النفس الرحماني الالمى الوجودى والفيض الذاتي الجودى المتبعث من عيب باطن القلب الذي هو التعين الاول الى حضرة احدية جمع الجمع على ظاهرية المرابع الظاهر المشهود المعهود؛ فما ثمة الاهو الاول الاحد والاخر الابد والظاهر بالعدد والباطن عما تعدد؛ والجامع بين ما تأحد وتوحد وتجدد وتحدد وتقيد وتعدد؛ فالوجود الواحد الحق يظهر باوصاف المحدثات المتجددة؛ اذ في كل ماهية ماهية بحسبها لابحسبه، وخارج عنها في حقيقته المطلقة كاللون في انواعها - مع اطلاقه في عينه لافي اينه - فافهم، هذا كلامه

٤/٢٥٦ والمفهوم منه: ان النفس الرحماني مطلق الوجود من حيث هو متعين بتعين ماكان؛ فكان مادة جيع التعينات وهي العاء

العبارات الختلفة بحسب الاعتبارات، فلاتنهم في عدم التوفيق الا فهمك

السارى - ليس مما يدرك ظاهراً بصورة مشخصة للطفه الالهى وكليته وعمومه الجمعى السارى - ليس مما يدرك ظاهراً بصورة مشخصة للطفه الالهى وكليته وعمومه الجمعى الاحدى؛ مع انه سار بالحقيقة في كل ما يوجد، كما قال تعالى: الا يعلم من خلق وهو اللطيف -لسريانه فيما خلق دون حلول ومزج وانقسام - الخبير (١٤ -الملك) بكيفية السريان وحكمه الحاصل بالسريان واثاره، فانه وان لم يتعين له صورة تدرك في الظاهر فانه لايشك في اثره، لما مز أن نسبة ١ الربية خفية الصورة ظاهرة الحكم؛ ولابد للرب من المربوب وقد يتحقق فيه من يعرفه من اهل الشهود؛ فهو كالهواء عندنا في أنه لا يبصر صورته ويحس اثره، ولله المثل الاعلى وهو العزيز الحكم (٠٠-النحل)

٤/٢٥٩ فان قلت: هل يعهد في النشأة الانسانية الجامعة نظيره بما لاترى صورته وتدرك اثاره قطعاً؟

السمى المناز المست ذلك فعامل السخة وجودك واعتبر هذا البخار المسمى بالنفس الرحانى بالبخار الحاصل في المناز الحاصل في المناز الحاصل في المناز الحاصل في المناز المامي بالروح الحيواني عند الاطباء وحامل ومظهر له عند المحققين، فانه لايرى مع ان له اثاراً عديدة وافعالاً بديعة.

4 / ۲۲۱ منها انه يرتقى ؛ الى تجويف الدماغ معموراً ٥ به ومنبعاً خواص قواه النفسية ٦ من الحس بانواعه العشرة والحركة باقسامها هاداهت الحيوة باقية لصاحبه ٧.

۱۹۲۲ و منها حيلولته في تجويف الرأس اذا امتيلاً بطونه منه و غيلب النوم بين الالتفات النفساني الى عالم النفوس و الروحاني الى عالم الارواح؛ و بين العالم الظاهر حيث لايشغله الحواس الظاهرة عن الالتفاتين لانسدادها بذلك الامتلاء، فينفتح في مستقر القوى الدماغية باب الصور الخيالية بتصويره ^القوة المصورة لخزونات الروح الحسى ٩ في الخيال

۱-النسبة-ل ۲-فتأمل ف-ن-ع-ل ۳-طرق-ل ۱-انبر تق-ل ۱-الدماغ فلايز الى الدماغ معموراً-ل ۱-النسبة-ل ۲-الدماغ معموراً-ل ۲-النفسانية-ن-ع-ل ۷-لصاحبها-ط۸-بتصوير-ط-ل ۹-لخزونات الحواس الظاهر الروح الحسى-ل

<sup>\*</sup>١-صفة البخار-ق

وعزونات الروح العقلى في الروح الفكرى بصور ١٥ تناسب وتحاكى ما انتقش في ذات النفس بواسطة الروحين المذكورين ٢٠ مما اكتسبه بالمقابلة بالعالم الاعلى تارة؛ لارتفاع المانع وهو الاشتغال الحسى - كما في المنام الصادق - وبالعالم الاسفل اخرى - كما في المنام الصادق - وبالعالم الاسفل اخرى - كما في المنام المحموع اخرى فيتركب منها.

2/۲۹۳ كل ذلك في المنام مرة - كما قلناه - وباليقظة اخرى - كما في الالمامات والوساوس - مع ان الحضرات الخمس الثابتة الواقعة في نفس الامر من التعينات المعنوية او الروحانية او المثالية المطلقة او المقيدة الصحيحة او الحسية لاتتغير؛ وكيف يتغير الحضرات و الحال انها منها يستنزع المواد العلمية؛ كما سيظهر ان عالم المعانى واللوح المحفوظ وعالم المثال، منها ينكشف الحقائق لاهل الكشف ومنها ترد الكتب الالمية.

2/774 ومنها يستنزع ٢ الخمائر الكونية إفان خائر المولدات الاجسام البسيطة وخائرها الصور المثالية او الروحانية وخائرها الصور المعترية - كما سيتضح لك في اصل النكاحات - ثم اليها يستند البراهين الشهودية بالكشف والأضام والنظرية بالعقل فيا يبلغ طور الافهام.

والذهنية اخرى وكل منها ٣بالالات الخصوصة تارة وبغيرها اخرى، وذلك بالانتقال فيا تصرف فيه قوة المفكرة ٤ من النقوش الذهنية الدماغية المعمورة بذلك البخار الى الصور الحسية ٥ الحققة او المفروضة؛ على ان تلك التركيبات الغير المتناهية الاشخاص ترجع الى قواعد كلية محصورة ضبطها اهل كل صناعة، فهى لكليتها لاترى وترى اثارها الجزئية، فكذا ما نحن فيه من امتلاء الخلأ المتوهم - لا الحقق - اذ لا تعطيل فى الوجود واجزاء العالم مفروغ عنها، وذلك الامتلاء بالنفس الرحماني الكلى الذي لغاية لطافته لاترى، ومن الامثلة ظهور تعين وجود المكونات بالقول الرباني الذي هو التوجه الايجادي النسي الذي هو عين نسبة الاجتاع - مع انه هو المكون كما مر-.

٩٠-متعلق بالتصوير - ش ٢٠- اى الحسى والعقلى - ش
 ١ و ٢ - يشرع - ط ٣ - منها - ل ٤ - القوة الفكرية - ل ٥ - الصورة الجسمية - ل

٢٦٦/٤ ومنها تعين كل شخص من اجتاع الحقائق الكلية التي هي النسب العلمية والاجتاع ايضاً نسبة.

٤/٣٦٧ ومنها تعين كل جسم من اجتاع الهيولي والصورة الغير المرئيتين. فتدبر.

٤/٢٦٨ منها عموم سرّ هذا الحكم وحيطته جميع الكون وخاصة في نسخة نشأتك الجامعة التي هي الانموذج الاتم والمثال الشامل الاعم.

1779 في المحت المحت المحت المحت الوجود الالمي من حيث ظهوره لنفسه مسمى الرحن؛ وان مسمى الرحن باعتبار انبساطه يسمى نفساً؛ وان النفس بخار عام هو نتيجة الاجتاع العام بين الاسماء الذاتية الاصلية والاجتاع العام الجامع للغيب والشهادة، ونسبتى الظهور والبطون ليس الا في حضرة احدية الجمع والوجود التي لها وجهان: وجه غيبها واحدية ١ شأنها سلب الاعتبارات، ووجه شهادتها وواحدية ٢ شأنها ثبوت الاعتبارات.

٤/٢٧٠ ثم للاحدية ايضاً جهنان فبجهة نسبة اطلاق الغيب ليس فيها كثرة
 لاحقيقية ولا نسبية - وبجهة نسبة الواحدية لها مع الوحدة الحقيقية كثرة نسبية حاصلة
 من سريان الواحدية فيها.

2/۲۷۱ وللواحدية ايضاً جهتان: فبجهة نسبة الاحدية مع كثرتها النسبية لها وحدة حقيقية سارية من الاحدية، وبجهة نسبة الكثرة مع وحدتها النسبية لها كثرة حقيقة حاصلة في نفس نسبتها الى الكثرة مع وحدة اصلها.

٤/٢٧٢ ظهر من هذه الاعتبارات ان النفس الرحاني من حيث الصورة ١٣ لوجودية في الله الامتداد والانبساط اول مولود ظهر من اجتماع الاسماء الذاتية - كما ذكر - من حضرة باطن النفس وروحه؛ وهو حضرة احدية الجمع والوجود الشاملة للصور المعنوية والوجودية وللظهور ٤ والبطون، لان المطلق روح المقيد.

٤/٢٧٣ ثقول: من اطلع على هذه الحضرة الجامعة بالكشف الواصل الى درجة الكمال في التعين الثاني او الى رتبة الاكملية في التعين الاول؛ علم المفردات الاصلية

۱-غيبها احديث ط-ل ۲-شهادتها واحدية -ط-ل ۳-انه الصورة -ل ۶-ای الشاملة للصور .... وللظهور و ....-م-المعنوية وللظهور -ط ۵-علی-ل والحقائق الالهية المطلقة البسيطة الأول التي هي المادة الاولى لتركيب جميع المقدمات المنتجة صور ١ الكون بحسب مراتبه الاربع او الخمس - كما سيجئي تعدادها - وهي الاسماء الذاتية التي اذا اعتبرت على ٢ احديثها في التعين الاول لاينكشف الالاهل الاكملية الاحدية ٣، واذا اعتبرت في التعين الشاني تكون عبارة عن امهات اسماء الالوهية وهي الاربعة الأول من الحيوة والعلم والارادة والقدرة

الذاتية، بعنى ان حقائقها من حيث هي عين الذات؛ والمنتجة احكام هذه الاسماء الاربعة؛ الذاتية، بعنى ان حقائقها من حيث هي عين الذات؛ والمنتج تركيب احكامها ونسبتها، ولكل تركيب منتج حدود اربعة يتكرر احدها، اي يتردد بين المقدمتين، فبق حدودها ثلاثة بالصورة واربعة بالمعنى، وبذلك تحصل الفردية الصورية التي هي شرط في كل انتاج، لان كل نتيجة تحصل من ظاهر ومظهر ورابطة؛ وان كان للرابطة نسبة خفية الى الطرفين، فالحد الاوسط فيا نحن فيه النسبة الحامعة بين الحقائق الالمبة الفاعلة والكونية القابلة – اعنى سرّ احدية الجمع – لكن من حيث سرياتها بالتوجه الارادي في باقي الاسماء الكلية الاصلية المذكورة – اعنى الأرادة الصابخة بحيث الشلاثة الباقية – والتكرار المشروط في الانتاج هو الترداد النكاحي المنبه عليه، اي السريان الاجتاعي مع كل واحد من الثلاثة؛ وبالترداد يتثلث صورة المربع معنى، لان الترداد هو سريان احدها في الثلاثة الاخر و خفائه فيها ليصح ٧ حصول النتيجة بخفاء السرّ الجمعي الناكح الجامع؛ وان كان بنسبة الارادة، فانه لا اثر لظاهر ٨ من حيث صورته؛ بل من حيث غيبه ٩ ومعناه بسريان سرّ الجمع الاحدي.

2/۲۷۵ ولابد لتوضيح هذا المقام من تكرار نقل ماذكر الشيخ قدس سره في التفسير بعض الانتخاب ١٠ وهو: ان الحق سبحانه نظر بعلمه الذي هو نوره في غيب ذاته في الكمال الذاتي المطلق، فشاهد به كمالاً اخر مستجناً في غيب هويته - وهو كمال الجلاء والاستجلاء - واذا رقيقة بين الكمالين متصلة - اتصال تعشق تام - فاستتبعت ١١ تلك

۱-صورة-ل ۲-مع-ل ۳-الاحدية-ط-ن-ع ٤-هذه الاربعة-ط ٥-الشرط-ن-ع ۲-المشترط-ل ۷-ليتضح-ط۸-للظاهر-ط ۹-عينه-ل۱۱-ص:۲۲۸ ۱۱-فاستبعت-ن-ع

النظرة المقدسة عن احكام الحدوث انبعاث تجل غيبي اخر ١ منصبغ بصفة ٢ حبية متعلقة بما شاهده العلم لطلب ٣ ظهوره.

البصرية والعقلية - مظهرين لها فعلم ان حصول المطلوب يتوقف على تركيب مقدمتين اذ البصرية والعقلية - مظهرين لها فعلم ان حصول المطلوب يتوقف على تركيب مقدمتين اذ الواحد لا ينتج ولا يظهر عنه كثرة، والمطلوب - اعنى كال الجلاء والاستجلاء - لا يظهر بدون الكثرة ولم يتعين من مطلق التجلى الذاتى الغيبي حينئذ الا مقدمة واحدة هى التجلى بالباعث الحبي؛ فلم ينفذ ١ الحكم بسلطنة الوحدة والغنى حينئذ ١ ، فلم ينفذ ١ اتصال احكام التجليات دون امر اخر يكون مظهراً لحكم المسمى فعلاً، فعاد حكم التجلى يطلب مستقره من الغيب المطلق، فانه يشبه التجلى الاحدى عند انقضاء حكمه المظهرى لعدم مناسبة الكثرة.

حواه الغيب من الحقائق الاسمائية والكونية، فانتشت منها البواعث العشقية تطلب من الحق حواه الغيب من الحقائق الاسمائية والكونية، فانتشت منها البواعث العشقية تطلب من الحق بحكم ماسرى فيها ظهور اعيانها ومافيه كإلماء فصار ذلك مفتاح سائر الحركات الدورية الاحاطية الخرجة مافي قوة الامكان والغيب إلى الفيل من اعيان الكائنات، وكانت النسبة الجودية من جلة تلك الحقائق المستهلكة تحت قهر الاحدية، فانبعث لسان مرتبنها بجب ١١ ظهور عينها وكها لطلب ٢١ اسعاف السائلين، فحصلت المقدمتان: احداهما الطلب الالحي الذي تضمنه التجلي الحبي بصفة الفعل، والاخرى الطلب الاستعدادي الكوني بصفة القبول؛ فتعينت النسبة المسهاة عندنا قدرة تطلب متعلقاً تعينه الارادة ١٣ فتمت الاركان، لان التجلي الذاتي الذي اوجب للعلم شهود كهال الجلاء والاستجلاء هو تجلي الموية منصبغاً بحكم نسبة الحيوة ١٤ ؛ المظهر عين النور الوجودي الغبي.

٤/٢٧٨ ثم اظهر التجلي الحبي المنبعث عنه بالعلم نسبة الارادة التي هي عنوان السر

۱- تجل اخر - ط ۲ - بصبخة «التفسير» - ل ۳ - يطلب «التفسير» ٤ - العلم - ل ٥ - حالتنظ «التفسير» ٢ - الباعث - ل ٧ - فلم ينفد - ط - فلم يتعد - ل ٢ - الباعث - ل ٧ - فلم ينفد - ط - فلم يتعد - ل ١٠ - صناب ١٠ - على بنفد - ط - ن - ع - التفسير» ١٠ - صناب «التفسير» ١٠ - على الارادة «التفسير» ١٠ - الجود - ن - ع التفسير» ١٠ - على الارادة «التفسير» ١٠ - الجود - ن - ع

الحي، ثم تعينت القدرة بحالها المذكورة فتمت اصول ظهور النتيجة وهى ١ المقدمتان؛ كل مقدمة مركبة من مفردين؛ فصارت اربعة؛ وتردد الواحد منها وهو سرّ احدية الجمع من حيث نسبة الارادة الصابغة بحكمها الشلاثة الباقية حين خفائها في الشلاثة لحصول الاثر وكاله؛ فحصلت الفردية.

بعية التناف الحركة الغيبية التي هي الترداد سرّ النكاح فتبعتها ٢ النتيجة - تبعية استلزام لاتبعية ظهور ٣ - وبق تعيين المرتبة التي هي عل نفوذ الاقتدار بالحركة الحبية ليظهر عين المراد بحسب احكام الاصول المذكورة التي هي الاسماء الذاتية اللازمة حضرة الوحدانية الغيبية حاملاً خواصها ومظهراً اسرارها، وماعدا هذه الاسماء من الاسماء فهي التالية لها ان كانت كلية؛ والا فهي الاسماء التفصيلية المتعلقة بعالم التدوين والتسطير والمتعينة فيه.

بقايا خفايا الاسرار المحتاجة الى الايضاح مالايكشف الا بتوفيق الحق سبحانه لمن ساعدته بقايا خفايا الاسرار المحتاجة الى الايضاح مالايكشف الا بتوفيق الحق سبحانه لمن ساعدته عناية الفتاح، فالذى ادركه مبلغ علمى وطوق فهمى ان التجلى الحي لانبعاثه من التجلى الذاتى الكمالى الموجب للعلم بشهود كمال الحلاء والاستجلاء؛ انصبغ بحكم الحيوة فكان حياً، اى دراكاً فعالاً، لانه معنى الحى – اى نوراً – شأنه ان يظهر عين النور الوجودى وهو الحي القيوم؛ وبحكم العلم فكان عالماً ٤؛ وتضمن بسبب اقتضائها طلباً للمفعول المعلوم؛ لكن طلبه مقدمة واحدة؛ اذ لاغير بعد؛ فحين انتشت بطلبه ذلك ودورته على الحقائق البواعث العشقية من القوابل الكونية وجد مطلوباً يطلبه ١٥ ويتعين متعلقاً له؛ فتعين حين الطلب الكوني نسبة الارادة لتعين المراد

۱۸۶۱ ثم نسبة القدرة بحسبها بنام المايتوقف عليه وهو الثلاثة السابقة، فتعين الظهور المطلوب لتعين مقدمتيه المركبة كل منها من المفردين، كل هذا للظهور الوجودي العينى، وسرى هذا السر الى البرهان اللمي للظهور العلمي كأن يقال: التجلى الحدي

\* 1 - وطلب من الحق بحكم ماسري فيه من اثر التجلي الحيي ظهور عينه ومافيه كماله «الحاشية»

۱-وهما «التفسير» ۲-فيتبعها -ل ۳-تبعية استلزام وظهور -ل ٤-حياً عالماً -ط ٥-للمعقول -ل ٢-بواعث -ن -ع ٧-لقام -ل النظمور -ل -ن -ع ٩-كان التجلى -ل

حى عالم يطلب الظهور؛ وكل ماهو كذلك يظهر اذا تعين القابل؛ الطالب بلسان استعداده لظهوره؛ وقد تعين؛ وهو سرّ كل انتاج بحسب الوجود والعلم، فالطلب ١٠ لتردده بين التجلى الفاعلى الذي بمثابة الاصغر وتعين القابل الذي بمثابة الاكبر؛ بمنزلة الاوسط ١ المشترك، هذا هو الاصل المعبر عنه بالبرهان اللمي لكون الطلب الالى ٢ مقدماً على الطلب الكوني ومقتضياً له، كما تحقق في قول الشيخ قدس سره واليه الاشارة بقول الصديقة الصغرى بعد ذكرها الحب الذاتي والصفاتي:

فلا الحمد في ذا ولاذاك لي ولكن لك الحمدق ذا وذاكا

العبد وقرب الفرائض، ولك ان تعكس اعتبار المفرائض، ولك ان تعكس اعتبار الصغرى والكبرى بجعل ٣: كل ماهية كونية قابلة تاماً لاستعداد ؛ طالبة للظهور بمن طلبه من الحق الحي العالم الجواد بالذات، وكل ما كان كذلك يظهر لتعين ارادته وقدرته سبحانه، فهذا يناسب برهان الان ومر آنية الوجود لا حوال الخلق وقرب النوافل.

٤/٢٨٣ هذا ما عندي فيه، والله أعلم عراده ومراد الكمل، والعقيدة معقودة بذلك لابما ف فهمي.

## الاصل الثامن فى مراتب النكاح

٤/٢٨٤ ولبيانها اصول ذكرها الشيخ قدس سره في التفسير وشرح الحديث؛ نكرر نقل اكثرها لاستدعاء المقام.

١٤/٢٨٥ الاصل الاول: ان توجه الحق للايجاد ليس من احدية ذاته، اذ لا ارتباط له بشئ؛ بل من حكم العلم الذاتي الازلى لحيطة تعلقه بذات الحق واسمائه وصفاته ومعلوماته. ١٤/٢٨٦ الاصل الثاني: اسباب الايجاد بموجب حكم العلم هي الاسماء الذاتية المعبر عنها

٩ - هو مبتداء خبره: عنزلة الاوسط المشترك - ش

۱ - الاكبر وتعين نسبة الارادة التي بمنزلة الاوسط - ل - ن - ع ۲ - الالمي - ن - ع ۳ - نحو - ط - ل ٤ - ثامة للاستعداد - ل بمفاتيح الغيب، فانها الفاتحة لغيب الذات وغيب المعلومات؛ وامهات صفات الالوهية المساة بالحيوة والارادة ١ والقدرة كالظلالات لمفاتيح الغيب، كما ان الالوهة ٢ كالظل ٣ للذات.

الخيثيات المعبر عنها بالمفاتيح المذكورة ومتعلقاتها من امهات حقائق العالم المعينة لامهات الحيثيات المعبر عنها بالمفاتيح المذكورة ومتعلقاتها من امهات حقائق العالم المعينة لامهات صفات الالوهية متعددة ٤، وهذه المفاتيح وان جمعنها واحدة متفاوتة الدرجات؛ وهذا التفاوت وان لم يكشفه الا الكل؛ فانه متعقل ٦ في صفات الالوهية التي هي في مرتبة الظلية لاسماء الذات؛ كشرف العلم على القدرة بالتقدم ومزيد الحيطة؛ فوجب تفاوت توجهانها واثارها.

١٤/٢٨٨ الاصل الرابع: انه لا يظهر من الغيب الى الشهادة امر ما من الحقائق الاسمائية والاعيان الكونية الابنسبة الاجتاع التابع لحكم حضرة الجمع المختص بالحد الفاصل.

٤/٢٨٩ الاصل الخامس: حكم حضرة الجبع سائر ٧ الاحدية من الغيب ^ في الاشياء كلها - معقولها ومحسوسها - .

الطلب والقبول الاستعدادي الكوني ثانياً؛ وخصوصاً بين الارادة الذاتية الكلية اولاً؛ ثم الطلب والقبول الاستعدادي الكوني ثانياً؛ وخصوصاً بين نسب تلك الارادة الالهية وعين عن الاعيان الممكنة الكامنة قبل ظهور حكم الجمع والظاهرة بعده؛ والمتعين والمراد من حيث بعض المراتب بكل اجتاع هو ماحدث ظهوره في الوجود الخارجي من الجزئيات والتشكلات وانما قلنا من حيث بعض المراتب اياءً الى انه ليس الغاية القصوى التي هي متعلق الارادة، بل انما اومأت بذلك الى سرّ التسوية الالهية الساري ١ الحكم في كل صورة او مرتبط ١٠ به الصورة ليحصل ١١ الاستعداد الجزئي بالتسوية المعبر عنها بالاستقرار الخاصل للجملة من حيث الكيفية المراجية عقيب الحركات في مراتب النكاحات الثلاثة والحركات للجملة من حيث الكيفية المراجية الما معنوية او روحانية او صورية بسيطة او الشلائة، وتلك الكيفية المراجية اما معنوية او روحانية او صورية بسيطة او

۱-والعلم والارادة -ل ۲-الالوهية -ل ۳-ظل-ط ٤-تعدده -ط-ل ٥-هذه -ل ٦-من: المفاتيح ...الى هناساقط من -ط ۷-سارى -ن -ع-سار بالاحدية -ل ٨- حضرة الجمع الاحدية سائر من الغيب -ط ٩-السارية -ط ١٠-او كل مرتبط -ن -ع ١١-لتحصيل -ل

مركبة ثم ان كانت المادة انسانية استعدت لقبول النفخ الالمي ولسرّ قوله تعالى: ثم انشأناه خلقاً اخر (١٤-المؤمنون)

الذاتى الدور في البلد وحكم الاجتاع الخاصل ١ للاسماء بالتوجه الالحى الذاتى الابراز الكون؛ وهو سبب التصنيف والتأليف الالحى بالتركيب والجمع والاستحالة التى هي سريان احكام اجزاء المركب بعضها في بعض، ولافرق بين هذه المفهومات الثلاثة الافي مراتب ١٠ الصور؛ فحكم الاجتاع فحسب؛ كما بين الاشخاص في نحو العسكر والصف وبين الدور في البلد وحكم الاجتاع والتركيب معاً - كالخشب ٢ واللبن للبيت المبنى - وحكم الاجتاع والتركيب والاستحالة - كما للاسطقسات المنفعل بعضها عن بعض - بحيث يستقر للجملة كيفية متشابهة هي كمال تلك الحركات الفعلية والانفعائية وهي المزاج المعد للصورة ١ النوعية.

الاوجود بحركة على الثامن: ان كل اثر وحداني واصل من حضرة الجمع والوجود بحركة غيبية سار باحدية الجمع، فانه يوجيد للحقائق الظاهر تخصصها بالتوجه الارادي اجتاعاً عالم يكن قبل، فكل اجتاع على هذا الوجه اتركيب - لا كل اجتاع - فان اجتاع الاسماء لايوجب تركيباً الا اذا كانت المرتبة التي يقع فيها الاجتاع بين المعاني تقتضي ه بذلك، لان كل ولد بين المعاني يتبع المحل في الصورة

٢٩٣٧ فنقول: مراتب النكاح اربع، يعنى الامراتبه الكلية منحصرة في اربع لاخامس لما الا ما يحتص بالانسان؛ وهو نوع من نكاح يولد الاجسام المركبة، اما جزئياتها فلانهاية لها، لما مرّ ال جزئيات التركيب غير متناهية، ولما قال الشيخ قدس سره في شرح الحديث: الله الحق تعالى ربط العوالم ٦ والموجودات بعضها ببعض واودع في الجميع صفة التأثير والتأثر، فليس في الوجود ما يوصف بالتأثير دون التأثر الا الحق سبحانه في مرتبة عزه وغناه ٧.

٤/٢٩٤ فالنكاح الاول: اجتاع الاسماء الأول التي هي مفاتيح غيب الهوية والحضرة

# ١ – لا في مراثب الارواح والمعاني – ش

۱-الحاصلة - ل ۲-والتركيب كما للخشب - ل ۳-للصور - ط ٤-التوجيه ـ ط ٥-يفضي - ل ۲-العالم - ل ۷-ص: ۱۳۰ الكونية بالتوجه الذاتي الالهي من حيثها لجمع الاسماء الاصلية نسب الظهور والبطون والوجوب والامكان، والنتيجة فيه مطلق الصور الوجودية كما قال الشيخ قدس سره: ان مسمى الرحمن وهو البخار العام والوجود العام، والنفس الرحماني اول مولود ظهر عن الاجتاع الاسمائي الاصلي من حضرة باطن النفس وروحه؛ ولم يذكر في التفسير هذا الاجتاع في مراتب النكاح.

1947ء فقال في الحواشى: انما لم اذكره؛ بلذكرت ان النكاحات ثلاثة، لان هذا الاجتاع تركيب غيبي بحركة غيبية معنوية، فادخالها في اقسام التركيب اغير لايق.

1947ء وقال قدس سره في شرح الحديث: نتيجة اول الهيئات الاجتاعية المتحصلة من توجهات مفاتيح الغيب الذاتي واحكام امهات صفات الالوهية واصول الحقائق المتعبنة ٢ ازلاً في علم الحق التابعة لتوجه الحق الذاتي في مرتبة الغيب الاضافي هو عالم المعانى باعتبار تعقل غير الحق لها، لانها بارزة عن البطون الى الظهور بالنسبة اليها والى كل متعقل لها غير الحق، والا فهى لم تزل بالنسبة الى الحق مشهودة له ٣، هذا كلامه و حصل منه فائدتان دقيقتان:

٤/٢٩٧ الاولى: معرفة ان المراد بالصورة الوجودية المساة بالاسماء المذكورة باعتبارات هي الصورة التي حقيقتها عالم المعاني - كما سلف في تحقيق الفرغاني -

٤/٢٩٨ الثانية: ان عده نتيجة انما هو باعتبار تعقل غير الحق وبه يتصف بالظهور ويسمى بالصورة الوجودية وبه يصدق على تركيبه اجتاع لم يكن قبل، فعد في مراتب النكاحات على ما اعتبره في التفسير.

الارواح؛ وان عده فى التفسير اولاً حيث ؛ قال في شرح الحديث، ثم ظهر عن الحق من المعانى لتوليد الارواح؛ وان عده فى التفسير اولاً حيث ؛ قال في شرح الحديث، ثم ظهر عن الحق من اهيئات الجتاعية متحصلة من اجتاع عدة معان وجلة من احكام الوجوب والامكان من حيثية الاصول المذكورة فى المرتبة الروحية عالم الارواح - متفاوتة الدرجات - فانها صور هيئات اجتاعية متحصلة من اجتاع عدة معان هى الاسماء والحقائق، فيعبر عن حيثيات

۱-التراكيب-ل ۲-واصول حقائق العالم المتعينة -ل-المعينة «شرح الاربعين» ۴-ص: ١٣٢ ٤-اولاً لما مرحيث-ل ٥-في -ل ٦-هيئة -ن-ع

التأثيرات الالهية باحكام الوجوب؛ كما يعبر عن التأثيرات المتعقلة ١ فى القوابل باحكام الامكان، فكل اثر نتيجة هيئة اجتاعية معنوية واقعة بين مفاتيح الغيب ومايليها من الاحكام الوجوبية ٢، وكل وجود متعين بعين عين من المكنات ٣ فهو نتيجة النتيجة المعنوية، فالاجتاع الاول لتلك الحيثيات الوجوبية يسمى ؛ بالنكاح الغيبى، فللمفاتيح فيه بالتوجه الالمى ٥ درجة الذكورة وللهيئات الاجتاعية المنفعلة ٦ من احكام القوابل درجة الانوثة، وللمرتبة درجة الحلية وللتعين الوجودى في تلك المرتبة \_اى ٧ مرتبة كانت \_ درجة ١ المولود هذا كلامه.

## ٤/٣٠٠ واقول: حصل منه اصول:

٤/٣٠٢ الاصل الثاني: الله التفاقيقية الله المولود قد يحصل من تفاوت مرتبة الاجتاع؟ وان كان الناكح والمنكوح واحداكما سيجئي.

٤/٣٠٣ الاصل الثالث: ان النكاح وان نسب الى المعانى او الارواح او الاجسام فيهو في الحقيقة للمفاتيح والاسماء التالية.

٤٠٣٠٤ النكاح الثالث: الطبيعي الملكوتي، اعنى الاجتاع الواقع لتوجهات الارواح في المرتبة الطبيعية لما قال في شرح الحديث: ثم الاجتاع المتعقل من توجهات الارواح العالية بموجب الاثار المتصلة من الاصول السابقة على ضربين:

٤/٣٠٥ الضربالاول: توجهاتهابذواتها منصبغة باثارالسوابق دوناحكام مظاهرها؛ لكن في المرتبة الطبيعية ١ اوجب تعين عالم المثال، لان تعين كل ١٠ اثر في حقيقة

۱-المتعقلة - ل ۲-الوجودية - ل ۳-لعين من الاعيان المكنة «شرح الاربعين» ص:۱۳۳ ك- ويسمى - ط ٥-الذاتي «شرح الاربعين» ك- ويسمى - ط ٥-الذاتي «شرح الاربعين» ٢- واى - ن - ع - ٨-كانت وبحسبها درجة - ط ٩- مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعين: ص:۱۳۳ مرتبة الطبيعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعة - ن - ع - ل ـ شرح الاربعة - ن - ع - ل ـ ش

كل مؤثر فيه انما يظهر بحسب محل الاثر معنوياً كان - كالمراتب - او امراً وجودياً، وهذا اصل لاينخرم ولن تجد لسنة الله تبديلا (٢٣-الفتح) فالارواح التالية ١ للارواح العالية وعار السموات من الملائكة من حيث ارواحهم دون مظاهرهم من ثمرات هذا التوجه، فهذا الضرب من توجهات الارواح العالية واقع في المرتبة النفسية والمولودون هم عار السموات من الصافات والذاريات والنازعات وغيرها، وللطبيعة هنا درجة المحلية ولعالم المثال درجة المولود.

1979 والضرب الاخر: توجه الارواح العالية من حيثيات مظاهرها المتعينة في عالم المثال والمنصبغة بحكمه وصفته يثمر ٢ في مرتبة الجسم الكل المعقول عالم الاجسام المحسوسة التي اولها العرش المحيط والجسم البسيط، وهذه هي الولادة الظاهرة من النكاح الروحاني، فللارواح درجة الذكورة مع السوابق وللطبيعة هنا درجة الانوثة ولمعقولية الجسم الكل مرتبة المحلية وللصورة العرشية درجة المولود، قالتصريان راجعان الى قسم واحد، لانها ليسا بخارجين عن حكم النكاح الروحاني، هذا كلامد

٤/٣٠٧ واقول: علم منه أصول رُرِّتُ تَرَيْنِ رَضِي رَسِيرُ

٤٠٣٠٨ الاصلالاول: انالنفوس نتيجة توجهات العقول منحيث هي، اما الاجسام البسيطة فنتاثج توجهاتها من حيث مظاهرها النفسية المثالية الملكوتية.

٩ ٠٣/٤ الاصل الثاني: ان تولد النفوس ٣ لكونه في مرتبة الطبيعة تعلقت بها للتدبير.

١٤/٣١٠ التالث: ماقال الشيخ قدس سره في موضع اخر ٤: ان لعالم المشال في كل سماء حصة معينة يتعين فيها ما يتنزل ٥ من احكام حضرة الحق وعالم المعانى والارواح الى حضيض السموات والارض؛ كما يتعين فيها مايترق من ٦ صور الاعمال والاحوال مايستقر هناك.

الاجماع الواقع العنصرى السفلى، وهو الثالث فى التفسير وهو الاجتاع الواقع للاجسام البسيطة بموجب ما وصل البها من احكام الاصول الاسمائية والمعنوية المائية -ل ٢-المنالية -ل ٢-المنالية -ل ٢-المنالية -ل ٢-المنالية عكم يتمر -ل ٣-النفس-ن-ع ٤-ص:١٣٥ ٥-فيا ينزل «شرح الاربعين» ٢-فيها ما مرق -ل

والروحانية لاظمار صور المركبات والمولدات

٤/٣١٢ قال في شرح الحديث ١: ثم ظهر من اثار جميع الهيئات والاحكام المضافة الى الحق من الحيثيات السابقة عالم السموات التي دون العرش والكرسي وعالم الكون والفساد على اختلاف طبقاته واجناسه وانواعه، فافهم هذا كلامه.

٤/٣١٣ واقول: علم منه اصلان:

۱۹۱۶ الاصل الاول: ان السموات ٢ السبع وماتحتها طبيعة مركبة عنصرية قابلة للكون والفساد، اذ التركيب من الاجسام يقتضي الحركة المستقيمة - بخلاف العرش والكرسي - فان تولدهما من توجه الارواح والنفوس - لاغير -.

الدائم الثانى: ان لبعض الاجسام هنا بموجب ما وصل اليها من احكام الاصول الاسمائية درجة الذكورة ولبعضها باعتبار الهيئة الجمعية الحاصلة فيها من احكام القوابل الامكانية درجة الانوثة والمتركب مرتبة المحلية وللصورة المولدة درجة المولود ٣.

دائرة، لان المحادة الابحاد والمن المن المن المن المن المن المحادة الابحاد والمن المحادة الابحاد وسنة الحق سبر المحادة وتضييق الواسع، وليس للنكاح مرتبة خامسة غير معقولية جمعها ويختص بالانسان الذي المور هو محمع بحرى الغيب والشهاد، وهذا هو ماقال في التفسير بعد ماذكر توليد الصور الطبيعية المركبة الطبيعية بقواها وسائر ما مر حديثه لاظهار صورة الانسان، تم كلامه.

۱۸۳۱۷ فالنتیجة فی الاصل والنکاح الاول مطلق الصورة الوجودیة که مر اعنی عالم المعافی والنفس الرحمانی ومرتبة العهاء بها مر من الوجوه - وفیما نزل من النکاح الاول الوجودات الممتعینة - روحانیة او مثالیة او جسانیة بسیطة او مرکبة - والاختلاف فی الوجودات المتعینة یکون بحسب الناکح ٤ و بحسب النکاح و بحسب المنکوح و بحسب المرتبة الوجودات المتعینة یکون بحسب الناکح و هو التوجه الالحی بسر الجمع الاحدی الذاتی للاسماء

١-ص: ١٣٤ ٢-للسموات-ن-ع-ل ٣-الولادة-ن-ط ٤-النكاح-ن-ط

الذاتية ومايتلوها، ان ١ اسباب الايجاد بموجب حكم العلم هى الاسماء الذاتية ومايتلوها، وان كل اثر يصل من حضرة الجمع والوجود بحركة غيبية هى سريان الجمع بالاحدية ٢ من الغيب فى الاشياء كلمها؛ محسوسها ومعقولها، فانه وان كان احدياً فان المفاتيح ومايتلوها تعدده فللكثرة الاسمائية المجتمعة فى التوجه الالحى لايجاد كون منا وقلتها ان كانت متحدة النسبة الى المسمى اصالة وفرعية \_ وبحسب قوة الاسمائية لاصليتها وضعفها لفرعيتها \_ ان كانت متفاوتة النسبة -.

النسبة، فانه المراء مثلاً روح ظهر عن توجه الهى بحسب مائة مرتبة اسمائية متحدة النسبة، فانه الوى من روح ظهر بحسب عشرة كذلك، اما ان كان الاسماء في احدهما من الامهات وفي الاخر من الفروع التفصيلية؛ فان الامهات وان قلت عددا كانت اقوى اثراً واعظم حكماً، وكذا الحكم في الصورة الجسمية المؤلفة من حماهر متفاوتة او متناسبة قوة او ضعفاً.

بعب كل مرتبة والمنحرفة عنها بحسبا انتراق الموجود المجمعية قوية او ضعيفة كالاعتدالية بحسب كل مرتبة والمنحرفة عنها بحسبا انترافليو جود المجمعي سواء كان الاجتاع مزاجياً مفيداً للكيفية الوحدانية المتشابة فيسمى استحالة؛ او بمجرد الميئة الزائدة الخصوصة ويسمى تركيبا وجعاً كالبيت؛ او لا بالميئة الزائدة فيسمى جعاً فقط كالعسكر، حتى لو حصل تناسب اعتدالى جامع بين احكام المراتب الاعتدالية كلها المعنوى والروحانى والمثالى الملكوتي والحسى الطبيعي والعنصرى؛ ولم يظهر غلبة فاحشة الاحدى المراتب بعيث يستهلك احكام الباقية واجتمعت الاحكام في نكاح انسان طاهر عن الانحراف اعنى غير منحرف ـ او طاهر عن النجاسات الصورية والمعنوية .. كانواع الحرمات ـ وقد مر ف عدر الكتاب اقسام الطهارة ومنكوحة طاهرة المحل في موضع مناسب وعقيب غذاء طاهر معتدل حلال ظهرت صورة انسان كامل واستهلك احكام الوسائط في ضمن توجه الحق الى ايجادها، بل قبلت تلك الهيئة الاجتماعية المتعقلة من الكليات الاصليات الحق المتخيلة من الجزئيات الفرعيات من الحق فيضاً مطلقاً طاهراً وظاهراً باحكام الجميع،

١-ومايتلوهاكهامران\_ل ٢-الاحدى\_ن\_ع ٣-فهوان\_ن\_ع ٤-اي\_ل ٥-الانسانالكامل-ل

فكانت مرآة للجميع ومنصبغاً بخواص الجملة مع عدم تغير طار على التجلى الالهى الصادر من المرتبة الانسانية الكمالية وهي حضرة احدية الجمع.

۱۹۳۱ وقد وقع في بعض نسخ المفتاح تقدم ذكر النكاح على الناكح ؛ فاشعر بان الاول مثال للتفاوت بحسب النكاح والثاني بحسب الناكح، ولكل من النسختين جهة، لان الشيخ قدس سره مثل الاولى ١ بالتوجه الالهي بحسب الاسماء المتفاوتة \_ قلة وكثرة او قوة للاصالة وضعفا للتبيعة \_ فباعتبار التوجه يصح مثالاً للناكح وباعتبار اجتاع الاسماء للنكاح ٢، وكذا الاحدية الجمعية الاعتدالية او الانحرافية كما يصح مثالاً للاجتاع يصح مثالاً للجامع؛ وهو سراية الاحدية الجمعية من حضرة احدية الجمع.

٤/٣٢٢ واما بحسب المنكوح وهو الهيئة المجتمعة من احكام الامكان والقوابل، فلان القوابل المجتمعة الما الاجزاء البسيطة القوابل المجتمعة الما النسب والحقائق في الارواح المولودة بحسبها والمراهدة البسيطة المؤلفة جعاً في المولود يناسبها لان الولد سر اصله ٣.

النواعها واستافها واشخاصها التي المنحقية والروحانية والمثالية والحسية بانواعها واصنافها واشخاصها التي المنحقية وقد من التفاوت المرتبي الماذكرة الشيخ قدس سرة هنا من النفاوت بقلة الوسائط بين الشئ وموجدة وكثرتها، فبقلتها يقل الانصباغ باحكام الوسائط ويضعف حكم الامكان فيه، فيظهر قوة حكم الجمع الذاتي الاحدى الذي هو ينبوع الاسماء والمراتب؛ وبكثرتها يقوى حكم الامكان وينعكس الامر.

٤/٣٢٤ فحصل من هذه القواعد ان نتيجة النكاح الاصلى هو الاجتاع الكلى ونتيجة النكاحات الجزئية الوجوديات المتعينة، اذ كل يعمل على شاكلته ولاينتج شئى الاما بناسبه

٣٢٥ / ٣٢٥ ويتفرع على هذه القواعد معرفة النكاح المنتج بالنسبة الى نتيجة عصوصة روحانية او مثالية او جسانية او غيرها؛ وغير المنتج لها؛ بناء على التناسب والتنافر الذين

١- الاول ـ ط ـ ن ـ ع ـ ل ٢ - اجتاع للنكاح ـ ط ٣ - ابيه ـ ن ـ ع - المرتبتي ـ ل

سنذكر سرهما، وكذا معرفة الانتاج والتوليد الدائم لدوام استعداد القابل ١ وتناسبه المبق صورة الاجتاع المستلزم ظهور حكم الجمع الاحدى بموجب حكم المرتبة التي فيها الاجتاع، وذلك بقوة نسبته الى الدوام وعدم توسط مايقتضى بذاته عدم القرار وسرعة الانفعال كالحركة \_ وذا \_ كا في العرش والكرسي وما فوقها من العوالم \_ والمنقطع \_ بعكس ذلك ، وكذا معرفة الاجتاع العقيم لعدم قابلية المجتمع؛ فلايسرى اليه سرّ الجمعية الاحدية؛ كالطين وكاجتاع الانسان مع الحجر الموضوع بجنبه

# الاصل التاسع في ان النفس الرحماني باي اعتبار يسمى عاء ٢ وفي خواص العاء

التى هى الجمع الاحدى الذاتى فى التعبر الأول وحقيقة الحقائق؛ ومن حيث روحه وحقيقته التى هى الجمع الاحدى الذاتى فى التعبر الأول وحقيقة الحقائق؛ ومن حيث روعى فيه التشبيه وتسميته باسم مايشبه به حتى يستحقر النفس صباباً لاعتبار حصول اول مرتبة من الكثافة التعبية فيه، فانه يصدق عليه الذات التشبيه براعى اسم العماء، ومن خواصه ان حكم النسبة الربية الاجائية الكلية التى قد مرّ ان الاشارة فى كنت كرّاً عفياً فاحببت اناعرف فخلقت الخلق اليها؛ وانها فىنفسها غير مدركة لكليتها وخفائها ٣؛ منطوية فى العماء، والتجلى السارى وان كان تعينها بحسب ربوبية كل اسم من الاسماء الالمية من العاء كتعين الاسماء منه؛ واليه اشار النبي صلى الله عليه وآله ـ حين سأله ابو رزين العقيلى اين كنا ربنا قبل ان يخلق خلقه ؛ بقوله: \_ كان فى عماء مافوقه هواء ولا تحته هواء، اى فى مرتبة كلية منها؛ وفيها يبتدىء تعينات المراتب والاسماء التى يتوقف التعينات الخلقية عليها؛ ومرتبتها "المقتضى للاولية والاخرية والفوقية والتحتية، فالعماء فى لسان العرب السحاب الرقيق وهو بخار متكاثف، فاخبر صلى الله عليه وآله انه لتكاثفه التعينية الغيبية عماء الكن لا كالعماء المعلوم عندنا بتوسط المواء اذ لا خلق بعدهناك؛ والالما صح

١- القوابل ن ع ٢ - بالعهاء ل ٣ - حقائقها ل ٤ - الخلق ل ٥ - ترتيبها ن ع ـ ل

الجواب ولما طابق السئوال، وهو تام مطابق لما شهده المحققون.

٤/٣٢٧ لايقال: قد سبق فيا نقل من ١ الشيخ الجندى ان عهاء العبودية يشتمل على جيع صور الموجودات من الارواح والاجساد ٢ والاعراض؛ فكيف لايكون في مرتبة العهاء خلق؟

المبت المبت المبت المبت المبت الكلى على جزئياته او اشتال الصور العلمية، لما سبق في مقدمة قوله ذاك; ان الحقيقة المطلقة الكبرى حين جاش من حيث يطلب الامتداد والتنزل، فامتد للتفصيل بحقيقة النفس ٣كان في مبدأ الامتداد وحدانيا جيعاً مشتملاً على حقيقتي الظاهرية والباطنية والفعل والانفعال؛ ولان القابل غير خارج عنه انعطف الفيض النفسي على نفسه، فحصل بالرجوع صورة الاحاطة بحقيقة فلك الاشارة، فهو فلك العاء مطلقا.

٤/٣٢٩ فان قلت: كيف يتحقق الظرفية العمائية قبل الخلق؛ والحق سبحانه منزه عن الظروفية؟

النار ومن حولها وسبحان الله رب العالمين (٨-النمل) فهو سبحانه فيه: ان بورك من فى النار ومن حولها وسبحان الله رب العالمين (٨-النمل) فهو سبحانه ثمة مع انه متجل فى النار وحول النار؛ منزه عن الجهة والمكان والمحصر حال تقيده بالمظاهر، لما مز فى الاصول انه مع الحكم عليه باحكام التعين غير متعين فى نفسه، فافهم واستحضر ما اخبرك فى نحو قوله تعالى: وهو معهم (٧- الجادلة) ان الله معنا (٤- التوبة) من انه مع كل شثى ولا تتحكم فيما اخبرك عن نفسه بعقلك، فان عدم المعرفة لايقتضى عدم الصحة وعدم الوجدان لا يفيد عدم الوجود، عن نفسه بعقلك، فان عدم المعرفة لا يقتضى عدم الصحة وعدم الوجدان الا يفيد عدم الوجود، ومقد شهد المحققون المكاشفون - بل استمر شهودهم - وساعدهم فيما وجدوا شرعة شرعهم وعقلهم وشهودهم.

٤/٣٣١ فان قلت: كيف يتصور في الذات الواحدة ان يكون هي هي في المظاهر المتضادة ويصدق عليها احكامها المتضادة وهي هي؟

۱۳۳۲ قلت: بناء على ان ذات المتجلى سارٍ في الحقيقة الجامعة الغير المقيدة بقيد، مع انها قابلة بالذات لكل قيد عند اقتضاء الحضرات الاسمائية والاحكام الموطنية - مع احديته في نفسه من كل وجه - فعني قبوله بالذات؛ القيود المتضادة.

٤/٣٣٣ وقد تقرر ان مقتضى الذات لايختلف ولايتخلف، ان مقتضى ذاته لغاية كماله ان يظهر ذاته الاحدية في كل مظهر بنسبة واعتباراته اللاحقة من حيث ذلك المظهر، فالتباين في النسب لافي الذات

2/٣٣٤ ومايقال من ان الحقيقة لاتقتضى من حيث هي شيئاً من المتقابلات صحيح، بمعنى انها لاتقتضى من حيث هي معيناً منها، لابمعنى انها لاتقتضى ولو بشرط او شروط شيئاً منها اصلاً، والا الاقتضى عدمها وعدم اقتضاء شئي ليس اقتضاء لعدمه

الحقائق الوجوبية والقوابل الامكانية، فهو بالمافق الامكانية المنطوية فيه كمر آة غيبية من المحافق الوجوبية والقوابل الامكانية، فهو بالمافق الامكانية المنطوية فيه كمر آة غيبية من جهة قابليته لانتقاش التعينات الوجودية لاحسية اذ لا خلق ثمة فلاحس، وانبساط الصورة الوجودية الكونية بتلك المافق في تلك المرآة هو كون ظاهر الحق سبحانه كالمرآة والمجلي لباطنه، فإن اختلج في وهمك أن كون الشئي على ومظهراً لاخر يقتضى التعدد والتغاير بينها - فلاتستنكر - لان التغاير الاعتبارى كافٍ في ذلك وذلك متحقق، فإن صورة النفس من حيث تسميتها مادة امكانية هي غير الحق بنسبتي الظهور والشهادة فيها والبطون والغيب في الحق، فيتعدد نسبة الذات الواحدة بتعدد اعتبارك - لامطلقا-.

۱۹۳۹ والماطن، واذا لحظت التعدد الكونى وحجبتك الكثرة لالفك بالحس عن الوحدة وتعذر والباطن، واذا لحظت التعدد الكونى وحجبتك الكثرة لالفك بالحس عن الوحدة وتعذر عليك مشاهدة الوحدة من حيث ذاته في الكثرة ومشاهدة الكثرة في الوحدة من حيث نسبها واعتباراتها لعدم تمكنك في الشهود قلت: الصورة من عالم الشهادة والمعنى من عالم الغيب، وجعلت الوجود الواحد شيئين – مع ان العين واحدة – والمرجع الى امر واحد

هو التجلي الاحدى الذاتي والنفس الرحماني الساري باحديته

2/٣٣٧ ومن خواصه ايضاً أن تلك الصورة الوجودية المطلقة مرآة قابلة لظهوراحكام التعينات الامكانية والاختلافات العينية التي يشتمل على صورها العلمية، ولظبهور مقتضيات التفاضل والتفاصيل الاستعدادية التي جلها وكلياتها غيب وتفاصيلها وجزئياتها شهادة.

4/٣٣٨ فالحاصل ان العاء بواسطة مايشتمل عليها من المادة الامكانية كالمرآة القابلة للصور الوجودية الكونية المنبسطة، ومطلق الصورة الوجودية مرآة ايضاً لظهور التعينات الامكانية والصور استعدادية، والى هاتين المرآتين الاشارة بما نقلناه مراراً عن التفسير من قول الشيخ قدس سره: انت مرآته وهو مرآة احوالك.

24 وبطونه من حيث غليه - كما يعلم في باطنية ظاهره المحروب الذاتية وتعدد نسبتي ظهوره وبطونه من حيث غليه - كما يعلم في باطنية ظاهره المحروب الموجوب الماجوب من الحقائق الاسمائية والصفات الربوبية يشاهد في ظاهرية المحافية من جهة انها مجلاه ومنزل نفوذ اقداره المتوجهة من باطنه اليها مرتبة الأمكان بما تحويه من الاعيان التي كانت متميزة بالتميز العلمي الازلى، واحوال تلك الاعيان ايضاً؛ لأنها حقائق ممكنة كنفس الاعيان العلمية لازمة لها؛ لانسحاب حكم كل عين على احوالها ودخولها تحت حيطتها ١، ومن جملة تلك الاحوال حقيقة الترتب المستلزم لحقيقة التقدم والتأخر والتوسط الثابتة لكل بالنسبة الى اخرى، اما التقدم الحقيق فهو للحق تعالى ليس الا ٨.

۱۹۲۰ وهذا الاصل؛ وهو شهود الحق سبحانه في ظاهرية باطنه - من جهة انها علاه - مرتبة الامكان بجميع ما تحويه من الاعيان ولوازمها المتعاقبة - دنيا و آخرة - من الخفى اسرار مسألة النفس الرحماني وخواص العاء، لانه محتد سر القدر الحنى الخبر؛ لتوقف انفتاح قفله بالتحقيق على انكشاف مفاتيح الغيب التي في الحضرة العلمية - كما لاهل الكمال والتوقف ١ التام - ولذا لا يعرف الا ببحث تفصيلي، تقليداً ونوراني تحقيقاً.

۱-باطنتهظاهرة-ط-ل ۲-الوجود-ط ۳-ظاهريته-ط ۱-مجلاة-ط ۵-اقتدارهالمتوجه-ن-ع-ل ۲-ضبطها-ن-ع ۷-بحقيقة-ط ۸-كذافي النسختين المطبوعة والمخطوطة-ل ۹-والتوفيق-ل 1/461 وقد تقدم منها تلويح في بحث الشهودات الثلاثة الالهية فقد قلنا فيها: ان تعلق العلم بالشئى في الحضرة العلمية المجردة من حيث صلاحيته لقبول التعين الوجودى والتوجه الالهى وتوقفه على سبب او اسباب هو شهود الحق ذلك في ١ مرتبة امكانه، ومعقولية مطلق هذا التعلق المذكور على النحو المنبه عليه هوشهود الاشياء على الاطلاق في حضرة الامكان ٢.

## الاصلالعاشر

ف بيان اول كون تعين من العهاء بوجه المراتية من الطرفين المرتبة على الحضرتين

الاولى الايجادية كالقلم الاعلى المسمى بالعقل الاول والعقل الكل والروح الاعظم ابرزه؛ الاولى الايجادية كالقلم الاعلى المسمى بالعقل الاول والعقل الكل والروح الاعظم ابرزه؛ وكالملائكة المهيمين الذين تجلى لهم الحق في جلال جاله فهاموا فيه ؛ وغابوا عن انفسهم؛ فلا يعرفونها ولاغير الحق – وقد مر تعرفهم حقهم في رتبة العقل الاول؛ الا أن نسبته الى مظهرية الاسماء الذاتية الثبوتية من التعين والتجلى الاول نحو الواحد اقوى؛ ونسبة المهيمية الى الاسماء الذاتية السلبية منها نحو الفرد اولى.

۱۵۱۳/۳۲۳ القلم الاعلى فقد مر ان الشيخ قدس سره عرفه في النفحات ٦ فقال: حقيقة القلم الاعلى عبارة عن المعنى الجامع لمعانى التعينات الامكانية التي قصد الحق افرازها ٧ من بين الممكنات الغير المتناهية ونقشها في ظاهر صفحة النور الوجودي بالحركة الغيبية الارادية بموجب الحكم العلمي الذاتي، فالالواح والاوراق مثل لصفحة النور ٨ الوجودي.

2/۳۶۶ والمدة المدادية المتصلة بالقلم نظير الوجود المتصل بماقصد الحق تعالى افرازه المنعطلق الممكنات الغير المتناهية، والكتابة عبارة عن اظهار احكام التعينات المرتسمة ١٠ في نفس الحق المعبر عنها تارة بالشئون وتارة بالممكنات وتارة بحقائق الموجودات، فالكتب المقروة والصور المشهودة حساً وخيالاً وروحاً ومثالاً ليست غير التعينات الشئونية المعبر

۱-ذلك الشئى فى -ل ۲-الامكان والله اعلم -ل ۳-المرتبة -ل ٤-فيها ــن ـط ــ ع ٥-تعريفهم -ل ٣-ص: ٩ ٧-ابرازها -ن -ع ــالنفحات ٨-نور -ط ٩-ابرازه -ن -ط -ع ١٠-المرتبة -ن -ط -ع

عنها بالممكنات يسطرها ١ القلم من الجمع المتحصل من اجتاع العلم والارادة والقدرة والحيوة والوجود، وهو ١٠ بعض ما اتصل بذلك الجمع من مطلق الغيب الذاتي.

عيث ظهور تعيناتها في ظاهر الحق وهو صفحة النور الوجودي، والايات منها مايتضمن حيث ظهور تعيناتها في ظاهر الحق وهو صفحة النور الوجودي، والايات منها مايتضمن معنى الدلالة بصورة هيئة من الهيئات الاجتاعية، والسور منها مايشتمل على جلة من الشواهد المتعلقة بمرتبة من المراتب الاسمائية والكونية، والكتب المنزلة عبارة عن صور الاحكام العلمية الوجوبية والامكانية المختصة بمرتبة من المراتب الكلية واهلمها، والقرآن صورة حكم العلم المحيط بالاشياء على اختلاف طبقات الموجودات ولوازمها من الاحوال والافعال والنسب والاضافات في كل عالم، فافهم، تم كلامه.

وشهوده في عمائه المذكور والنفس الرحاني من جهة كون العهاء مجلى لباطن الحق اول وشهوده في عمائه المذكور والنفس الرحاني من جهة كون العهاء مجلى لباطن الحق اول تعينات وجوده في اول مجاليه الممكنة لعدم توقف كهال استعداده على شرط او شروط وواسطة، فشهد فيه ماسيظهر في العماء من التعينات العلمية بالصور الوجودية في عالمي الارواح والاجسام مما يستوجب الظهور بالايجاب العلمي والعدم ٢ الاصلى، اي الحكم الازلى؛ سواء كان مقدراً على التعين - كالمستعد بالاستعدادات الغير الجعولة - او غير مقدر الا باصوله ومتبوعاته - كالمستعد بالاستعدادات الغير الجعولة - او غير مقدر الا باصوله ومتبوعاته - كالمستعد بالاستعدادات الغير الجعولة -

الله المكنة؟ وقد ذكر في التفسير في موضع: ان اول العوالم المتعينة من العاء عالم المثال ثم عالم المتهاء وقد ذكر في التفسير في موضع: ان اول العوالم المتعينة من العاء عالم المثال ثم عالم التهيم ثم القلم، وفي موضع قدم المهيمين فقط على القلم، بناء على ماقال: والذي يلى شهوده نفسه سبحانه في مرتبة ظاهريته الاولى باسمائه الاصلية وهي العهاء؛ مرتبة شهود الظاهر نفسه في مرتبة الغير من غير ان يدرك ذلك الغير نفسه وماظهر به؛ لقرب نسبته وعهده مما

**\* ۱ -** ای القلم -- ق \* ناسمانی ا

١-يظهرها-ن-ط-ع ٢-القدم-ن-ع

امتاز عنه وغلبة حكم غيب الحق واحدية التجلى، وذلك صفة المهيمين في جلال الحق، ثم يليه مرتبة شهود الظاهر نفسه في مرتبة الغير الممتاز عنه في الشهادة ليظهر حكم الغيب في كل نسبة ظهر تعينها عنه بحسب ثبوتها في العلم، فيدرك بهذا التجلي عينه وما امتاز عنه وما امتاز عنه وما امتاز به عن غيره - تم كلامه - فكيف التوفيق؟

٤/٣٤٨ قلت: قد مر غير مرة ١ ان اولية القلم في ايجاد عالم التدوين والتسطير لا مطلقاً فلاينافيه ٢ اولية المهيمين لعدم ٣ توسطهم في التسطير؛ ولا اولية عالم المثال من حيث انه تفصيل جيع صورالعاء؛ مع توسطه في التسطير بين عالم الاجسام والارواح - كما سيظهر -. و المشهور: ان المهيمة في مرتبة القلم الاعلى؟

٠ ١٣٥٠ قلت: بناء على ان لاواسطة بين الحق وبينها، والتحقيق ماذكره الشيخ قدس سره، لان جلال الحق مقدم على جماله فكذا اثر اهما.

٤/٣٥١ فان قلت: الا ينافيه سبق الرحمة العصب؟

٤/٣٥٢ع قلت: نعم! لان هذا السبق في مرتبة الصفات وماقلنا من سبق الجلال فيهو من حيث الذات الغني عن العالمين.

٣٥٣/٢٥٣ في التفسير ؟: انسحب حكم التوجه الالمي الاحدى لايجاد عالم التدوين والتسطير على الاعيان الثابتة بعد ظهور الارواح المهيمة منصبغاً بحكم كل ماحواه من الغيب ٢٠١٥ تعين به وامتاز عنه من وجه؛ فكان توجهاً جميّاً وحداني الصفة.

٤٥٣/٤ اما جميعته: فلها حواه الغيب بما تعلق العلم بابرازه.

4/٣٥٥ واما احديته: فلان المريد الحق سبحانه واحد وارادته واحدة ومنزل التوجنه ليس الا امراً واحداً هو نتيجة ذلك ليس الا امراً واحداً هو نتيجة ذلك التوجه؛ فانتج في عالم التدوين والتسطير نتيجة وجودية متوحدة حاملة كثرة غيبية نسبية سماها الحق عقلاً وقلها.

٣٥٦/٤ اما عقلاً: فن حيث الوجه الذي يلي ربه ويقبل به مايهبه، ومن حيث انه اول

۱-مرمرة - ل ۲-ينافيها - ن - ع ۳-عليه لعدم - ط ٤-ص: ٢٤١ ٥-ماحواه الغيب «التفسير» ۲-فتعلقها - ط - التفسير

٣٩٤/ مصباح الانس

موجود متعين عقل نفسه ومن تميز عنه وماتميز به عن غيره؛ بخلاف من تقدمه بالمرتبة - وهم المهيمون-.

للكثرة الغيبية الاجالية المودعة في ذاتها ليفصلها فيا يظهر منه بتوسط مرتبة الاجدونها، للكثرة الغيبية الاجالية المودعة في ذاتها ليفصلها فيا يظهر منه بتوسط مرتبة الوبدونها، فكان مشتملاً على خاصيتي الجمع والاحدية، وظهر به سرّ التربيع من حيث التثنية الظاهرة في وجوده المنبة على التثنية المعقولة في التوجه المنبه عليه المنتج له، لكن لما كان الواحد من هذه الاربعة هو السر الذاتي الجمعي وهو سارى الحكم في كل شيء فلايتعين له نسبة ولارتبة الخصوصة؛ كأن الامر في التحقيق المثلثا، وذلك سرّ الفردية الاولى المشار اليه في الاسماء الاصلية والاركان الاربعة، تم كلامه،

١٣٥٨ واقول - والله اعلم -: كأنه اراد ٧ بالتثنية الظاهرة في وجوده الظاهر والمظهر الوحود الخلق حقيقة والخلق نسبة؛ او الوجود الحق من حيث ماهو غير متعين في نفسه ومن حيث ماهو متعين بنسبه ٨، وبالتثنية المعقولة في التوجه الفاعل والقابل او طلبها؛ او الوحدة الحقيقية والكثرة النسبية من حيث احديث وجه الغيب وواحدية وجه الشهادة؛ او اجمال التعين الاول وتفصيل التعين الثاني.

عباراتناشتي وحسنك واحد وكل الى ذاك الجمال يسبر

٩٥٣/٤ ثم نقول: فلما ظهر القلم الاعلى على النحو المنبه عليه بالتوجه الالمى المشار اليه – اعنى لا يجاد عالم التدوين والتسطير – تبعه فى الظهور وانبعث انبعاثاً منضافاً الى التوجه السابق صورة عين الحقيقة اللوحية النفسية المساة باللوح المحفوظ والنفس الكلية، وذلك مع سريان احكام الاسماء والمراتب المذكورة المستندة الى الغيب الجمعى الوجودى الالهى المجهول من حيث اطلاق غيبه واحاطة اثاره والمعلوم من حيث مظاهره ومن حيث الوهيته ووحدته، فانه ينبوع الاثار كلها – كما مركل ذلك -.

١٣٦٠ وقال في التفسير ٩: ثم تعينت نسبة اخرى من حيث التعين لامن حيث الحق،

۱ - مرتبته - ط ۲ - خاصتی (التفسیر) ۳ - التالیة للمقام الاحدی من حیث التثنیة «التفسیر» ٤ - سائر - ط ٥ - مرتبة «الفسیر» ۲ - التحقق - التفسیر ۷ - یرید - ل ۸ - بنسبته - ط ۹ - ص: ۲۶۲

فان امره واحد؛ وظهر من الغيب تجل ذو حكمين: احدهما الحكم الاحدى الجمعى والاخر انصباغه بما مر عليه وامتاز عنه، وهو القلم، فتعين وجود اللوح المحفوظ حاملاً سرّ التربيع؛ وانه ١ انضاف الى حكم التثليث المشار اليه، فحصل تربيع تابع للتثليث وتعينت المرتبة الجامعة لمراتب الصور والاشكال – اعنى التربيع والتثليث – وظهر في اللوح تفصيل الكثرة التى حواها العاء، فكملت مظهريته للاسم ٢ المفصل، كما كملت بالقلم مظهرية الاسم المدبر من حيث اشتاله على خاصيتي الجمع والاحدية المنبه عليها.

2/٣٦١ واقول: من المناسب ان ننقل ٣هيهنا في بيان كيفية تعين القلم واللوح ووجه ارتباطها بالتعاقب وذكر اركان اللوح واقسام مايشتمل عليه من الارواح والصور المثالية ماذكره الشارح الفرغاني مع نوع انتخاب واختصار، ففيه وصول:

# الوصل الأول في كيفية تعينهما

الكونية؛ والكونية؛ فاسرت الحبة الاصلية بحكم الفاتيح في سائر الاسماء الالحبة والكونية؛ فظهرت الحقائق الالهية بالتأثير والكونية بالتأثير والقبول؛ فامتلأ الوجود والعالم والحقائق طلباً وعشقاً الى ظهور مقتضياتها وكالاتها، رجع ؛ كل من الحقائق بحكم هذا الطلب والسئوال الاستعدادي الى اصله الذي انتشأ تعينه منه؛ مستمداً منه الى ان انتهى التوسل الى الاصول السبعة ورجعت الاصول بحكم هذا الطلب من الحضرة العائية؛ متوسلة الى باطنها في حاق البرزخية الثانية؛ وهى الى اصولها التي هى المفاتيح؛ وهى الى حضرة ١ الموية وباطن الاسم ٧ «الله» وهى الى غيب الغيوب ٨.

2/٣٦٣ وهذه ثانى دورة معنوية للمحبة الاصلية، فعادت مادونه مسارعة الى النزول سارية في المفاتيح؛ وبها في باطن الاصول وبها في ظاهرها وبها في كلتا جنبتي البرزخية الثانية وما اشتملتا عليه من الحقائق الالهية الفعلية والكونية الانفعالية، فقامت حينئذ

۱-لانه «التفسير» - ل ۲ - مظهرية الاسلام - ط - التفسير ۳ - نذكر - ن - ط - ع ٤ - فرجع - ل ٥ - الشئون - ن - ط - الشوق - ل ٦ - الحضرة - ل ٧ - اسم - ل ٨ - الغيب - ل

### ٣٩٦/مصباح الانس

قيامتها وتضاعفت اشواقها وامتدت الى ظهور كالاتها اعناقها، فانتهض الاسم «الحى» لما يخصه من التدبير الكلى فى لابدية الحكم الايجادى الاصل؛ وتقدم العليم لتفصيل ذلك التدبير الكريم؛ وتوجه المريد لترتيب مافصله الاسم العليم ١ فى حضرة العلم القديم؛ وتخصيص ٢ حقيقة القلم الاعلى وحقائق الارواح المهيمة بالقدم الصدق فى السبق على قبول الايجاد والظهور فى عالم الارواح بلا واستطة؛ وتنصيص حقيقة اللوح المحفوظ على قبول الوجود بواسطة القلم لقوة الرابطة؛ وانتدب ٣ القائل للمبادرة الى الحكم بكلمة «كن» بحكم اشتال ٤ الباق عليه؛ وتشمر القدير لاظهار حكم القائل بالتأثير؛ واضافة افاضة الاسم ٥ الجواد التى هى عين الرحمة والجود الى حقيقة القلم والمهيمة بلاواسطة؛ والى اللوح وماحواه من الارواح والروحانيات بواسطة القلم، وذلك بجعل عين القابل مقابلاً لشعاع شمس الوجود؛ فسارع الجواد الى افاضة الوجود ليحصل بذلك القصود واستبق المقسط الى تعيين الحل والمرتبة.

2794 وحيث كان حكم سرانة الحية الاصلية شاملاً كلتي جهتي الوجوب وماتعين منه من الاسماء المؤثرة الالهية وجهة العلم ومايتعلق به من المعلومات الممكنة المتأثرة، لاجرم كان صدور امر «كن» وقبول «قيكون» لايتساف الا الى المفاتيح؛ ولكن وراء ستارة ١٠ الاسم ١٠ القائل ٧ وتعيين حقيقة القابل في الرتبة ١٠ الثانية، فالامر منه بدأ واليه يعود.

970-14 فاول ماقبل امر التكوين حقيقة القلم الاعلى الذى نسبته الى البرزخية الاولى والاسماء الذاتية الثبوتية - كالواحد - اقوى وفى رتبته المهيمة الذين نسبتهم الى السلبية - كالفرد - اولى، ثم بواسطة القلم حقيقة اللوح المحفوظ الذى انتساب مظهريته الى البرزخية الثانية اشد، فكان تعينهم في مرتبة الارواح وتعين ما اشتمل عليه اللوح من تفاصيل الصور الروحانية واتصافهم بوصف الخلقية بحكم مقابلتها المذكورة في الحضرة العمائية عند التوجهات والاجتاعات الاسمائية وبحكم انعكاس الاشعة من الحضرة الوجودية المفاضة

١-مافصله العليم - ط - ل ٢ - ولتخصيص - ل ٣ - ابتدو - ط ٤ - اجتاع - ن - ط - ع ٥ - وافاضة
 الاسم - واضافة الاسم - ن - ط ٢ - الاسم - ط - ن - ع - ل ٧ - القابل - ط - ل ٨ - المرتبة - ن - ع - الحضرات - ط - الحصة - ن - ع - ل

م ١ - الستارة: ج: ستر: مايستر به.

على احكام هذه الحقائق المتبوعة نحو هيئاتها الروحانية وبساطتها وقدسها الى مثل ذلك مما هي مضافة الى الخلق، وكانت ١ الهيئة الاجتاعية من بين هذه ٢ الاشعة المفاضة.

4/٣٦٦ وهذه الاحكام مسهاة بالقلم الاعلى والارواح المهيمة واللوح المحفوظ؛ ثم ظهورها بما حواها وتكونها كتكون صورة الشعاع الواقع على الماء الصافى المنعكس عنه على الجدار الصقيل، فالماء مثل الحقيقة القابلة والجدار مثل المرتبة، فهذا تمثيل مطابق من بعض الوجوه؛ والا فحقيقة الامر مما ٣ لايدركه إلا الندر من الاكابر واليه يومىء بنوع قوله تعالى: الم تر الى ربك كيف مد الظل (٤٥ الفرقان) يعنى مد ظل ٤ الاسماء الذاتية فى التجلى الاول الذي هو رب محمد صلى الله عليه و آله.

٤/٣٦٧ ثم ظل التجلى الثاني بما اشتمل عليه من الحقائق الالهية والكونية - اصولاً وفروعاً -.

عن ظاهر الوجود الروحاني والتحقق عام الكائمات في مرتبة الارواح والمثال والحس من عن ظاهر الوجود الروحاني والتحقق عام الكال الاسمائي ولو شاء لجعله ساكنا (٥٥-الفرقان) يعني الظل الاولو والتعالي والاول تعالى بحيث ٦ لو لم يدها ٧ في المراتب الكونية كان الامر تاماً ٨ و كاملاً بالنسبة اليه؛ لكونه غنياً عن العالمين، فهذا المد منه على سبيل الاختيار لا بالذات - كها زعمت الملاحدة لعنهم الله - ثم جعلنا الشمس عليه دلبلا (٥٥-الفرقان) اى على امداد ٩ الاظلال كها قال تعالى: - ولله المثل الاعلى (٢٠-النحل) - ثم قبضناه الينا قبضاً يسيرا (٥٥-الفرقان) اى خفياً لايدرك كيفيته، مثل رجوع الوجود كل آن الى اصله، لكونه عرضاً على الحقيقة وقيام بدل مثله مكانه في الخليد المشار اليه في قوله تعالى: بل هم في لبس من خلق جديد (١٥-ق) نحو رجوع الغذاء والدهن بالتحليل من البدن والسراج الى ما بدأ منه من الاركان وقيام بدل ما يتحلل مكانه بتقدير العزيز العلي العليم ١٠.

-1 = -1 الرحمانی المنانی به ب

۱۳۹۹ واقول: هنا استفادة من قول الشيخ الجندى: اعلم ان العالم في تركبه كالانسان؛ لذا قيل له انسان كبير، وللانسان: عالم صغير عند الجمهور وبالعكس عند المحققين، فإن الانسان مركب من جوهرين هما جسمه وروحه، احدهما - وهو الجسم متحيز مظلم ثقيل منفعل متغير، والاخر - وهو الروح - متصف باضدادها؛ نور ١ من الحق يروح الاول ٢ عن ظلمته وكثافته وموته بحيوته الحقيقية وبساطته الوحدانية؛ وبالجملة عن خصائصه العدمية، ولاجامع بين هذين الجوهرين المتباينين غير الوجود وبالجملة عن خصائصه العدمية، ولاجامع بين هذين الجوهرين المتباينين غير الوجود الجوهري ٣، فاوجد الله تعالى من جوهر الروح جوهراً ثالثاً هو في نفسه كالروح وله تعلق التعمير والتسخير بالجسم يسمى نفساً ناطقة، وذلك لاشتاله على قوى وحقائق كثيرة ظهورها متوقف على ذلك التعلق، فجعله الله تعالى واسطة رابطة بين الجوهرين لمناسبته اياهما بجهتى وحدته الاطلاقية الذاتية وكثرته النسبية، فاوصل الفضائل الروحية ٤ القدسية الكمالية الى الاخر.

من الروح النوراني بحسب مزاجه المسائل من على نفس الرحان بحسب ماهيته القابلة وتعين نفسه من الروح النوراني بحسب مزاجه المسائلة وتعييرها بحسب قوتيها العلمية والعملية اللتين هما ذاتيتان له، فالاولى للعلم معصالحه ومصالح بدنه؛ والثانية للاعال ٢ والصور، فبعد تعينه في المزاج بحسبه وامتزاج القوى المزاجية البدنية بالقوى والحقائق النفسانية والتفاعل بينها بحصل هيئة اجتاعية هي احدية جمع حقائق الجوهرين وهي القلب، ولا يجبنك مافي زعم الفلاسفة ان الكالات الروحانية والعقلية تفيض عليها في اول ابداعها بالفعل دفعة، فانه وهم، فانها لم تخرج عن حقائقها الامكانية ونسبها العدمية الطالبة بذاتها؛ فدوامها لدوام التجلي الالمي بالوجود بواسطة الروح الذي لاواسطة له، فالقلب حقيقة جامعة بين الحقائق الجسانية والروحانية والاحكام النفسانية، فلذا استعد لقبول تجل المي كالى احاطي ثالث الجسانية والروحانية والاحكام النفسانية، فلذا استعد لقبول تجل المي كالى احاطي ثالث لا يمكن تعينه في التجلي الروحاني والجساني على الانفراد؛ فتجليه من الحضرة الالمية الجمعية والتعين الاول، ولذا اختص بالانسان.

۱-ای الروح-م ۲-ای الجسم-م ۳-الجوهریة-ط-ل ۶-فضائل الروح-ل ۵-العلم-ط ۲-الاعمال-ط الاطلاقية، فلذا غلب على الروحانية فن باطن التعين الاول وهو المتعين به فى الحقيقة الاطلاقية، فلذا غلب على الروح ٢ نسبته الاحدية والتزاهة وغيرهما، واصل الحقيقة ٣ الجسمية من حقيقة الحقائق الامكانية المظهرية؛ ولذا غلب عليه التركيب والظلمة؛ والقلبية الكمالية لها الجمع بينها؛ وهما اصبعا الرحن، لان المراد بالاصبع النعمة؛ فهما نعمتا التجلى المتعين من حضرة الجلال والقهر بظلمة الحجاب الجسمانية، ٤ والمتعين من حضرة الجال والقهر بلطلمة الحجاب الجسمانية، ٤ والمتعين من حضرة الجال واللطف المختص بروحانية الانسان، والتجلى الجامع بينها عرشه ٥؛ احدية الجمع القلبي الذي وسعه حين لم يسعه الاجسام منفردة ولا الروحانيات منفردة.

٤/٣٧٢ والتجلى من حيث تعينه بالقلب يسمى سراً الهيا وخفياً مستجناً في مظهرية الانسان الكامل - واليه يشير الحديث - فقد عرف حقيقة الروح والنفس والقلب والسر ومبادى تعيناتها والفرق بين تجلياتها.

وهو المجلى الفائض مطلقا؛ المتعين في القابل؛ وينقلم الحق ينفر ٢ ظلمة عدم الكون وهو نور التجلى الفائض مطلقا؛ المتعين في القابل؛ وينقلم الى الروح المهيم والعقل والنفس والجسم. لان تجلى النفس الرحماني مطلقاً أمّا الديخليب على عين القابل فيستهلكه فيهيم في جلال جماله وهو المهيم، واما ان لم يستهلكه، فاما ان يغلب حكم المحل القابل على التجلى، فان غلب حكم وحدته على كثرته لكال مناسبة القابل؛ فهو العقل – كالقلم الاعلى – وان غلب حكم الكثرة؛ فتعين النور فيه مفصلا، فان غلب حكم اصل نوريته على ظلمة عدميته الامكانية فهو النفس، وان كان بالعكس فهو الجسم، واما ان لم يغلب حكم احدهما على الاخر فهو القلب، فان تمكن حكم برزخيته من كل وجه فهو القلب الكامل وتجليه هو السرّ والحق ٧ المستجن. هذا كلامه.

٤/٣٧٤ فيؤل ^الفروق المذكورة في العالم الكبير ايضاً، لان تعين الارواح الجزئية من الارواح الجزئية من الارواح الكلية والنفوس من النفوس والاجسام من الاجسام والقلب ؟ من حضرة الجمع، لذا اختص بالانسان المخلوق على الصورة الالهية؛ وصار الانسان بذلك روح العالم وقلبه وسره.

۱-من-ن-ط-ع-ل ۲-غلب للروح\_ل ۳-حقیقة\_ل ۵-للحقیقة-ل ۵-عرشیة-ط ۲-یطرد-ط-ن-ع-ینفر-ن-ط-یبقر-ن-ع ۷-والحق-ل ۸-فنزله-ل ۹-والقلب الانسانی-ل

### الوصل الثانى ف ارتباطها

المفاض عليه وحدانياً مجملاً، وحيث كان انتساب حقيقة اللوح الى التعين الثانى اظهر؛ المفاض عليه وحدانياً مجملاً، وحيث كان انتساب حقيقة اللوح الى التعين الثانى اظهر؛ ظهر وجوده بواسطة القلم وبحكم امر: اكتب علمى فى خلق الى يوم القيامة مفصلاً فى صنفين: صنف ظهر ا بصور الكلم الفعلية ٢ كصور الارواح والملائكة اجمع؛ بل روحانية كل شئى كان ماكان، وصنف ظهر بصور الكلم القولية كالكتب والصحف الالمية المنتقشة فيه جملة دفعة واحدة والمنزلة على الانبياء متعاقبة مفصلة هى على الحقيقة بيان احوالهم وموازين احكامهم خلقاً وقولاً وفعلاً.

الوصل الثالث مرازمة تركن وجوهها

٤/٣٧٦ القلم الاعلى له ثلاثة جوه معنوية كلية:

٤/٣٧٧ الاول: اخذه الوجود والعلم مجملاً بلاواسطة وبه يسمى العقل الاول.

٤/٣٧٨ الثانى: تفصيل ما اخذه ٣ مجملاً في اللوح بحكم: اكتب علمي في خلق؛ وبه يسمى القلم الاعلى؛ وهذا الوجه منه هو النفس الحمدية المشار اليه بقوله عليه السلام: والذي نفس محمد بيده

٤/٣٧٩ الثالث: كونه حاملاً حكم التجلي الاول ومنسوباً الى مظهريته في نفسه، وبه هو حقيقة الروح الاعظم المحمدي صلى الله عليه و آله ونوره باعتبار.

٤/٣٨٠ واما اللوح المحفوظ فله ستة وجوه معنوية كلية:

٤/٣٨١ الاول: كونه هيئة اجتاعية من شعاع النور المفاض المضاف ومن احكام

۱- تفصیله ظهر - ط - صنف تفصیلی تفصیله ظهر - ل ۲ - العقلیة - ل ۳ - یأخذه - ط - ن - ع - ل

الماهيات المتعلقة تلك الاحكام بعالم الارواح؛ متضمنة تلك الهيئة صنني الكلم الفعلية والقولية المذكورة مفصلة بحيث لايفوته شئى مما يدخل في الوجود الى انتهاء يوم القيامة، وبهذا الاعتبار يسمى كل شئى المعنى بقوله: وكتبنا له في الالواح من كل شئى (١٤٥ - الاعراف)

روحاً الثانى: توجهه الى موجده واخذه المدد منه اما بلاواسطة؛ وبه يسمى روحاً مضافاً الى الحضرة الالهية، وهي التي منها ينتج ١ الارواح المضافة الى الكل بلاواسطة والى غيرهم ٢ بواسطة روح منه جزئى مسمى بالملك.

٤/٣٨٣ واما بواسطة القلم الاعلى وهو الوجه الثالث وبه يسمى لوحاً محفوظاً.

علىه حقيقته مفصلاً متصوراً بصورٍ مثالية وحسية بسيطة ومركبة عرشاً او ٣ كرسياً وسواتٍ وارضين متصوراً بصورٍ مثالية وحسية بسيطة ومركبة عرشاً او ٣ كرسياً وسواتٍ وارضين ومابينها من الافلاك والاملاك والكواكب والعماصر والمولدات الى الانسان، وذلك لتحقيق كال الجلاء والاستجلاء وبه يسمى بالكتاب المبين الفعلى ٤ و هو المراد به فى القرآن.

10 النفس الكلية وتوجهه الى التدبير بصورتين: احداهما كلية؛ وهو بهذا الاعتبار وبه يسمى النفس الكلية وتوجهه الى التدبير بصورتين: احداهما كلية؛ وهو بهذا الاعتبار نفس الكل من الانبياء والاولياء - غير نبينا عمد صلى الله عليه وآله - فان نفسه الناطقة المدبرة بصورته المطهرة ٥هى وجه تفصيل القلم الاعلى ما اخذه بجملاً في اللوح المحفوظ بامر: اكتب ماهو كائن، وثانيتها النفوس الجزئية المدبرة للاشخاص العنصرية الجزئية، ولوجوهه الستة هذه صارت جهات العالم ستاً. وسابع الوجوه جمها هذه الوجوم

٢٠- بصور الموجودات المثالية والحسية المذكورة فيدبر ويحفظ ويكل الكلى بصفة كلية والجزئي بوجه جزئي «الحاشية» \_ يظهر \_ ل

۱-ينفتح - ل ۲ غيره - ط - ل ۳ - و - ط ٤ - العقلي - ل ٥ - لصورته المظهرية - ن -ع - المظهرة - ل

# الوصل الرابع ف بيان اركان اللوح

1787 الفرغاني: ولكون نسبة اللوح الى التعين الشاني المسمى بالالوهية اشد؛ وكان لها اربع امهات وثلاث شرائط ومتمات ١ في ظهور تمام احكامها؛ ٢ وهي الاصول السبعة - كما مر - عين الاسم البارىء في اللوح لكل واحد من هذه الاركان الاربعة مظهراً خاصاً وصورة روحانية - مع اشتال كل منها على اثار الباقى -

الابدية الاخروية متعلقة بنفخته الثانية في الصور الذي هو عمل الصور الطبيعية الابدية الاخروية متعلقة بنفخته الثانية في الصور الذي هو عمل الصور الطبيعية والعنصرية. واما النفخة الاولى منه فاغا بكون باصعاد النفخ وارجاعه من الظاهر الى الباطن لينتهي حكم الحيوة الدنيوية بالكلية وترجع الى اصلها؛ ثم يبتدأ حكم ظهورها في النشأة الاخروية؛ والاقساط مندرج في الحيوة بحكم جيعتها للجميع.

۱۶۸۸ واما جبرئيل عليه السلام فظهر ركن العلم، ولهذا بحمل الوحى المشتمل على انواع العلوم ونسب ٣ التعليم اليه في قوله: علمه شديد القوى (٥-النجم) على قول، فصار واسطة على ٤ تكون عيسى عليه السلام من حيث انه كلمة للحق وعلم للساعة، فكان مظهر اللقول ٥ والفعل ٦ ، فباعتبار ٧ الاول يسمى بروح القدس وباعتبار ٨ الثانى بالروح ١ الامين، فله جهتان وحكمان كاسرافيل عليه السلام، فجبرئيل من حيث ظاهره الغالب عليه حكم الوجود مظهر القول، فإن القول صورة النفس الذي هو عين الوجود، ومن حيث باطنه الغالب عليه حكم العلم صار مظهراً للفعل ١٠.

٤/٣٨٩ واما ميكائيل عليه السلام فظهر الارادة، لانه مرتب لمافيه بقاء الخلق من الرزق المعنوى والصورى - علماً وفهماً وغذاءً وهمياً كالجاه والحشمة وحسياً كالمال والنعمة - فكان الجود مندرجاً في الارادة.

۱- ممدات-ن- ع- تنات-ل ۲- احکامه-ط-ل ۳- پنسب-ط ۶-فی-ن-ط- ع-ل ۵- مظهر القول - ط ۲- العلم - ن- ع ۷ و ۸- فبالاعتبار - ن- ع ۹- پسمی بالروح - ل ۱۰ - لرکن العلم - ن - ع-مظهر اُکه - ل • 1949 واما عزرائيل عليه السلام فظهر لركن القدرة، فانه يقهر الجبابرة بالفناء غير مدافع، وكما ان جيع الحقائق الالهية والكونية من توابع هذه الاركان الاربعة؛ كذلك جيع الارواح والملائكة من توابع هذه الملائكة الاربع بعد القلم والمهيمة ١؛ الذين لم يدخلوا في حكم الامر بالسجود لادم، لانهم من العالين الكاملين في الهيان في جلال جال الحق جل جلاله، والتفرعات الحاصلة منهم كالتفرعات الحاصلة في الحقائق المعنوية في الحضرة العلمية.

# الوصل الخامس ف ذكر ما يشتمل اللوح عليه من الارواح

۱۹۹۱ع قال ۱۰: جيمع ما اشتمل عليه اللوح المحفوظ من الارواح ومافوقهم من المهيمة ثلاثة اقسام:

٤/٣٩٢ قسم مقيد بعدم مظهر طبيعي مثال او عنصري حسى، منهم الارواح المهيمة. ٤/٣٩٣ وقسم مقيد بالمظهر وهو منطقة المراسية المسادي

٤٩٩٤ الصنف الاول يضاف اليهم المظاهر وهم ملائكة السموات والارض الذين يضاف الاثار اليهم وهو قواهم؛ كالواهبات للملائكة الحافين بالعرش وحملته الاربعة اليوم وان كانت ثمانية يوم القيامة وفيه مقام اسرافيل عليه السلام، وكالمدبرات للكرسي وفيه مقام ميكائيل ٢ عليه السلام، وكالمقسات لفلك البروج ورئيسهم اثنا عشر ملكاً وفيه مقام جبرائيل عليه السلام، وكالمقاليات لفلك الكواكب وفيه مسكن ٣ رضوان نحازن الجنان، لان سطحه ارض الجنة ومقعره سقف النار، وكالناشرات للارض التي تنشر اجنحتها لطالب العلم ومقدمهم ملك اسمه ٤ قاف، واليه ينسب الجبل الحيط بالارض، وكالساريات لكرة المواء ومقدمهم الزاخر، والزاجرات لكرة المواء ومقدمهم الرعد،

\* 1 الشيخ رضي الله عنه في عقلة المستوفر : ص : ٧٦

١- بعد المهيمة - ط
 ٢- وفيهم ميكائيل - ط - فيه ميكائيل - ل
 ٣- مقدمهم الرعد واسمه - ط

### 2 • 2 / مصباح الانس

والسابقات لكرة النار؛ والسابحات لساء الدنيا وفيه ادم عليه السلام، والناشطات لفلك عطارد وفيه ملك يسمى الروح ١، والقارعات ٢ لفلك الزهرة وفيه ملك يسمى الجميل، والصافات لفلك الشمس، والفارقات لفلك الاحر وعليهم ملك يسمى الخاشع، والملقيات لفلك المشترى وعليه ملك يسمى المقرب ٣، والنازعات لفلك كيوان، وفي مقعر فلك الكواكب الثابتة مسكن ٤ خازن النار وعزرائيل، كذا في عقلة المستوفز للشيخ الكبير رضى الله عنه.

قانها متعينة من اللوح الحفوظ باحد الوجوه الثلاثة؛ اما من حيث عبنها واما من حيث قانها متعينة من اللوح الحفوظ باحد الوجوه الثلاثة؛ اما من حيث عبنها واما من حيث تعيناتها التي هي الاصول؛ واما من حيث ماهو متفرع من هذه الاصول او من فروعها او فروع فروعها وهلم جراً، وهذه التعينات سابقة على تعين المزاج العنصرى؛ وانما يتعين بعد تعين المزاج نسبة ظمهور هذا الروح بصورة التدبير المسهاة بهذه النسبة بالنفس المطمئنة المفتوحة ٢ بما تعين منه من هذا الروح المنسوب الى مظمرية الحضرة الالهية، فافهم وكذلك روحانية كل شخص كان ما كان من جاد ونبات وحيوان؛ ومنها الصور الجنية المقيدة بمظاهر نارية.

۲۹۹۹ واما القسم الثالث فهم الذين لايتقيدون بالمظاهر وعدمها، ولهم ان يظهروا حيث شاؤا، وهم الرسل والسفراء بين الحق تعالى والخلق؛ المعينون ٧ بقوله تعالى: رسلاً اولى اجنحة ...الاية (١-الفاطر) فان كل واحد منهم له قوتان يطير بها فى فضاء ٨ امر الحق وقربه سبحانه: احداهما قوة علمية اخذه من موجده تعالى، والثانية قوة عملية عاملة بموجب ذلك العلم - تخلقاً لنفسه - فعبر عن هاتين القوتين بالجناحين، وربما يزيد الله تعالى لبعضهم جناحاً ثالثاً هو تعليم غيره ما ١ علمه، كما قال تعالى: علمه شديد القوى (٥ - النجم) ولبعضهم رابعاً هو العمل لغيره باذن ربه، كما قال: ويستغفرون لمن فى الارض

١-البروج-ن ٢-الفارغات-ط-ن-ع-والعالفات - ل ٣-العرب-ط ٤-اسكن-ط-ل
 ٥-مايضافون - ط ٣-المنفوخة-ن-ط-ع ٧-المرادون-ن-ل ٨-قضاء-ط-ن-ع-ل
 ٩-١١-ن-ع

(ه-الشورى) فهذه الاربعة كليات قواهم واجنحتهم، واما جزئياتها المرادة بقوله: يزيد في الخلق مايشاء (١-الفاطر) فغير محصورة. وماورد في بعض الاخبار ان النبي صلى الله عليه و آله رأى جبرئيل وله ست مائة جناح؛ فذلك مما زاد الله في خلقه الى مالايتناهى - والله اعلم - هذا كلامه.

لافسه بانوار السبحات العالية ٢ من ٣ كونه عالماً ومريداً، فظهرت الارواح المهيمة من النفسه بانوار السبحات العالية ٢ من ٣ كونه عالماً ومريداً، فظهرت الارواح المهيمة من الجلال والجال، وخلق في غيب الغيب المستور ٥ الذي لا يمكن كشفه لخلوق العنصر الاعظم دفعة من غير ترتيب سببي او علي، وما ٢ منهم روح يعرف ان غة سواه؛ لاستبلاء سلطان الجلال عليه، ثم انه سبحانه اوجد دون هئولاء الارواح بتجل اخر ارواحاً متحيزة ٧ في ارض بيضاء وهيمهم فيها بالتسبيح والتقديس لا يعرفون ان الله خلق سواهم، ولا شتراكهم مع الاول في نعت الهان لم نفصل ٨ وقلنا: الارواح المهيمة على الاطلاق؛ وهذه الارض خارجة عن عالم الطبيعة، وسميت ارضاً لنسبة مكانته، ولا ٢ يجوز عليها الانحلال والتبدل ابد الاباد، وللانسان في هذه الارض منال منال اخر؛ وهو في كل عالم مثال ذلك العالم.

1998 ولذلك العنصر الاعظم المخزون في غيب الغيب الذي هو اكمل موجود في العالم التفاتة 11 الى عالم التسطير، فاوجد الله سبحانه عند تلك الالتفاتة العقل الاول، فهو من حيث انه علم نفسه وموجده - والعالم من عين علمه بموجده - عقل، ومن حيث التسطير قلم، ومن حيث التصرف روح، ومن حيث الاستواء عرش، ومن حيث الاحصاء امام مبين. ومن حيث التصرف روح، ومن حيث الاستواء عرش، ومن حيث الاحصاء امام مبين. ١٩٩٩ قامره الحق ان يجرى على اللوح بما قدره وقضاه مما كان من ايجاده ومافوق اللوح الى اول موجود وايجاد الارواح المهيمة في جلال الله؛ الذين لا يعرفون العقل ولاغيره

۱-ص: ۶۹ ۲-الوجهية - ط - ن - ع - عقلة المستوفز ۲۰-السبحات من - ل ٤- بين «عقلة» ۵-فی غیب المستور«عقلة» ۲-سببی وما - ل ۷-متمیزة - ل ۸-تفضل - ط ۹-نسبة مكانته لهذه الارواح ولا - ط - لنسبة مكانية لهذه الارواح المتحیزة «عقلة» ۱۰-مثلاً - ط ۱۱-التفاته -ط - النقابة - ل

- سوى من هاموا فى جلاله ليس لهم لحظة الى ذواتهم - فنائهم ١ افناء الابد، عبدوا الله بحقه لامن حيث امره، وعلى قلوب هئولاء الارواح هم الافراد منا الخارجون عن دائرة القطب ونما يكون؛ الى ان يقال: فريق فى الجنة وفريق فى السعير (٧-الشورى) ويذبح الموت.

• 1/٤٠ وهذا اللوح على القاء العقل بمزلة حواء لادم عليها السلام، وسميت نفساً لان الله تعالى نفس بها من نفس الرحمة عن العقل، اذ جعلها لوحاً لما يسطره فيها وهو ٢ عل التجميل والنفس على التفصيل، وهذا الملك الكريم الذي هو اللوح قلم لما دونه ايضاً؛ وهكذا كل فاعل ومنفعل، وجعل الله امر التركيب وعالم الاجسام بيده، فاذا اعتدلت المبانى واستوت ٣ نشأتها – نورية كانت او نارية او ظلمانية او شفافة – كان القلم الاعلى واهب الارواح فيها، وهو فيض ذاتى له وارادى لله تعالى، وله مما يلى العقل نسبة نورانية وما يلى المجل العجيب.

٤٠١١هـذا كلامه رضي الله عنه ويفهم منه اولاً: ان انتشاء المهيمة من نجلي الحق سبحانه بنفسه لنفسه، وقد مرّ ان هذا التجلي أمّا يتحقق في المراتب الالهية دون الكونية.

٢ • ٤/٤٠ وثانياً ان العنصر الإعظام الإسرالقل كالارواح المهيمة - معان له مدخلاً في عالم التسطير، فلم يكن القلم - على ماعرفت قبل - اول موجود في عالم التسطير.

٤/٤٠٣ وثالثاً أن للارواح المهيمة مظاهر هي الافراد الخارجة عن حكم القطب، وقد قلتم انها من القسم المقيد بعدم المظهر.

٤٠٤٠٤ ورابعاً اناللوح والقلم ان لم يكونا من المهيمة فكيف قال الشيخ الكبير رضى الله عنه في الفتوحات انها من المهيمة؛ وان كانا منها فكيف اخرجها ٤ الشيخ قدس سره هيهنا وفي التفسير وسائر تصانيفه؟

۵۰۶۲ قلت - والله اعلم - جواباً عن الاول: ان انتشاء المهيمة من غبلي الحق سبحانه بنفسه لكن لافي نفسه؛ بل فيا يسمى غيراً؛ لايعرف ذلك الغير نفسه، وعن الثانى: بان العنصر الاعظم فسره الشيخ رضى الله عنه في عقلة المستوفز ٥ بالحيوة المعبر عنها بالماء في قوله

۱ - ولارجعة اليم، افناهم فناء الابد «عقلة» - ل ۲ - يسطره هو - ط ۳ - تصورت «عقلة» ٤- اخرجه - ط ٥ - ص: ٥٣ تعالى: وجعلنا من الماء كل شئى حى (٣٠ - الانبياء) و قوله تعالى: وكان عرشه على الماء ليبلوكم (٧ - هود) كماقال:خلق الموت والحيوة ليبلوكم (٢ - الملك) اذجعل قوله: ليبلوكم، منصرفاً الى الحيوة، فان الميت لايختبر، وهو عرش الهوية واسم الاسماء ومقدمها.

٤/٤٠٦ واقول: كأنه هو المراد بالهباء الذي قال في الفتوحات ١٠ : بدأ الخلق الهباء واول موجود فيه الحقيقة المحمدية.

١٤٠٧ وقال ايضاً فيه: لما اراد بدأ العالم على حد ما علمه، انفعل عن تلك الارادة المقدسة بضرب تجل من تجليات التنزيه الى الحقيقة الكلية وانفعل عنها حقيقة تسمى الهباء؛ وهو اول موجود في العالم، وقد ذكره على بن ابي طالب عليه السلام وسهل بن عبد الله وغيرهما من اهل التحقيق، ثم تجلى الحق سبحانه بنوره الى ذلك الهباء فقبل منه كل شئى على حسب استعداده، فلم يكن اقرب اليه قبولاً الاحقيقة محمد صلى الله عليه وآله المساة بالعقل، وكان سيد العالم باسره واول ظاهر في الوجود واقرب الناس اليه على بن ابي طالب عليه السلام ثم سائر الانبياء ١ . تم كلامه.

٥/٤٠٨ واقول: هذا غير الهباء اللي قال في الفتو حات بعد وريقات ٢٠ : لما خلق القلم واللوح سما هما العقل والروح، واعطى الروح صفتين: علمية وعملية وجعل العقل لها ٢ معلما، ثم خلق جوهراً دون النفس الذي هو ٣ الروح المذكور وسماه ٤ الهباء، قال تعالى: فكانت هباءً منبثا (٦-الواقعة) سماه به على بن ابي طالب رضى الله عنه؛ لما رأى هذه الجوهرة منبثة في جميع الصور الطبيعية.

9/٤٠٩ وعن الثالث ان المهيمة لما كانت قسمين جاز ان يكون المقيد بعدم المظاهر القسم الاول منها، والتي مظاهرها الافراد هي القسم الثاني، بل التحقيق انها ثلاثة اقسام؛ القسم الثالث منها ماله مدخل ٥ في التسطير؛ كالقلم واللوح على ما قاله الشيخ ٦ رضي الله عنه.

◄١-الباب السادس. ص: ١٥١ عج٢-الباب السابع - ص: ١٥٧ ــ واقرب الناس اليه على بن ابي طالب رضى الله عنه امام العالم وسرّ الانبياء اجمعين «الفتوحات»

۱-ص: ۱۵۱ ۲- لمها - ط - ل ۳- التي هي (الفتوحات) ٤- سماها (الفتوحات) ٥- دخل - ط ۲- ذكره الشيخ الكبير رضي الله عنه - ل

#### 4 • ٤ / مصباح الأنس

٤/٤١٠ وعن الرابع ان مراد الشيخ رضى الله عنه في تصانيفه بالمهيمة من لم يكن له
 مدخل ١ في التسطير، لامطلق الارواح النورية العالية من حيث خلوها عن المظاهر المثالية
 او الحسية.

العقل المسمى بالعقل الشيخ الكبير رضى الله عنه فى الحقيقة المحمدية المسمى بالعقل الاول، اذ كان مراده بالحقيقة - والله اعلم ٢ - روحه ونفسه الشريفة المقدسة كما مرّ؛ فان حقيقته باتفاق المحققين حقيقة ٣ الحقائق.

### الاصلالحادىعشر

ف التنبيه على مرجع ظهورات الوجودات المنفرعة ؛ عن الاثر الاول الذي هو الوجود العام وبقائها وفنائها حتى صار اول ما تعين في عالم التسطير قلماً ثم لوحاً ثم ما انبعث بعد انبعاثها

الحقائق الكونية، مع انه حقيقة المنة متمينة في حفيرة احدية الجمع كها مر، اذ المعتبر ف الحقائق الكونية، مع انه حقيقة المنة متمينة في حفيرة احدية الجمع كها مر، اذ المعتبر ف تعينه جعية الاسماء الذاتية الالمية الوجوبية - اعنى عهاء الربوبية - وان تضمنت اعتبار عهاء العبودية من حيث الحضرة الامكانية لتقابلها، فانها جعية احدية الذات - وان لحقتها الكثرة النسبية بتلك المقابلة - فاختلاف الوجودات المتفرعة بالتعينات المتعددة عنه مع احديته في ذاته راجع الى اختلاف القوابل - لالاختلاف او تعدده في نفسه - كها مر وسبجئي.

المعبر عنه بالفيض والاعداد الالهى المقتضى قوام العالم وبقائه دائم الظهور من غيب ذات الحق وحضرة احدية والاعداد الالهى المقتضى قوام العالم وبقائه دائم الظهور من غيب ذات الحق وحضرة احدية الجمع على حسب الترتيب الواقع فى الفيض بحسب ترتيب القوابل فى تمام استعداد ٧ القبول من حيث عدم توقفه على شرط او توقفه على شرط او اكثر كها مرز.

۱-مدخلا – ط ۲ – والله اعلم بالحقيقة – ل ۳ – هي حقيقة – ن – ع ٤ – المتنوعة – ن – ع ٥ – لحقها – ل ۲ – فاختلافات \_ ط ۷ – استعداده – ط النبور وذلك لما قال الشيخ قدس سره ١٠: ان التجلى الاحدى ليس غير النور الوجودى ولايصل من الحق الى المكنات قبل الوجود وبعده غير ذلك وماسواه احكام المكنات، ولما لم يكن الوجود ذاتياً لسوى الحق افتقر العالم في بقائه الى هذا الامداد الوجودى الاحدى دون فترة، اذ لو انقطع طرفة عين لفني العالم دفعة واحدة، لان الحكم العدمى لازم له والوجود عارض، تم كلامه وقد مرّ ايضاً ان معقولية الزمان هو هذا الترتيب المنبه عليه.

الكونية والاسمائية الالهية المتعينة بحسبها تناسباً بحكم مابه الاشتراك المقتضى للتوحد الكونية والاسمائية الالهية المتعينة بحسبها تناسباً بحكم مابه الاشتراك المقتضى للتوحد وتنافراً بحكم مابه الامتياز المقتضى للتعدد؛ ذاتياً كل منها لما ١ غير مجعول؛ هما محتد سر القدر.

المسمى المسمى التناسب المقتضى الله و حكم الجمع الاحدى المسمى وجوداً عينياً استدعى التناسب المقتضى الله و خلط و ذلك في مرتبة اى حقيقة كونية كانت، لكن بحسب تلك المرتبة التي حصل فيها الاجتماع وبموجب حكمها، سواء كان اجتماع الاجزاء كما في الاجسام او الحقائق كما في الارواح، فيظهر بواسطة ذلك الاجتماع سر التجلى الجمعى الاحدى ويبنى بحسب قوة التناسب المبقى صورة اجتماعها.

۱۷ ٤/٤ فالتفاوت في التقدم والتأخر والبطؤ والسرعة والبقاء والنفادليس الا بحسب التفاوت في المناسبة وظهور حكمها وارتفاعه معبراً ؛ فيه حال المرتبة وبقوة ما به المناسبة المبقية؛ وهو الامر الذي يشترك فيه المجتمعات اشتراكاً يقتضى التوحد وعدم الامتياز، ودوام المجمع يتعين صور زمان الاجتاع التي هي حكم الاسم؛ «الدهر»، فيتعين الاجال بحسبها.

٤/٤١٨ فالمتعبن بالمراتب الكلية وبقوة المناسبة الكلية التي فيها هما ٥ الشأن والدهر الالهيان والمتعين بجزئياتها ٦ ، كلما تنزلت صور الاجتماعات في المراتب الجزئية وبرزت

١٠٥ قال في النفحات \_ ل

۱-لها - ط ۲-ککون - ط ۳-والمقتضی - ط ٤-معتبراً - ط - ل ٥-هـو - ن - ع ۹-بجزئياتها - ل

### ١٠ ٤ / مصباح الانس

احكام الكثرة المتفرعة عن الحكم الاحدى الموجبة لانتشاء الاسماء والاحوال هو نسب الشأن والدهر المذكورين ورقائقهما، مثاله ظهور السواد من اجتماع الزاج والعفص والماء وظهور العناصر الاربعة من اجتاع الكيفيات الاربع التي هي حقائق الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة. فأولاً ليظهر سرّ التجلى الوجودي بصورة الماء والنار والهواء والارض؛ وثانياً ليظهر ذلك السرّ في المرتبة التالية بصورة المعدن والنبات والحيوان وهلم جراً

8/٤١٩ هذا حكم التناسب واما التنافر فيقتضى عكس حكم التناسب؛ كالموت وهو الافتراق بين الارواح والابدان والفناء ١ والعدم؛ وهو افتراق الصور المنتشئة من اجتماعات اجزاء جسمانية او حقائق وقوى روحانية كما مرّ.

٤/٤٢٠ ثم نقول: وكل جمعية من ثلث الجمعيات الكلية او الجزئية المظهرة للصورة ٢
 الوجودية لها نوعان من الحكم والأثير.

الصورة الوجودية من اجتماعها قلاما المناصة بينه وبين الاجزاء او الحقائق التي ظهرت تلك الصورة الوجودية من اجتماعها قلارات الادوية من كيفياتها بحسب درجاتها الاربع وكالاخلاق الظاهرة في كل ولد مما يتصف به والديه ٣، وهذا لكونه ٤ مشعوراً به لكل احد لم ينكره احد من اهل النظر والكشف.

المتعين بتلك الجمعية الخاصة وهو المعبر عنه بالوجه الخاص الذي للحقائة في كل احدنسبته وسببه الاطباء الحاصل بالخاصية لا بالكيفية وكالاحوال الظاهرة في الولد مما هي خلاف حال والديم، فانه ٦ حكم التجلي الخاص المتعين بتلك الجمعية الخاصة وهو المعبر عنه بالوجه الخاص الذي للحق سبحانه في كل موجود ويعرفه المحققون لاغير - لخفاء في نسبته -

 التى تقابل التجلى الاحدى بتعيناتها ويفيض عليها بحسب استعداداتها، وفيه ١ تثبت المعية الالهية والقرب الاريدى مجاورة حقيقة جسانية بن متباينين وجوداً؛ وذلك مجاورة معنوية اعتبارية بن الشئى وتعينه العلمى على اتحادهما الاصلى؛ وبه تثبت العلم بالجزئيات، لان حضوره مع كل جزئى كحضوره مع كل كل من حيث تلك النسبة؛ وبه تثبت الحيطة بكل شئى والشهادة والحضور مع كل كل من حيث تلك النسبة؛ وبه تثبت الحيطة بكل شئى والشهادة والحضور مع كل شئى، فانه سبحانه بكل شئى عليم ومحيط وعلى كل شئى شهيد

علمه بذاته كونها فالهرة له؛ فلا واسطة فى تلك المناسبة الرابطة اصلاً، بل القلم الاعلى وما بعده بالاشياء كونها ظاهرة له؛ فلا واسطة فى تلك المناسبة الرابطة اصلاً، بل القلم الاعلى وما بعده سواسية فى تلك النسبة بحكم الطلبين الفيضى والقبولى ٣ من الطرفين، وانما سمى بالوجه الخاص، لان غيره من الوجوه كالوجه الروحان والمثالى والخيالى والحسى انما بحصل بتوسط هذه المراتب الكونية، ولخفائه لم يعرفه الا الحققائ من اهل الكشف، والاشراقيون قائلون به فيا بين الانوار القاهرة والارواح العالية

البرزخ وعلائقها يشاهد نور الانوار ويقع عليه شعاعه وينعكس النور من بعضها على البرزخ وعلائقها يشاهد نور الانوار ويقع عليه شعاعه وينعكس النور من بعضها على بعض، فكل عالي مشرق ٥ على ماتحته من المرتبة وكل سافل يقبل الشعاع من نور الانوار بتوسط مافوقه – رتبة رتبة – حتى ان القاهر الثانى يقبل من النور الشامخ ٦ من نور الانوار مرتبن: بواسطة النور الاقرب وبغيرها ٧، والشالث اربع مرات: مرتبن بانعكاس صاحبه ومرتبن بواسطة النور الاقرب وبغير واسطة، والرابع ثمانى مرات: اربع مرات بانعكاس صاحبه ومرتبن عا فوقه ومرة بالنور الاقرب ومرة بلا واسطة، وهذا ٨ كالاشعة البرزخية اذا وقعت على برزخ يشتد النور فيه كاشعة سرج، لكن لاعلم للبرزخ بزيادة من كل اشراق؛ بخلاف الاشراقات على حى لايغيب عنه ذاته.

١- فبه - ن - ع ٢- في الاشراق - ط - ص: ٣٦٢ ٣- الفيض و القبول - ن - ع ٤- في الاشراق - ط - ص: ٣٤٤ ٥ - ن - ع - ل ٧- بواسطه - ط - ص: ٣٤٤ ٥ - مشرف - ط - يشرق - ل ٢- السانح - ن - ع - ل ٧- بواسطه وبغيرها - ط - ل ٨- وهكذا - ط - ن - ع - ل

1/2/۲۹ نقول: والضابط في معرفة الفارق بين الامر بالواسطة وبينه بالوجه الخاص؛ ال كل مايشارك فيه النتيجة ١ المقدمتين والولد الوالدين من المواد الكلبة والحقائق الاصلية؛ فهو الذي يشعر بسرة ويدرك فيه وجه المناسبة، وكل ما يتفرد به الولد والنتيجة والثمرة عن اصولها فهو سرّ الوجه الخاص الالهى الذي قبله الممكن بخصوصية من بين الممكنات.

٤/٤٧٧ فانقلت: حكم الوجه الخاص احداثري ٢ الجمعية المظهرية للصورة الوجودية و متوقف عليها كما قلتم؛ فكيف لايكون للوسائط الجتمعة مدخل في ذلك؟

المعين، لان المعين، لان المراتب وهذه الوجه الخاص ايضاً من وجه ثمرة الاجتماع المعين، لان مبب ظهور احكام الوجه الخاص المراتب وهذه الوجودات المتعينة بحسبها ٦ الا من حيث مظاهرها، ولا يعمل ٤ حقيقة ما ولامرتبة ولا الم الحي متعين ٩ بحسبها ٦ الا من حيث المظاهر، وظهور الاحكام موقوف على الأجهاع المعين وحاصل بسببه؛ لكن كونه ثمرة الاجتاع من جهة توقف ظهور الوجود المتعين عليه لاينافي كونه ثمرة النسبة الخاصة من حيث اقتضاء مرتبة تلك النسبة ذلك، وعندا وعدلا المجتن يرتفع تناقض الحكين والبه تنظر القاعدة القائلة: قد يفعل المركب مالاتفعله المفردات؛ ويعبر ٧ هذا في الكالات المحمدية والنقائص الكيانية.

الاحدية -: اما عقلا: فتفاوته بحسب تفاوتها، فان اعظم الجمعيات صورة في البسائط هو العرش المحيط بالصور المجيد بافعاله المتعلقة بالرحانية العامة الفيض واصغرها صورة المجزء الذي لا يتجزى من المحيط البسيط، اذ لا يعرف له مثل اثره من حيث هو، واعظمها في المركبات التامة التركيب النشأة الانسانية الموقوفة على اجتماع جيع الحقائق واحكام المراتب في الجملة، سواء كانت معتدلة كما في الكامل او منحرفة كما في غيره، واصغرها اصغر ما يولد من الحيوان الذي هو اخر المولدات المركبة، لكن لصغره وحقارته لم يظهر

۱- النتيجة فيه - ل ۲ - الخاص اثرى - ط ۳ - نسبها - ل ٤ - يعقل - ن - ع ٥ - يتعين - ن - ع ١ - بعتير - ن - ع ١ - بعتير - ط - لتعتير - ن - ع - ولنعير - ل

فيه احكام المرتبة الروحية وغيرها.

الارض ومن انقلاً: فا اشار اليه قوله تعالى: سبحان الذى خلق الازواج كلها مما تنبت الارض ومن انفسهم ومما لا يعلمون (٣٦- يس) وقوله تعالى: ومن كل شئى خلقنا زوجين (٤٩-الذاريات) رتب الخلق على الازدواج ٢ والضم والجمسع؛ وترتب الحكم على الموصوف اية علية ٣ الوصف، وسيتضح في بحث الافلاك بعض اسراره - ان شاء الله -.

### الاصل الثاني عشر

فى ترتيب ظهور الموجودات بعدانبعاث القلم واللوح كتعين عالم المثال بعد تعين عالم الملكوت من عالم الجبروت

٤/٤٣١ فنقول: تعين بعد انبعا ثهما في مرآة النفس الرحماني مرتبة الطبيعة من حبث ارتباطها بالإجسام وظهور حكمها فيها وبها، وذلك في الهباء الاول المسمى عند بعضهم بالهيولي الكل.

خاهر وباطن لما بدا بحكم «احببت» من باطن الغيب الحقيق كان عين التعين والتجلى الاول وحدانياً بجملاً، وكان مفاتيح الغيب واعتبارات الواحدية كتفصيل نسي له بلاغيرية بينها وظهر بصورة تفصيل حقيق علمى ووجودى نسي اسمائى؛ وبصورة اجمال حقيق وجودى ونسي علمى فى التعين الثانى، وصار نفس هذا النفس من حيثية تجلة التفصيل النسي الذى فى التعين الاول؛ وكان اركان التعين الثانى التي لاهى الاصول السبعة الاسمائية الواقعة في حاقه مم تفرعت منها فى الحضرة العمائية وفى طرفها الى مالا يتناهى كثرة اجناساً وانواعاً وفصولاً تفصيلاً حقيقياً لهذا الاجمال – لانسبياً -.

٤/٤٣٣ و هذا الاجمال والتفصيل علمي و وجودي بالنسبة الى الموجد ٩ العالم وعلمي غير وجودي بالنسبة الى فهم المكنات وشهودهم، وهذا التعين الثاني بكل مايتضمنه اجمالاً

۱-حیث رتب - ل ۲ - الازواج - ل ۳ - انه علیه - ط - یدل علی - ن - ع ک - مرتبه - ط - ن - ع ۵ - وهوان - ن - ع - ل ۲ - حیث - ل ۷ - الذی هو - ط ۸ - حافه - ط ۹ - موجد - ن - ع

### \$ 1 \$ / مصباح الانس

وتفصيلاً؛ غيب وباطن بالنسبة الى المراتب الكونية واهليها ١؛ وصورة للتعين ٢ الاول؛ واركانه مظاهر مفاتيح الغيب وتفصيله الحقيق مظهر تفصيلها النسي.

۱۲۳۲ منفس الرحماني من حيث كونه نوراً؛ في التعين الثاني حكمان: كونه مفيضاً بالاختيار وكون اثره مفاضاً بحكم مشيئته: ولو شاء لجعله ساكنا (٤٥-الفرقان) وحيث شاء مد ظل نوره بحكم الحب الاصلى والتوجهات والاجتاعات الاسمائية؛ فظهر منه اثر في مرتبة الارواح التي نسبتها الى الغيب من حيث حضرة الوجوب اشد، كما ان مرتبة الاجسام نسبتها الى الشهادة من حيث الخضرة العلمية او قل: الامكانية اشد، ذلك الاثر عين القلم الاعلى؛ فوجوده جملة للتفصيل النسي الوجودي الذي في التعين الثاني.

القلم اثر بصورة اللوح المحفوظ وتفصيل بوجوهه واركانه ومايتضمنه من الكلم الفعلية والقلم الروحانية الملكية وغيرها من ملكوت كل شئ.

الذى هو وجه تنزله ظهوراً اخر بصورة المباء الذى هو مادة قابلة لجميع الصور الطبيعية الذى هو وجه تنزله ظهوراً اخر بصورة المباء الذى هو مادة قابلة لجميع الصور الطبيعية والعنصرية ومعدن مشتمل على كل جوهر فرد؛ وهو باعتبار جعيته واشتاله على الاركان الاربعة التى هى الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة - بسيطة لامركبة - فصار ؛ اول مظهر مجمل هذا الوجه الرابع اللوحى، واركانه البسائط مظاهر اركانه المعنوية المضافة الى التعين الثانى، وهى الحيوة والعلم والارادة والقدرة.

٤/٤٣٧ فان الحرارة الغريزية اخص لوازم الحيوان، ولايوصف كال اثر العلم الا ببرد اليقين، والميلان الذي له يبوسة الجفوة ٨ اليقين، والميلان الذي له يبوسة الجفوة ٨ من لوازم القدرة، فغلب اثر كل ركن من الاركان ١ المعنوية في كل ركن منها، فكان الهباء جلة تفصيل ملكوت كل شئي واركانه تفصيل اجاله؛ ولجمعية هذا الهباء بُيّن حكم وحدة

۱-اهلها-ن-ع-ل ۲-التعين-ط-ن-ع ۳-وجهه-ل ٤-صار-ط-ن-ع-ل ۵-صوره-ط-ن-ع ۲-الرطوية-ط ۷-والميلان صورته السيلان والقهر-ل ۸-الجفافة-الجفاوة-ن-ط-ل ۹-الظاهرة على اثر كل ركن منها-ن-ع الحضرة الوجوبية لانتسابه الى مظهرية اللوح الغالب عليه حكم تلك الحضرة، وبين حكم الكثرة الامكانية او قل: العلمية؛ لتضاعف احكام التنزل والتلبس بقابلية الظهور باكثف صور التركيب والطفها، كان له مناسبة بالحضرة العائية، فكان محل كينونته حضرة من الحضرات ١ العلمية التي نسبتها الى طرف الوجوب والامكان على السواء

الارواح وعلية ٣بساطة صورها والى شهادة عالم الحس وعلية ٤ تركيب صورها على الارواح وعلية ١٠ تركيب صورها على السواء، ولان الغالب على الحيوة والعلم حكم الوحدة والاجال؛ لعدم توقف تحققها على الكثرة والتفصيل؛ وعلى الارادة والقدرة اثر الكثرة والتفصيل؛ لتوقف تعينها على حكم القيز، كان الفعل منسوباً الى مظهرى الحيوة والعلم من اركان الهباء، وهما الحرارة والبرودة، والانفعال منسوبا الى مظهرى الارادة والقدرة وهما الرطوبة واليبوسة، فلما حصل بينها المتزاج لطيف خفيف كان الم الطبيعة نصحة ثلك الامتزاج، ثم انبسطت الطبيعة بحكم علها الذى هو عالم المثال انبساطاً تاماً وحدانياً وتصورت باقرب ٧ صورة الى الوحدة والبساطة التى ٨هى الاستدارة، فتعين اسم ١ الساري وصورة الحرش محيطاً بجميع عالم الصور والملك وسيجي ١٠ تمام تقريره – ان شاء الله -.

المثال المطلق و ١١ تعينه ونسبة المثال المائل الى نقل ماذكره الشيخ قدس سره فى تحقيق عالم المثال المطلق و ١١ تعينه ونسبة المثال المقيد اليه؛ ففيه فوائد؛ اذ يتفرع عليها ضابطة صدق الرؤيا وضابطة احتياجها الى التعبير ١٢ وعدمه وضابطة سرعة وقوع حكمها وبطئه، فالشيخ قدس سره لما اراد بيان ذلك فى فك الفص اليوسني ١٣ قدم له مقدمات:

۱٤/٤٤٠ المقدمة الاولى: ان النور المحض لابغاير الوجود الحق المحض الذي يتعقل في
 مقابلته العدم وله الظلمة، كما ان الوجود له النورية.

٤/٤٤١ المقدمة الثانية: أن المكن يوصف بالظلمة من احد وجهيه الذي يلي العدم

۱-حصته من الحضرة - ل ۲-الحصة - ن - ع - ل ۴و٤- مجلية - ل ۱۰و۴ - مظهر - ط ۷- بصورة ماقرب - ل ۸-الوحدة التي - ط ۹-الاسم - ن - ع - ل ۱۰ - الصور وسيجئي - ل ۱۱ - المثال و - ط ۲۲-التعين - ل ۱۳ - ص:۲۲۷

### ١٦٤/مصباح الانس

وانه يتنور بالوجود فيظهر، وكل نقصٍ انما ١ ذلك من احكام نسبته العدمية واليه الاشارة بقوله صلى الله عليه وآله: ان الله خلق الخلق في ظلمة ثم رش عليهم من نوره، فالخلق بمعنى التقدير السابق على الايجاد، ورش النور كناية عن افاضة ٢ الوجود

٤/٤٤٢ المقدمة الثالثة: ان النور يدرك به ولايدرك وشرفه الاولية، اذ هو سبب كل انكشاف، والظلمة تدرك ولايدرك بها وشرفها ان ادراك النور الحقيق يتعذر ولايتأتى الا باتصاله البها، والضياء يدرك ويدرك به و شرفه الجمع بين الامرين واستلزامه حيازة الشرفين.

المرتبة الاولى مشاركته للوجود المطلق من حيث انه لما كان واحداً في الاصل وعرض له المرتبة الاولى مشاركته للوجود المطلق من حيث انه لما كان واحداً في الاصل وعرض له تعددات؛ علم غمة عمعددات مختلفة القبول صار سبباً لمعرفة الماهيات المعدومة م. المرتبة الثانية مشاركته للعلم المطلق، اذيكشف الوجودي، اما كشف النور فتأخر عن كشف الوجودي، المائية اختصاصه بالجمع الذي له الظهور والاظهار.

٤/٤٤٤ المقدمة الخامسة: فرق بينها ٧بان العلم يعدد المعلومات بالتعلق في التعقل، والوجود يعددها في المدارك وتظهر به، والوجود يظهر بحسب قابلية المعدوم، والنور لايدرك الا في مظهر موجود

العدم المتعقل، العدم المتعقل في مقابلة الوجود المتحقق له بدون التعقل، والوجود المحض الميكن ادراكه؛ فرتبة العدم من حيث تعقل مقابلته للوجود كالمرآة له، والمتعين بين الطرفين هو ٢ حقيقة عالم المثال؛ والضياء صفة الذاتية وانه عبارة عن وجود العالم وهو ظاهرية الحق وهو ككل ١٠ متوسط بين شيئين، اذا كانت نسبته الى احد الطرفين اقوى يوصف بوصف البطرف الغالب، كوصف عالم الارواح ومافوقه من الاسماء ١١ النورية والوجود الابدى؛ ووصف صور عالم الكون والفساد بالكدورة والظلمة.

۱-نقص بلحقه انما-ل ۲-اضافة-ط۳-مشترك-ط٤-علم ان نمة-ل٥-الماهيات-ط ۲-الوجودى-ل ۷-بينها-ن-ع-مابينها -ل ۸-تقررت هذه-ن-ع ۹-وهو-ن-ع۱۰-لكل-ط۱۱-اسماء-ط 2/267 وقال فى فلك الفص الاسحق: ١ عالم المثال المطلق امر بين عالم الارواح وعالم الحس، فهو المنزل الثالث من غيب الموية وظهور الوجود فيه اتم منه فى عالم الارواح؛ وفى عالم الحس تم ظهور الوجود، ولذا كان العرش الحيط الذى هو اول الصور المحسوسة مقام الاستواء الرحاني.

٧٤٤٧ وقال فيه: وكلما يتجسد فيه يكون مطابقاً لما في العلم، و ٢ نسبة عالم المثال الى صورة العالم الذي هو مظهر للاسم ٣ «الظاهر» نسبة ذهن الانسان وخياله الى صورته، وروح صورة العالم من وجه مظهر الاسم «الباطن» فالتجسد ٤ ثمة لما لاصورة له من الامور المعقولة هو الاسم «الباطن» ولانقص في العلم هناك ولافي القوة التي القوة ٦ المصورة من الانسان نسخة منها، فإن الحق ٧ ذو القوة المتين فلايتجسد هناك شئي الا بحسب ما علم؛ فوجبت المطابقة، وكذا الامر في العقول العالية والنفوس.

الخيال المقيد، والصورة الظاهرة فيه يكون بحسب نسبة ذى الخيال من الطرفين؛ فان قويت الخيال المقيد، والصورة الظاهرة فيه يكون بحسب نسبة ذى الخيال من الطرفين؛ فان قويت نسبته الى عالم الارواح ومافوقها؛ كَانَتْ غيلاته واعتقاداته حقة، او الى عالم الحس بغلبة احكام الصور كانت غيلاته يقظة ومناماً فاسدة وارائه غير صائبة فسميت اضغاث احلام ١٤٤٩ وذلك ٢٠ لان كل من غلب عليه الصفات التقييدية واحكام الانحرافات الخلقية والمزاجية لايدرك مشرع خياله من عالم المثال، وان كانت الوصلة غير منقطعة ، ومن انتهى في سير خياله الى طرفه المتصل بعالم المثال المطلق حتى يتأتى له التجاوز اليه، فانه يدرك منه ٨ ماشاء الحق ان يريه منه، بل قد يخرج الى عالم الارواح ثم الى فسيح حضرة العلم فيستشرف على جلة من الكوائن المقدر ظهورها في عالم اخر، لذلك قال عليه و آله السلام: اصدقكم رؤيا اصدقكم حديثا.

١٠- الروحانية - ط - هذه الفقرة في الفك اليوسني، ص: ٢٢٩ هذه الفقرة ايضاً في الفك اليوسني، ص: ٢٣٠

۱-ص: ۲۰۵ ۲-مطابقاً و - ط - الفكوك - ل ۳ - الاسم - ط - الفكوك - ل ٤ - فانجسد ــ ط ــ الفكوك - ل ٤ - فانجسد ــ ط ــ الفكوك ٥ - الباطن والمدبر - ط -الفكوك ٣ - هناك والقوة - ل ٧ - والحق - ل ٨ - فيه «الفكوك» - ل

٤/٤٥٠ وقال: الرؤياثلاث: رؤيا منالله ورؤيا تجرى ١ من الشيطان ٢ ورؤيا مما حدّث ٣ المرء نفسه، فالاولى تتوقف على تهيئة واستعداد يفيدان صفاء ٤ على وطبهارة نفس. والثانية نتيجة الانحرافات المزاجية والكدورات النفسانية. والثالثة من اثار الصفات الغالبة الحكم؛ وانزل ١ الحال القاهرة حال رؤيته.

١٥٤١ع وقال في فك الفص الاسحق: ٦ اما الانسان فقوته المصورة تابعة لنورية روحه وماسبق اطلاعه عليه؛ فاملاه بذاته عليها، فيأخذ في محاكاته لكن بحسب صحة شكل الدماغ واختلاله وانحراف المزاج واعتداله وقوة المصورة وضعفها وخاصية الزمان والمكان.

2/٤٥٢ واعلم ان نسبة خيال الانسان المقيد الى عالم المثال نسبة الجداول الى النهر العظيم الذى منه تفرعت، فصحة خيال الانسان ورؤياه لها ٧ موجبات بعضها مزاجية كها مر وبعضها خارجة عن المزاج وهو بقاء حكم الاتصال بين خياله وعالم ١ المثال، والناس فى ذلك على ثلاثة اقسام:

٤/٤٥٣ قسم قد طبع على ٩ قلوجم فالابتصل من نفوسهم اليها شئي الا في النادر؛ كحال عارض سريع الزوال بطئي الموق*ت كالإراض سياك* 

2/٤٥٤ وقسم مجصل لقلوبهم احياناً صفاء وفراغ من الشواغل واتصال من خياله بعالم المثال المطلق، فكل مايدركه نفوسهم فى ذلك الوقت فانه ينعكس انعكاساً شعاعياً الى القلب وينعكس من القلب الى الدماغ فينطبع فيه؛ فان وجد فيايرى اثر حديث نفس ١٠ من الوجوه المذكورة والالة والمزاج و غيرها ١١ المانع من حكم الاتصال؛ فتصوير القوة بحسب ذلك، وان خلت الرؤيا عن حديث النفس وكانت هيئة الدماغ صحيحة والمزاج مستقم؛ كانت من الله وكان ١٢ الغالب لاتعبير لها، لان عكس العكس ظاهر بصورة الاصل وهو السبب فى عدم تأويل الخليل عليه السلام رؤياه - وان كانت واجب التأويل مما ظهر -

۱- تحزین «الفکوك - ل - سنن این ماجة» ۲ - رؤیا من الشیطان - ط - تحزین «الفکوك» ۳ - حدث - ل ٤ - استعداد معتدلین وصفاء - ل ۵ - اثر - ن - ع - ل ۲ - ص:۲،۲ ک - له - ط - الفکوك - ل ۸ - وبین عالم - ن - ع - الفکوك - ل ۹ - فیه - ط ۱۰ - یری اثر حدیث النفس - ن - ع - الفکوك ۱۱ - غیرهما - ل ۱۲ - و کانت فی - ن - ع - الفکوك - ل 4/٤٥٥ والقسم الثالث من صار قلبه مستوى الحق لاينطبع فى قلبه غالباً امر من خارج، بل من قلبه اليكون المنبع، والانطباع الاول فى الدماغ فيحكيه الخيال بصورة تناسبه فيحتاج الى التعبير البتة. ولما اعتاد الخليل عليه السلام الحالة الاولى وشاء الحق ان ينقله الى مقام من وسع قلبه الحق؛ كان انطباع ما انبعث من قلبه الالمى الى دماغه انطباعاً واحداً فلم يظهر بصورة الاصل، فاحتاج الى التأويل المعرب عن الامر المراد بذلك التصوير على نحو تعينه فى المقام ٢ العلوى وذوات العقول والنفوس تعيناً روحانياً او على نحو انبعاثه من القلب المتوحد ٣ الكثرة بصفة احدية الجمع، فعلم ان كل خيال مقيد حكم من احكام الاسم الباطن تجسد فى عالم المثال تجسداً صحيحا لصحة العلم والقوى الحاكية؛ ثم تجسد فى كل خيال مقيد بحسب القوة المصورة والحل واحوال المدرك والصفات الغالبة عليه زمان الادراك.

٤/٤٥٦ واعلم ان الرؤيا التي بحتاج الى التأويل يكون لانزل الطوائف ويكون لاكمل الخلق؛ والتي لاتأويل لما حال المتوسطين.

ماسيكون في العوالم العالية القريبة من خصورة العلم الذلابك من مكته في كل سماء الى ان ماسيكون في العوالم العالية القريبة من خصورة الفلك ومافيه، فإن لكل كائنة تظهر من حيث الفصاله المعنوى من مقام القلم واللوح والعرش والكرسي في كل سماء مقاماً. وقد ورد في الفصاله المعنوى من مقام القلم واللوح والعرش والكرسي في كل سماء مقاماً. وقد ورد في الحديث: إن الامر الالمي يبق في الجو بعد مفارقة السهاء الدنيا ثلاث سنين حتى يصل الى الارض، وهذا من المكاشفات الجربة، فسرعة ظهور حكمها دليل ضعف نفس الرائى -وان صعدت - فانهالاتقوى ٢ على الترقي، بل كان غاية عروجها حال الاعراض عن التعلقات الجو الذي بين الارض والفلك الاول، هذا ما تيسر نقله من كلام الشيخ قدس سره

٤/٤٥٨ وانا اقول: قال بعض المتفكرين: ان القوة الخيالية التي للنفس الكلية هي محل ٧ عالم المثال، وكأنه قاله؛ لكون اللوح المحفوظ جلة تفصيل ما يكتبه القلم مما كان وما يكون

١- قبله - ن - ع ٢ - العالم «الفكوك» ٣ - منوحد - ن - ع - ل ٤ - الفك اليوسني - ص : ٢٣٣
 ٥ - حين - ن - ع - ل - حال «الفكوك» ٢ - وان لضعفها الاتقوى - ن - ع وانها لم تقو - الفكوك
 ٧ - مجلى - ن - ع

من الكلم القولية والفعلية وصور الارواح والروحانيات وملكوت كل شي - وفيه تأمل -فان الشكل الثاني لاينتج من موجبتين.

وعالم الانسان الكامل الشامل لحضرتي الوجوب والامكان والارواح والاجسام وهو وعالم الانسان الكامل الشامل لحضرتي الوجوب والامكان والارواح والاجسام وهو مبسوط الهباء الذي هو على الطبيعة المتعينة بعد اللوح والقلم، وأنه كما سيظهر شامل للمثل العقلية النوعية الافلاطونية والاشراقية الاعم ١ منها وللمثل المعلقة الخيالية، وأنه كما ذكر الشيخ الكبير رضى الله عنه في الفتوحات في باب معرفة الارض التي خلقت من بقية طينة آدم ١٠ و سماه ارض الحقيقة، وهي ارض عالم المثال مشتمل على صورة كل ما بخيله ٢ العقل ويجوزه ويبعده من الوقوع من مدلولات النصوص والاحاديث ومواعيد النبوة ٣ والاخرة والمدن الذهبية والياقوتية والإراضي المسكية والزعفرانية وغيرها من العجائب التي لايبلغها الوهم والفهم وفيه السموات والأرض والجنة والنار والعرش والكرسي مثل ما في علنا، وان مجموع هذه الاشياء التي ضائنا لو كان فيه كان كحلقة ملقاة في مفازة لايترا اى اطرافها وغير ذلك من العبائب المثل كيا مرافها وغير ذلك من العبائب عنه المن عمه المنال كيا مرهذا.

٤/٤٦٠ وقدناسب المقام ان نتعرض لاثباته عقلاً تأنيساً - كما سلكناه مراراً - وتأسيساً لاثبات ان الحق هو الوجود المطلق كما مر براهينه، وذلك لان اهل النظر اختلفوا في ثبوت المثل على التفصيل الاتى؛ والقول به يرشد الى القول بالوجود المطلق.

173/2 فاقول: كل ماهية يؤخذ مطلقا: يتعلق بها البحث الالمي، اما اذا اخذت متعلقة بمادة: فالمأخوذة متعلقة بمادة معينة مبحوث الرياضي والتعليمي؛ والمأخوذة متعلقة بمادة معينة مبحوث الطبيعي.

١٦١: ص : الباب الثامن من الفتوحات المكية - ص : ١٦١

١- للاعم - ل ٢ - يحيله - ط - ن - ع ٣ - النبوية - ط ٤ - مذكورة ـ ط ٥ - بمادة مبحوث - ط

1/274 فقيل: القول بوجود المثل ١ هو القول بكون الماهية المادية او المتكثرة الافراد بتكثر المواد عردة في نفسها عن جيعها؛ فيكون للموجودات التعليمية او الطبيعية - لا الالمية - ومنهم من يثبته لكلاهما ، ومنهم من يخصه بالطبيعيات ويقسمها الى قسمين ٢: احدهما معقول ابدى، والاخر محسوس فاسد، والعقل انما يتعقل لابدى ٣ - دون الفاسد - وسمى المعقول المفارق مثالاً واليه ميل افلاطون على ماحكاه ابن سينا، ومنهم من يعكسه؛ بناء على ان الطبيعيات لوجردت عن المادة صارت تعليميات، فلامعقول الا للتعليمي ٤، ومنهم من ينفيها ٥؛ كالمعلم الاول واتباعه المشائين وسيندفع ٢ شبههم ٧٠.

2/27% واحدث صاحب الاشراق ومن تبعه من متألمة المتأخرين ان المشل انما تكون للاجسام، فان كان الجسم نوعاً فثاله المفارق معقول يسمى رب الصنم وهو المثال الافلاطونى وهو عقل من طبقة العقول العرضية الواقعة في الشرف والتجرد عن المواد فوق طبقة النفوس وتحت طبقة العقول الطولية وهوفاعل وجود النوع المعتنى بشأنه - الحافظ له - والنوع كالظل والرسم والعكس له، وان كان شنصاً فثاله المفارق متخيل هو المثال المعلق والشبح الخيالي الواقع في الشرف والتجرد تحت عالم النفس وفوق عالم الحس ١٠٠٠

2/٤٦٤ والمحققون على: أن المثال لا يختص بطبيعة دون اخرى؛ بل طبيعة كل موجود مجرد عن المادة هي مثال نورى مطابق لا فرادها، فالحقيقة التي لا توجد الا مجردة يكون مثالها عين الممثل، والتي توجد مجردة ومقارنة للهادة يكون المثال فيها أول ما يوجد ويتحقق الحقيقة فيه من الافراد وسيظهر في أزلية ٨ الوجود المطلق، ثم صفات المظاهر الخارجية تكون صفات المثال ومن الحقائق التابعة في العالم العقلي كما هي صفات اعيانها في العالم الحسي.

ع 1- ولقد جاد وافاد علامة المحقق والحبر المدقق - صدر الدين الشيرازى المشتهر بملاصدرا قدس الله سره - في كتابه القيم المسمى بالاسفار الاربعة في المرحلة الرابعة من السفر الاول في الفصل التاسع في تحقيق الصور والمثل الافلاطونية وبرهن ببراهين كثيرة واستدلالات متينة هذا المطلب الغامض الشريف باحسن الوجوه الممكنة، والقارىء العزيز لمزيد الاطلاع لابد أن يراجع الى ذلك الكتاب الذي لاريب فيه ص: ٢٤ في المجلد الثاني \_ آ

۱-المثال - ن - ع - ل ۲ - القسمين - ل ۳ - الابدى - ط - ل ٤ - التعليمي - ط - ل ٥ - ادلة - ل ٥ - منعها - ط - ل ١ - ادلة - ل

4/٤٦٥ وقيل: قيام الصفات بالمثال المعلق ١ غييلي لاتحقيق ويحتمل معنيين: ان لايكون مثال الصفة موجوداً في نفسه قائماً بذاته مثال الصفة موجوداً الأويتخيل وجوده للغير. وان يكون موجوداً في نفسه قائماً بذاته ويتخيل قيامه بغيره، فثال صفة المعلق قديكون ذاتاً ويتخيل انه صفة، وقد لايتخيل ٢ انه صفة؛ بل هو كما في نفسه، ومنه نجسد الاعمال والاخلاق.

٤/٤٦٦ فان قلت: الاشتراك بين المثالين معنوي ام لفظي؟

المجادة المتال القائم بنفسه وبغيره، بالصوار الحاصلة في الخارج من نوع او شخص هو جسم الوجسياني قائماً بذاته؛ عديم الوضع الحسي؛ جرداً عن المواد الحسية، وهذا مشترك بين العقل والخيالي والمثال القائم بنفسه وبغيره، بالصور الحاصلة في الخيال والمرايا مطابقة للمثال المعلق، لذا يقال انه زيد؛ والحاصلة في العقل من النوع مطابقة لمثالما ٣ الافلاطوني هي السبب في اشتراك مثال النوع بين اشخاصه، وذلك المثال هو ماهية النوع على الرأى المشهور او مشابه على رأى صاحب الاشراق، وزعم التاحماع الاثباء واساطين الحكماء ومشايخ الصوفية منعقد على رأى صاحب الاشراق، وزعم التاحماع الاثباء واساطين الحكماء ومشايخ الصوفية منعقد على وجود المثالين وشهودهما، غير انه أول قولم، أن رب النوع كلى ذلك النوع، بان المراد ان نسبة رب النوع الى جميع اشخاص، على الموادق اعتبائه بها ودوام فيضه عليها، لا انه مشترك بينها؛ فان العاقل كيف يقول بوجود المجرد في مواد كثيرة واشخاص مادية لاتحصى؟ فكأنه بالحقيقة هو الاصل والنوع المادى فرعه وقالهه؛ والانواع في اختلاف اعضائها وتخاطيطها وتنوع نقوشها تحذو حذو امثلتها النورية – وامثلة الذوات عالمة بالصفات –

1/27۸ فان قلت: العضو والوضع والتخطيط والنقش للشخص لا للنوع.

1/٤٦٩ قلت: اشخاصها لاشخاصه، واما ماهياتها ؛ فللنوع؛ وقيام النوع بالمادة لنقصه في ذاته؛ وقيام مثاله النوري بذاته لكماله في جوهره

٤٧٠ع قال بعض المتحذلقين: وهذا القول يرجع بالحقيقة الى ننى المثل، فانه تأويل لقول
 مثبتها بما يطابق اصول لفاتها ٥، فان النفاة قائلون بان مجرداً يدبر اموراً متكثرة وانما ينفون
 بمعنى ان معنى متكثراً يوجد بدون الكثرة وبدون التصور العقلى.

۱ - بالمثل المعلقة - ن - ع ۲ - وقد لايكون - ل ۳ - لمثال - ط - لمثاله - ل ع-ماهيـتها - ط ٥ - نفاتها - ط - ل 1/2013 ثم قال: وأقول القول بوجود المثل - كما سيظهر في ضمن ادلته - يقتضى ان الايكون كل كلى مجرد في نفسه عن المادة وعن علائقها بحيث لايوجد الا في ضمن الجزئيات حتى يكون وجوده بالعرض ووجودها بالذات، بل الامر بالعكس، هذا ما قالوا في تحرير المحث،

١٤٧٧ع واقول: اهل الاشراق وكل من تبعهم من اهل النظر في اثبات المثل العقلية التام التجريد التي لاوضع ولاتخطيط لها اصلا والمثل الخيالية الناقص ١ التجريد التي لها وضع وتخطيط وتشكيل ما - لكن خيالي لاحسى - مصيبون في المدعى على هذا التوجيه الاخير؛ لكن لابد من صرفه الى ماحقق محققوا المشايخ بما مر من الاصول السابقة واللاحقة: فنها ان ماهية كل شئي كيفية ثبوته في علم الله تعالى وانها ثمة غير موجودة في نفسها؛ حيث لايعرف نفسها وغيرها؛ بل بالوجود العلمي الازلى - وان كانت حادثة بالنسبة الى العلم الكوني -

النفس الرحاني به نشأة روحانية الالمية المسائية الالمية المستعد المركب لان يجد النفس الرحاني به نشأة روحانية وقيم المسائية المسائية المستعد المرواح والروحانيات لتوليد الصور المثالية، وذلك اذا كان توجهها ٣ من حيث ٤ مظاهرها المثالية، فكل موجود حسى له في ذوق تحقيق المشايخ روحانية؛ وكل موجود مثالي او روحاني له مادة وصورة تليقان بمرتبته، لان الموجودات في الحقيقة صور التجليات الالهية النفسية الرحمانية، فيكون تجرد الروح او المثال عن المادة الجسمية لا عن المادة مطلقا، ويكون التفاوت بين المراتب الكلية او الجزئية لتفاوت النسب التعينية المساة - باعتبار امتيازها النسبي عن ذات الوجود وانتسابها الى القوابل - خلقا، وموجوديتها انتسابها اليه وكونها صفاته وصور نسبه؛ وكذا تباينها لتباين التعينات

٤/٤٧٤ اما التعينات الجزئية لماهية متعينة كلية: فنسب وصفات لتعينها الكلي ٥، والامباينة بن الصفة والموصوف فيجوز اجتاعها - ولو في الصدق الخارجي -

إ-الناقصة - ل ٢ - المتعينة بحسبها - ل ٣ - توجيهها - ط ٤ - من حيث نورانيتها او لتولد الصور
 الحسية البسيطة، وذلك إذا كان توجهها من حيث - ل ٥ - الكلية - ل

#### ٢٤/ مصباح الانس

٤٧٥/٤٧٥ ما مر مراراً ان كل غير متعين بتعين مافي نفسه اذا لحقه ذلك التعين واحكامه يكون ذا وجمين واعتبارين:

٤/٤٧٦ احدهما انه حال لحوق ذلك التعين واحكامه غير متعين في نفسه ومنزه عنها ١ في نفسه

المظهر ويسمى الجمع بين التشبيه والتنزيه وفيه الجمع بين التوحيد الذاتى والوصنى والفعلى المظهر ويسمى الجمع بين التشبيه والتنزيه وفيه الجمع بين التوحيد الذاتى والوصنى والفعلى حقيقة، بذا يسند جميع الافعال حتى الاختيارية الى الحق - خلقاً لاجبراً - لتوقفها ٢ على التوجه من حيث المظاهر ٣؛ والا لزم بطلان الشرائع، ولئبوت الفرق الضرورى في حركتى السقوط والصعود ٤ وبين التعدد والتكثر الوجودى النسبى ٥ صورةً، بذا يسند الافعال - اذا كانت اختيارية - الى الخلق - كسباً لاقدراً ٦ - والا لزم الشرك خلقاً. فهذه الاصول يتحقق الجمع بين الموجود الكلى ٧ الروحاني المالية وبين جزئياتها ٨ المادية الموجودة حساً.

٤/٤٧٨ ولا يرد اقصى ما تمسك به تفاق المثل العقلية من ان الحقيقة الواحدة لو اشتركت في الخارج لزم اتصاف الذات الواحدة بالاوصاف المتبايئة.

ولان اتصافها بالاوصاف المتباع في الواحدة الخارجية الحسية لافي الواحدة المثالية او الروحانية؛ ولان اتصافها بالاوصاف المتباينة ١ باعتبار مظاهرها وافرادها ووحدتها في نفسها، ومن الجائز اجتاع المتنافيين باعتبارين؛ ولانه يقتضى الاتصاف بها لكن على وجه كلى؛ والممتنع الاتصاف بها على وجه جزئ، ولان الاشتراك في الخارج للامر الروحاني او المثالى؛ كاشتراك الماهية في العقل الذي يقول النفاة به، فكما ان الاشتراك في المعقول ١٠ لايقتضى اتصاف الماهية بالمتباينات مع حلمها عليها بدهوهو» كذلك الاشتراك في الخارج، ولا استبعاد في مقارنة المجرد للمادي ولا يقتضى ماديته كمقارنة النفس الناطقة الانسانية لبدنه – على ما اعترفوا به - الخبر للمادي ولا يقتضى ماديته كمقارنة النفس الناطقة الانسانية لبدنه – على ما اعترفوا به - لانها ليست كالمقارنة الجسانية – وان تحصلت منها النشأة الاحدية الخصوصة.

١-عنه-ن-ع ٢-لتوقفها-ل ٣-من المظاهر-ط ٤-الهبوط-ن-ع ٥-والنسبي-ن-ع
 ٢-كسب الاقدار - ط ٧-الكونى - ن - ع ٨-جزئباته \_ ط \_ ن \_ ع ٩-اتصافها المتباينة - ل
 ١-العقول - ل

٤٨٠ والايرد ايضاً اقصى ماتمسك به نفاة المثل الخيالية بان ١ الاوضاع الخيالية ٢ غير
 الاوضاع الحسية، فانها لقربها من الغيب والعالم الروحاني - لكون كل خيال جدولاً من
 بحر المثال المطلق - تمثل احكامها الى احكامه.

14/٤٨١ ثم أقول: فهذه الاصول الثابت كل في موضعه ٢ تكنى في اثبات قسمى المثل. قال صاحب الاشراق ٤: واكثر اشارات الانبياء واساطين الحكمة الى هذا، وافلاطون ومن قبله مثل سقراط ومن سبقه مثل هرمس واغاثاذ يمون وانباذ قلس كلهم يرون ٥ هذا الرأى وأكثرهم صرحوا بانهم شاهدوها في عالم النور؛ وكذا حكماء الفرس والمند قاطبة واذا اعتبر رصد شخص او شخصين في امور فلكية؛ فكيف لايعتبر قول اساطين الحكمة والنبوة على ٦ شئى شاهدوه في ارصادهم الروحانية؟

٤٨٤/٤٨٢هذا في المثل المعقولة التي هي الذوات الكلية الموجودة المجردة عن المادة الجسمية ٧ والوضع وعن التصور العقلي.

القوى الادراكية عردة عن المادة تجريباً القصار كتاب الصور الخيالية، ومثال الجسم جوهر القوى الادراكية عردة عن المادة تجريباً القصار كتاب الصور الخيالية، ومثال الجسم جوهر ومثال الجسماني عرض قائم مثال الجسم، ويمكن ان يكون جوهراً قائماً بنفسه كصور الاعمال والاخلاق وعرضه من ادني طبقات النفوس الى اعلى طبقات الاجسام ويسمى في الشرع بالبرزخ؛ وله طبقات متناهية متصاعدة الى الالطف فالالطف؛ لكل طبقة اشخاص لايتناهي مع تناهى المرتبات العقلية لاحتياجها الى علل عقلية، وان كان اثارها الحاصلة بالفيض الثاني على حسب الاستعدادات في ١ الادوار الغير المتناهية دنيا واخرة لايتناهي، لكن لعدم ترتب تلك الاشباح وعدم تركب بعد غير متناه منها؛ جاز كونها غير متناهية.

١- لان - ن - ع ٢ - المثل المعلقة الخيالية من ان النفوس الخيالية ذات اوضاع وتشكلات وتخطيطات، فلايكون مجردة، لان الاوضاع الخيالية - ل ٣ - موضوعاتها - ن - ط ٤ - ص: ٣٧١ ٥ - من: اساطين الحكمة .... الى هنا ساقط من المخطوط و - ل ٢ - قول النبوة واساطين الحكمة على - ط ٧ - الحسية \_ ن \_ ع ٨ - من - ن - ع ٩ - البرزخية - ن - ع

#### ٢٦٤/مصباح الانس

عتلفة فى وقت واحد او اوقات؛ واظهار ما يريدون من المطاعم والمشارب والملابس، وكذا المبرزون من السحرة والكهنة؛ وبه يتحقق بعث الاجساد وفيه يظهر الحق سبحانه والعقل الاول وامثاله بمظاهر مناسبة؛ كما ادرك موسى بن عمران عليه السلام البارىء تعالى لما ظهر في الطور على ماهو المذكور في التوراة؛ وفيه ادرك النبي صلى الشعليه وآله واصحابه جبرئيل اعليه السلام في صورة دحية الكلبي وغيرها، وفيه تنعيم اهل الجنان وتعذيب اهل النيران، فإن الصورة المثالية عين الصورة الحسية والمدرك فيها النفس الناطقة، الاانها تدرك هنا بآلات الحس وهناك بآلات شبحية؛ واهل الاشراق وان ثبتوها ٢ بججج حقة ٣ مختلفة؛ لكن الحجة الواضعة كثرة مشاهدة الانبياء والاولياء ومتألمة ٤ الحكاء اياه، بحيث قطعنا بان وجوده بالنسبة اليهم من المشاهدات وبالنسبة الينا من المتواترات.

ه ٤/٤٨٥ الانبياء: فكاخبار النبي صلى الله عليه و آله عن البرزخ ونجسد الاعمال فيه وغير ذلك.

الكبير واما الاولياء: فكقول شيخنا قدس سره في مواضع من كتبه وكالشيخ الكبير رضى الله عنه، فانه بعدما بين في الباب الثالث والستين من الفتوحات في معرفة بقاء النفس في البرزخ بين الدنيا والبعث ٥: ان حقيقة البرزخ حاجز معقول بين المتجاورين – ليس عبن احدهما – وفيه قوة كل منها؛ كالخط الفاصل بين الظل والشمس؛ وليس الا الخيال، كما يدرك الانسان صورته في المرآة؛ فما تلك الصورة المرثية وابن محلها وما شأنها؟ فهي ثابتة منفية موجودة معدومة اظهرها الله سبحانه لعبده ضرب مثالي ليتحقق انه اذا عجز عن ٦ درك هذا وهو من العالم ولم محصل عنده علم محقيقته؛ فهو بخالقها اعجز واجهل واشد حيرةً، ونبه بذلك على ان تجليات الحق ارق ٧ والطف بكثير، والى مثل هذه الحقيقة يصير الانسان في نومه وبعد موته فيرى الاعراض صوراً قائمةً بانفسها تخاطبه و بخاطبها اجساداً حاملة ارواحاً لايشك ٨، والمكاشف يرى في يقظته ما يراه النائم في نومه والميت بعد موته، كما يرى في الاخرة صور الاعمال يوزن

۱-النبي جبرئيل\_ط ۲-اثبتوها-ط-ل ۳-خفية-ن-ع-ل ٤-والمتألمة-ط ٥-ص:٣٩٧ ٢-في «الفتوحات» ٧-ادق-الفتوحات ٨-لايشك فيها-الفتوحات-ل مع انها اعراض ويرى الموت كبشاً املح - مع ان الموت نسبة مفارقة عن اجتاع - ومن الناس من يدركه بعين الحس ومنهم من يدركه بعين الخيال - اعنى في حال اليقظة - واما في حال النوم والموت فبعين الخيال الى ١ ان يبعث يوم القيامة في النشأة الاخرة. تم كلامه.

4/٤٨٧ واما الحكاء: فلان افلاطون وسقراط وفيناغورس وانباذ قلس وغيرهم من الاقدمين كانوا يقولون بالمثل المعلقة بلاعل المستنيرة والمظلمة، وهي جواهر بجردة مفارقة للمواد ثابتة في الفكر والتخيل النفسي؛ بمعنى انها مظهر ٢ لهذه المثل الموجودة لافي عل؛ والى ان العالم عالمان: عالم المعنى المنقسم الى عالم الربوبية والى عالم العقول والنفوس، وعالم الصور المنقسم الى المنقسم الى المناصر بما فيها؛ والى الصور الشبحية ٣ وهو عالم الافلاك والعناصر بما فيها؛ والى الصور الشبحية ٣ وهو عالم المنال المعلق ٤ ،

٤/٤٨٨ فان قلت: تلك المشاهدات لارتسام الاشباح في الخيال لا لوجودها في الخارج، والا لراها كل سليم الحس.

٤/٤٨٩ قلت: كما ان لتخيلها شرطاً يعتص ببعض الحاضرين دون البعض عند المشائين؟ كذلك للاحساس بها شرط يختص ببعض بمعانية والناسب لاعتادنا عليه في اثبات المثلين؟ وهو اولى مما اعتمد عليه اهل النظر.

١- الخيال قطعاً، ثمقال في اخر الباب: وكل انسان في البرزخ مرهون بكسبه محبوس في صوراع إلى الله الله - ل
 ٢- مظاهر - ل

كلياً مجاز؛ لكون المعلوم بها كلياً. قال: وهذا هو التحقيق.

1941ء واما لاثبات المثل المعلقة فعل ان صورة زيد الخيالية المجردة نجريداً ناقصاً يستلزم المكان وجودها في الخارج لخبريته ١ واشتال العناية عليها، وهذا الامكان ذاتي، لان مفهوم صورة زيد كني؛ لصدقه على الخارجية والخيالية والمثلية لو كانت ومايتصف به الماهية في ضمن فرد يكون ممكناً لذاتها من حيث هي، واما حيزية ٢ المعلق فلجوهريته ومرتبته ٣ من الوجود مع اشتراكها في مطابقة زيد، واذا ثبت امكانه الذاتي وقد اخبر به الصادق ثبت قطعاً.

الصغير، ولا بخروج شعاع العين الى المرئى، لان الشعاع ان كان عرضاً استحال حركته وان كان جوهراً فليس غير جسم؛ لاستحالة النقلة الاعلى الجسم، وكل جسم فحركته اما طبيعية كان جوهراً فليس غير جسم؛ لاستحالة النقلة الاعلى الجسم، وكل جسم فحركته اما طبيعية وليست هي لعدم كونها الى جهة واحدة - واما قسرية - وليست هي اذ لاقسر حيث لاطبع - واما ارادية لا لارادة الراق، والا امكنه عدم الرؤية عند التحديق، ولا لارادة المرئى؛ والا لكان حيواناً لاغيرة عبل الابتعار بقابلة العين السليمة للمستنير عيث يقع للنفس اشراق حضوري عليه فيراه

4/٤٩٣ اذا عرفت هذا فالصورة التي ترى في المرآة - كصورة السماء - ليست فيها؟ لاختلاف مناظرها باختلاف مقامات الناظرين. ولافي الهواء؟ لانا نراها خلف المرآة فكان في الهواء الذي خلفها ٤ ، فاستحال رؤيتها لكثافة المرآة ولافي البصر او الدماغ؟ لامتناع الانطباع، ولاصورة الساء بعينها بان ينعكس شعاع العين منها الى السماء لبطلان خروج الشماع - فضلاً عن انعكاسه - فهي ليست في جسم وهو المطلوب

2/٤٩٤ والطبقة الجليدية ايضاً مرآة للنفس ترى بها صور المبصرات، فكما ان صورة المرآة ليست فيها؛ كذلك صور الجليدية ليست فيها؛ بل تحدث عند المقابلة فيقع من النفس اشراق حضورى على المستنير - ان كان حساً - وان كان شبحاً عضاً بحتاج الى مظهر اخر

كالمرآة، فاذا وقعت الجليدية في مقابلة المرآة وقع من النفس اشراق حضوري عليه؛ فرأت المرآة بواسطة المرآة الجليدية والشبح بواسطة المرآة الخارجية.

2/٤٩٥ فصورة المرآة - بل جميع الصور الابصارية والخيالية - ليست موجودة ف الاذهان، لامتناع ارتسام الكبير في الصغير؛ ولافي الاعبان الحسية، والالراها كل سليم الحس، ولا في عالم الجردات التام التجريد - من البارىء والعقول والنفوس - لكونها صوراً جسانية، وليست معدومة مطلقا؛ والا لما كانت متصورة ومنايزة ومحكوماً عليها بالاحكام الختلفة، فتكون موجودة في عالم اخر وهو المعنى بعالم المثال المعلق.

2/٤٩٦ واعترض المشائين اولاً بان مايرتسم فيه صورة العالم من العين او الدماغ يجوز ان ينقسم اقساماً تساوى اقسام العالم عدداً وشكلاً - لامقداراً - ويكون مقادير الصور الخيالية بحسب مقادير اجزاء الحل واوضاع بعضها من بعض كاوضاع متعلقاتها الخارجية، ولذا نسب مقاديرها كنسب مقاديرها اخارجية، وبذا يفرق بين الصغير وغيرهما.

هي؛ وتلك الصورة عرض وقابلها هيولى وهي تقبل المقدار الصغير والكبير ليس بشئ، لانه هي؛ وتلك الصورة عرض وقابلها هيولى وهي تقبل المقدار الصغير والكبير ليس بشئ، لانه لايتم الا ببيان سبب تفاوت مقدارى الصورة الذهنية والعينية؛ وذلك فيا ذكرناه، ولان انكار اصغرية الصورة الخيالية من صورة الساء العينية عناد؛ والكلام في سبب محاكاتها كها هي، وانها قلنا ماذكرنا قبل اولى؛ لان امكان المناقشة في بعض المقدمات ربما يوهن الاعتقاد عياذاً بالله عن العقيدة المخالفة للديانة الثابتة.

1 : وإذا ثبت المثل العقلية يكون الوجود المطلق موجوداً في الخارج عرداً عَنَى جيع المحال ومفارقاً لجميع الوجودات الخاصة الخاصة عارضة للماهيات.

٤/٤٩٩ واما الوجود المطلق فبلايكون عارضا لماهية اصلا - بل مجرداً عن جميع

# ٤٣٠ / مصباح الانس

الماهيات - فيكون موجوداً غير بمكن؛ فيكون واجباً. وقد سبق منا في ذلك مافيه كفاية؛ ولاعلينا ان نزيد هيهنا وجوهاً للاثبات ووجوهاً لدفع الشبهات اما الاولى فستة:

١٠٠٤منها ان الوجود المطلق لايقبل العدم لانه ١ ضده، والذي يظن قبوله العدم اضافته ونسبته ٢.

١ ٥٠٠١ ومنها انه واحد الحقيقة من كل وجه وكل مايقبل العدم فيه جهتان ٣.

٤/٥٠٢ ومنها ان وجود الوجود ليس بممتنع، لانه ثبوت الشئي لنفسه ولابممكن ٤، والا لكان له علة موجدة، فهي اما ماهية او احد افراده او خارج عنها، ٥ والاول يستلزم كون المعدوم الامن حيث هو موجود؛ مؤثراً في الموجود؛ واللوازم ظاهر ٧البطلان.

٤/٥٠٣ ومنها لو كان وجود الوجود المطلق من غيره لكمان ذلك النغير قَبِل الوجود بالوجود وهو محال

٤/٥٠٤ ومنها أن المثل المعقولة أن تبنت لجميع الماهيات الكلية فذلك ما أشرنا اليه؛ وأن ثبتت للانواع فقط - وهي الافلاطونية - فيجوز أن يكون الوجود المطلق نوعاً للوجودات المقيدة

٥٠٥ واورد ان الوجود يحتمل الشدة والضعف؛ والذاتى لا يحتملها، لان القدر المعتبر
 منه في تقويم الذات ان زال عند الضعف بطل الذات، فيكون الضعف بطلاناً؛ هذا خلف،
 وان لم ينزل كان الزائل من عوارض الذات فيكون الضعف في بعض عرضياتها دون ذاتياتها وهو المطلوب.

4-9/3 قلنا: فليكن الوجود كذلك، يعنى ان الوجودات الخاصة الاضافية نسب الوجود المطلق الناشئة من نسب التعينات الاسمائية الجنسية او النوعية او الصنفية او الشخصية او المرتبية الروحانية او المثالية او الحسية، لما قلنا انه في كل متعين غير متعين في ذاته وكل تعين نسبة المرتبية من نسبه، فالشدة والضعف في ظهور اثاره بحسب نسبه المختلفة حسب اختلاف

۱-لانه الذي -ط-لان الشئى لايقبل ضده -ل ۲-اضافة ونسبة -ن -ع ۳-العدم جهتان -ط-ففيه جهتان -ل ٤-ولايمكن -ط-ل ٥-عنها -ن -ع ٦-بستلزم كون الشئى على نفسه بلادور والثاتى يستلزمه مع الدور والثالث يستلزم كون المعدوم -ل ٧-ظاهرة -ط-ل القابليات، اما بحسب ذاته: فكل شئى فيه ١ كل شئى، وهوالتحقيق عندى فى كل حقيقة. ٧٠٥/٤ ومنها ان محققهم الطومى ذكر فى شرح الاشارات: ان الصادر عن الفاعل هو الوجود، واما الماهية فلازمة للوجود الصادر تابعة له فى الخارج؛ متبوعة له فى العقل. وهو صريح فى ان الوجود امر حقيق والماهية اعتبار عقلى، فالموجودات الخارجية عند التحقيق شئى واحد هو مطلق الوجود والماهيات هيئات له تختلف بها عند العقل وجودات خاصة هى الاعيان الخارجية.

٨٠٥/٤ واما الشبهات فاحدى عشر:

٩ . ٥/٤ منها ما مر انه طبيعة مشككة فتكون عرضية ومعلولة للمعروضات.

١٠ ٥/٥ وقد مر جوابه ايضاً: ان التشكيك في نسبه.

1/6/1 ومنها أنه صفة للهاهية والصفة محتاجة إلى الموصوف؛ والمحتاج إلى الغير بمكن.

٢/٥١٢ وجوابه: أن الصفة الموجودية التي شي نسبته إلى الماهية؛ والنسبة تصح صفة للمنتسبين باعتبارين؛ والا فني الحقيقة الماهية صفته كما مر.

2/017 ومنه يظهر الجواب عها قال هذياناً: إن الوجود امر اعتبارى، اذ لو كان محققاً ثابتا للموجود لتأخر عن وجود الموصوف فيتأخر عن نفسه على ان المقتضى لوجود الموصوف سابقاً صفة غير الوجود، واما هو؛ فعه وعها ١٥ قالوا ايضاً: ان وجوب الوجود يقتضى وجوب الماهية الموصوفة بالطريق الاولى.

٤/٥١٤ ومنها ان وجوب الوجود المطلق ان لم يكن لكونه وجوداً كان لغيره؛ فيكون مكناً، وان كان لكونه وجوداً يكون كل وجودٍ ولو ممكن واجباً، هذا خلف.

د/ه/ه وجوابه: ان وجوبه لذاته لا لغيره ولا لكونه وجوداً؛ لما مر ان الوجود ليس مطابقاً لكنه حقيقته، كيف وقد يخطر ببالنا الاله مع الغفلة عن الوجود ٢ المطلق وبالعكس، او نقول: الماهية قد يلزمها مالايلزم شيئاً من مفرداتها كالكلية والاحدية

\*۲-اي يظهر الجواب عما قالوا-ق.

**١- ف- ط ٢- من وجود - ط** 

#### 444/مصباح الانس

الذاتية والازلية وعدم الجعل الى غير ذلك، ومبناه عقم الشكل الاول والكبرى مهملة، وهذا جواب تفرد به السلميني.

1/01٦ ومنها ان حقيقة الواجب لو كانت هو الوجود المطلق وهو اولى التصور بالكنه كان تصوره سبحانه بكنهه بديهياً وهو خلاف الاجماع.

4/01۷ وجوابه: منع ان البديهى تصوره بالكنه؛ وماذكروا فيه ليس بتام، بل الذى هو اظهر الاشياء تصديقه للموجودات وهو لايستدعى تصور كنه الاطراف، كيف وكل صورة عقلية او ذهنية او حسية مقيدة وغير لازم من تصور المقيد تصور المطلق بكنهه؛ ١ الا اذا كان ذاتيا؛ وذاتى الموجودات بالاصطلاح المنطق معروض الوجود الذى هو في الحقيقة نسبه وجهاته لاغير ٢.

4/014 واما على ذوق التحقيق: فالذات الموجودة هو والخلق نسبه، والعيون البشرية الإيماع لا يميزه عن نسبه لقصورها، بل لايدرك الا النسبة الجامعة بين النور والظلمة، على ان الاجاع ممنوع. فقد قال غوث الاقطاب الشيخ الكبير رضى الله عنه في الفصوص: فالخلق معقول والحق محسوس مشهود عند المؤمنين واهل الكشف والوجود، وماعدا هذين الصنفين فالحق عندهم معقول والحلق محسوس مشهود.

٤/٥١٩ ومنها ان الوجود للجزئيات بالذات وللكليات بواسطتها، فالجزئيات اولى بالوجود.

 ٤/٥٢٠ وجوابه: منع تلك الاولوية؛ بل الامر بالعكس لاستمرار وجود النوع دون الشخص، بل قد يوجد النوع في الخارج بدون جميع اشخاصه عند القائلين بالمثل، على ان التشخص تعينه النسى التابع له، فكيف يكون اولى بالتحقق؟

٤/٥٢١ ومنها ان الوجود المطلق لو كان واجباً لكان الواجب متعدد الجزئيات وهو شرك. ٤/٥٢٢ وجوابه: انه لايلزم من صدق واجب الوجود بذاته على الوجود ٣ صدقه على جزئياته؛ لعقم الشكل الاول، والكبرى جزئية ٤.

١-بالكنه-ل ٢-لاعينه-ن-ع-ل ٣-الوجود المطلق-ط ٤-مهملة-ل

2/078 ومنها أن الوجود المطلق ليس بمنحصر في شخص واحد، وواجب الوجود بذاته حصر.

340/3 وجوابه: منع كلية الكبرى عندنا فلاينتج لعقم الشكل الثانى والكبرى جزئية. 6/070 ومنها أن الوجود المطلق لو كان واجباً لكان ذاتياً لجميع ماعداه من الموجودات، اذ لو كان عرضياً لها لاحتاج اليها؛ فكان ممكناً، هذا خلف، واذا كان ذاتياً كان جنساً ١؛ لانه اعم الذاتيات حينئة وكان جنساً عالياً؛ فكان الجنس العالى واحداً وهو عال، لانه أن كان جوهراً لم يكن جنس الاعراض؛ بل كان الجوهر جنساً له وبالعكس، فلا يكون الوجود المطلق واجباً.

2/074 وجوابه: منع انه ان كان جوهراً لم يكن جنس الاعراض بل يكون الجوهر جنساً له، لاحتال كون الجوهرية من لوازمه الخاصة عاهبته - دون افراده - لاسيا اذا كان الاعيان المتوهمة افراداً له نسبه واعتباراته، على المالجوهر ليس جنساً لكل جوهر حتى لنفسه ولفصول انواعه، بل للجواهر الخمسة فقط

٤/٥٢٧ ومنها انه لو كان واجباً إلى كن موجداً لشي من الممكنات، لان موجد الشئي لا يحمل عليه والمطلق يحمل على المقيد

4/07۸ وجوابه: منع عدم اجتاع الحمل وعدم الحمل في المطلق باعتبارين، فان الحيوان باعتبارين، فان الحيوان باعتبار انه جزء مادة مقومة ٢ بالذات ممتنع الحمل على الانسان وباعتبار اخر بحمل عليه، فلم لا يجوز ان يكون الوجود المطلق باعتبار كونه فاعلاً للوجود المقيد ممتنع الحمل عليه وباعتبار اطلاقه صحيح الحمل عليه؟

4/٥٢٩ واتما اطنبنا في اثبات المثلين وما اردفناه من العقليات ٣بالوجهين، لانه اصل علم التحقيق وامر به، يحصل بين الشرع والعقل التوفيق، فاشتد لذلك مساس الحاجة الى تأنيس عقول الحجوبين - دفعاً عن اوهام ٤ اللجاجة

٤/٥٣٠ ثم نقول: والى مرتبة الهيولي الكل ومعقولية مرتبة الهباء وهي محل مرتبة

۱-جنسیا-ل ۲-مقدمة-ن-ع-ل ۳-التعلیقات-ن-ع ٤-اوهامهم-ل

#### \$44/مصباح الانس

الطبيعة ينتهى ١ احدى مراتب النكاح من وجه وباعتبار، وهى المرتبة التى فيها تتولد الارواح النورية من حيث انها نورية، فإن المتعين في مرتبة الطبيعة وبعد حصولها الصور -مثالية كانت او حسية - وذلك بتوجه الارواح النورية:

٤/٩٣١ وانما قلنا من وجه، لان اولية النكاح المولد للارواح انما هي باعتبار توليد الكون ٢، اما باعتبار مطلق التوليد فشأن النكاح للاسماء ٣ الذاتية المولد للوجود العام والنفس الرحماني الذي هو ام الكتاب والخزانة الجامعة للاسماء والاكوان.

الاعراف، اعنى الذى يلى جهنم، وهو الكرسى على القول المشهور وفلك الكواكب الذى هو الاعراف، اعنى الذى يلى جهنم، وهو الكرسى على القول المشهور وفلك الكواكب الذى هو الرابع من الافلاك الثابتة ٤ على قول الشيخ الكبير رضى الله عنه حيث قال: محدبه ارض الجنة ومقعره سقف النار، وعالم الرضوان بينه وبين فلك البروج الذى فوقه، وفيه اسكن رضوان خازن الجنان، وذلك ايضا من وجه وباعتبار، ٥ لان اجتاع الارواح النورية ف ٦ النكاح الثانى من جهة توليد الكون لامطلقا، فلها ٧ تولد بتوجهاتها ٨ النورية عالم المثال وبتوجهاتها من حيث الصور القائمة عالم الاجسام المسيطة، والتوليد ان انتهيا غة.

٤/٥٣٣ اما توليد بحر عالم المثال المطلق: فلانه بين عالم الارواح والاجسام ومعظمه يظهر فها بين الافلاك الثابتة المذكورة؛ وان لم يخل مرتبة طبيعية من حصصه وجداوله

400% واما توليد الاجسام البسيطة: فلان الاجسام التي يكون الغالب عليها حكم الوحدة والبساطة حتى صارت دائمة ثابتة؛ غير قابلة لغاية لطافتها الجسمية للخرق والالتيام، بناء على جواز التداخل بين تلك الاجسام هذه الاربعة المذكورة؛ والافلاك الاخر عندنا مركبة من العناصر الاربعة، لذا جاء الشرع بطيها وانقطارها على خلاف مايزعمه اهل النظر بدليلين قد علم فسادهما قبل.

5/070 ثم يتنزل امر الايجاد على الترتيب الى اجتاع العناصر لتوليد المركبات العنصرية الذي هو النكاح الثالث من جهة توليد الكون والرابع لمطلق النكاح؛ حتى ينتهي الى

١-التي ينتهى - ل ٢-التوليد الكونى - ن - ط - ع ٣-لنكاح الاسماء - ل ٤-الثمانية - ن - ع
 ١-اعتبار - ط ٦-هو - ل ٧-فانه - ن - ع - ل ٨-بتوجهات - ط

المرتبة الخامسة الجامعة لوجوهه الاربعة المختصة بالانسان؛ ليظهر بصورة الكل اخراً في مقام الجمع الاحدى الذي لاتتعين قبله اولية ولاغيرها وله العاء - وقد مر -

الرتبة الروحية ١ لتوليد الارواح النورية ينتهى عند مرتبة الهباء والطبيعة من حيث ذواتها ٢ الكلية؛ وان لم ينته من حيث جزئياتها التي هي نسبها واشعتها المنتشئة منها عند حدوث كل قابل واستعداده الجزئي المجعول؛ وكذا النكاح الثاني الذي هو اجتاع الارواح النورية لتوليد الصور المثالية والاجسام البسيطة ينتهى عند تعين فلك الكواكب من وجه دون وجه، لان مابعده من السهاويات والاركان مركب من وجه – وان كان بسيطاً من وجه – بدليل ماذكر الشيخ قدس سره في التفسير كها نقلناه قبل من تقسيم العالم، حيث جعل السموات السبع والاسطقسات الاربع عما توسط بن ماغلب عليه حكم الروحانية كالعرش والكرمي وبين ماغلب عليه نهدة المارية اقسام المتوسط بن ماغلب عليه طرف الوحدة والبطون كالارواح – وبين ماغلب عليه طرف الوحدة والبطون شعلى هذا قولنا: بوجه دون وجه، يكون قيد الانتهاء لاقيد الاولية والثانوية، غير ان ذكر فعلى هذا قولنا: بوجه دون وجه، يكون قيد الانتهاء الذاتية في الغيب لتوليد الصورة القبام الموجودية وحضرة الهاء

۱۹۳۷ واعلم ايضاً ان الشيخ قدس سره ذكر في تفسير البسملة ٣: انه لما تعينت مراتب الاسماء في الحضرة آلجامعة وتوجهت لاظهار مظاهرها ومابه يتم كهالها؛ اعقب ذلك ظهور صورة الوجود العام بالرحمن وجاء بصيغة ٤ المبالغة - لعدم توقف عمومه على شرط عملي و او سعى تعملي - بخلاف غيره من الاسماء، وظهور ١ مثاله ومستواه الذي هو العرش الحيط واول الصور الظاهرة مناسباً للمستوى سليه في الاحاطة وعدم التحيز؛ تنبيهاً على ان المظهر مع كونه صورة مجسدة مركبة؛ ليس له مكان، فلان يكون المستوى الذي جعله

۱- البرزخية - ط - الزوجية - ل ۲ - ذواتها - ن - ط ۳ - ص: ۲۵۸ ع- بالرحن وبصيغة - ل ۵ - علمي «التفسير» ۲- ظهر - ن - ط - التفسير - ل

## ٤٣٦/مصباح الانس

مكاناً لما احاط به غنياً عن المكان بالطريق ١ الاولى، ثم ميزت القبضتان ٢ بحكم النسبتين ٣ المعتبر عنها بالرحة والغضب، ما انسحب عليه حكم الرحة بحسب سرعة اجابة بعض الحقائق لنداء الامر التكويني وقبول ذلك على وجه لاينضاف اليه مايشين جاله؛ وبحسب تثبط ١٠ بعض الحقائق عن هذه الاجابة، والباسها ذلك التجلي لسوء قبولها له احكاماً وصفات ٤ لايرتضيها جاله، وان وسعها كاله الى سعيد معتنى به والى شق غير معتنى به في اى مرتبة كانت غايته، فظهر سرّ التفصيل الغيبي ٥ في مقام الكرسي المختص بالاسم الرحيم، فانقسم الحكم الى امرٍ مؤدٍ بالمتمثل ٦ له الى الانتظام في سلك السعداء اهل النعيم الدائم ٧ في فانقسم الحكم الى امرٍ مؤدٍ بالمتمثل ٦ له الى الانتظام في سلك السعداء اهل النعيم الدائم ٧ في ملك الشعياء ٨.

4/٥٣٨ وقال قدس سره في تفسير انعمت عليهم: ١ مامن مرتبة من المراتب الوجودية الا والانسان من حيث الخلق التقديري المناء عليه بقوله عليه و آله السلام: خلق الله الارواح قبل الاجساد بالني عام ١٠ ؛ وبقوله عليه و آله السلام: ان الله مسح على ظهر آدم فاخرج ذريته كامثال الذر ... الحديث و عالم المرتبة عن حمور الاشياء في اللوح المحفوظ بالكتابة الالمية العلمية ١١ سابق على التعينات الروحانية والجسانية معرض لافات كل مرتبة هذا كلامه.

2/079 فن قال: اعقب تعين الحضرة الجامعة صورة الوجود العام بالرحن - وبصيغة المبالغة - لعدم توقف عمومه على شرط علمي اوسعي تعملي - بخلاف غيره من الاسماء-؟ فظهر مثاله ومستواه ١٢ الذي هو العرش المحيط وأول الصورة الظاهرة.

٠٤/٥٤ لا يبعد أن يريد بالنكاح المنتهى إلى الحباء والطبيعة الكليتين نكاح الاسماء

١٠- تثبط عن الامر: تعوق، ثبط عن الامر: عوقه وشغله عنه

١-بطريق - ل
 ٢- القضيتان - ن - ع - ط - الفيضتان - ط
 ٢- النسمتين «التفسير»
 ٢- وصفاتاً - ط
 ٥- العلمي - ط - العلمي الفيمي «التفسير»
 ٢- المتمثل «التفسير» مؤدياً لمتمثل - ف
 ٧- الداخل - ط
 ٨- الاشقياء اهل المكروء الذي لايظهر فيه الاسم الرحيم اثر غير التخصيص في الحال لغلبة حكم القضية الاخرى - ل
 ٢- الغلمية «التفسير»
 ١٠- العام بالرحمن وظهر مستواه - ل

الذاتية المولد للصورة الوجودية؛ حيث جعل اول انتهاء حكمه الى مافيه، ظهر اول الصورة الظاهرة العرشية وهو المباء - لكن من حيث الظهور - كها انتهى الى تعين اول الصورة الباطنة وهو القلم من حيث البطون.

۱۵۶۱ و کذا قوله: بان تعین صورة ۱ الاشیاء فی اللوح قبل تعین الارواح. وقد قال: بان تعین المباء عقیب تعین اللوح یشعر بان النکاح المولد للارواح انها یعمل ۲ بعد تعین المباء، فکذلك لایبعد ان یرید بالنکاح الثانی المنتهی الی فلك الکرسی؛ النکاح المولد للارواح النوریة المنتهیة الی المثالیة، فان عالم المثال من الصور؛ فانتهاء الترکیب المعنوی لتولید الارواح ینتهی الی تعین ۳ الکرسی الذی فی مقامه ظهر سرّ التفصیل الغیبی او تعین الافلاك الاربعة - لکن من حیث الظهور - وان انتهی عند تعین الارواح العالیة النوریة من حیث البطون.

٧٤٥/٤ ويؤيد هذا الوجه النالث قول الشيخ قدس مره في التفسير: وللطبيعة ظاهرية الاسماء الأول الاصلية، فهذا اشارة الى انتهاء نكاح الاسماء عندها؛ لكن من حيث الظهور، وقوله قدس سره: وبتعين مرتبة الميول؛ التبية على الامكان الذي هو مرتبة العالم؛ وبالجسم الكل الذي تعينت مرتبته بعد هذه المرتبة الميولانية ظهر سر التركيب المعنوي المتوهم الحصول من ارتباط المكنات بالحق وارتباطه من حيث الوهيته بها، فانه اشارة الى انتهاء النكاح الثاني الذي هو تركيب المعاني بالعرش ومايتبعه من الافلاك الدائمة الكلية البسيطة الكن من جهة الظهور – وانما اطنبنا هنا لانه مقام بعيد المنال عنيد الاشكاك

2/064 نقول؛ وللنكاحات المتنازلة الى ان ينتهى الى انهى دركات الجزئية تراكيب ومزج من هذه الاصول الخمسة ونتائج بحسبها، والظاهر اثره فى المولود كان ماكان من مواليد كل نكاح انما هو لاغلب هذه النكاحات حكماً فيه 7 واقواها نسبة به واقتضاء له، وذلك كها مر يتفاوت من حيث الناكح: وهو التوجه الالمى وسرّ الجمع الاحدى؛ ومن حيث النكاح: وهو قوة الجمعية الاعتدالية وضعفها، ومن حيث المنكوح: وهو المجتمع

۱-الصور-ل ۲-يعقل-ن-ع ۳-بتعين-ن-ع-ل ۱-بتعين-ل ٥-الاسماءلكن-ط ۲-به-ن-ط

#### ٤٣٨ / مصباح الانس

من الحقائق او الاجزاء المؤلفة ومن حيث المرتبة المعنوية الاسمائية او الروحانية او الطبيعية المثالية او الطبيعية المثالية او الحسية او الجامعة، وقد مرّ تقرير ١ الغلبة بامثلتها.

عده النفس الرحماني بحسب المراتب الخمس الكلية تداخل ومزج، والغلبة والظهور في حروف النفس الرحماني بحسب المراتب الخمس الكلية تداخل ومزج، والغلبة والظهور في كل حال تركيبي انما يكون لاحدها: اما من حيث المرتبة: فللحكم الوجودي الجمعي، واما من حيث الظهور الوجودي: فللاولية والاحاطة ولايخلو ظهور غلبة احدى الحروف من حيث الظهور الوجودي: فللاولية والاحاطة ولايخلو ظهور غلبة احدى الحروف بحسب هذه النكاحات الخمسة الواقعة في الحضرات الخمسة من احدى الحبثيتين الواقعتين في المراتب الثلاثة الكلية، فالحيثيتان: حيثية القوى الروحانية وحيثية القوى الطبيعية، والمراتب الثلاث: مرتبة الفعل ومرتبة الانفعال ومرتبة الاعتدال والمقاومة الجامعة وذلك لان واختلاف استعدادات الاعيان اقتصى ان يتعين بعض توجهات الاسماء لايجادها في مراتب الارواح وبعضها في مراتب الطبيعة، فالظهور في احداهما او فيها معاً باعتبار الاولية والحكم الجمعي يستلزم الانصباغ عكم احدى النسبتين: الفعل او الانفعال او الامر الجامع بينها. هذا هو المستفاد من قول الشيئة قوس على.

٤٤/٥٤٥ نقول: وتلك الغلبة كما لوح النبي صلى الله عليه و آله اليه في غلبة ٦ التذكير للمولود ٧ والتأنيث، اما الاول: فبحسب غلبة ماء الرجل بالكثرة و بحسب سبقه بالقوة لا بالزمان، لما تقرر في الطب ان توافق ٨ الانزالين شرط العلوق. و بحسب علوه بالجمعية الاحدية المرتبية. واما الثاني: وهو علة ٩ التأنيث وسببه بالعكس من ذلك في الوجوه الثلاثة. وهيهنا اسرار يطول ذكرها و يحرم كشفها.

1967 من جملتها - والله اعلم -: ماذكره الاطباء: ان تعين حلية المولود من شكله واخلاقه تابع لتخيل الوالدين حال الانعلاق بحسب المقاومة بين غيليها، ولهم في ذلك حكايات وتجارب، فيرتبون عليه قاعدة هي ١٠: ان من اراد ان يكون ولده على شكل مخصوص فليصوره على صحيفة وليضعمها بمقابلته ١١ حين مواقعته ليكون ناظراً اليها وقت

۱-تنویر-ل ۲-منها-ن-ع ۳-ص:۱۹۷ ٤-الغیبیةالتی-ل ۵-ص:۱۹۸ ۲-علة-ن-ع ۷-فیالمولود-ل ۸-توافی-ن-ط-ل ۹-غلبة-ن-ط ۱۰-وهی-ل ۱۱-فیمقابلة-ن-ع الانعلاق، ومن اراد ان يكون ولده على خلق مخصوص او صفة مخصوصة من علم أو عمل او غيرهما؛ فليتخيله ١ وقت الانعلاق وليتخيل ايضاً التذكير والتأنيث حينئذ من يريدهما.

الداق – وهو التجلى الحين على ان كل ماظهر في الوجود العينى فانما هو ظل حاك ومثال محاك الما سبق تعينه في الحضرات الروحانية والمثالية والعلمية المعنوية، فان المنبعث من التجلى الذاق – وهو التجلى الحي الكالى الاسمائي لما سبق بذاته ٢ القدسية الطالبة للظهور طلباً فعلياً وجوبياً – الحقائق الكونية الذاتية الطالبة بلسان الاستعداد ٣ القبول والانفعال؛ وتعين من الحضرتين – بموجب الطلبين – النفس الرحماني الذي هو العماء؛ وتحقق بذلك الفردية الاولى بين الغيب والشهادة والجمع بينها؛ وسرى ذلك في جميع المواليد روحاً بالقلم واللوح؛ وجسماً كلياً بالعرش والكرسي، وحضرة جامعة بينها بآدم وحواء كما قال تعالى: سبحان الذي خلق الازواج كلها (٣٦-يس) رمن كل شئي خلقنا زوجين لعلكم تذكرون

# الإصل الثالث عشري في تعيّن ؛ معقولية مرتبة الجسم الكل وصورة العرش

٨٤٥/٤ فنقول: بعد تعين معقولية مرتبة الطبيعة في ٥ معقولية مرتبة الهباء تعين معقولية مرتبة الجسم الكل، اى الكلى ٦ الذى اول ٧ صورة ظهر تعينها في ذلك الجسم هو العرش، وانما ذكرنا تعين المعقولية في الامور الثلاثة التي هي الطبيعة والهباء والجسم الكلى، ولم نقل ظهر وجودها؛ لانها كليات، فوجودها عقلي غيبي - لاخارجي مثالي او حسى - لعدم تعين الصور في مرتبة الحقائق الكلية، وكل معلوم لله تعالى كذلك؛ وجوده في علم موجده لافي نفسه؛ فهو ازلي لا يتعلق به القدرة الا يجادية، لان اثرها في اخراج الوجود العلمي الى الوجود العيني حتى يظهر لنفسه وهو الجلاء - وان لم يلاحظ بالفعل - كما في المهيمة، ويظهر لغيره وهو الاستجلاء، فالحقائق الكلية من حيث هي كلية لا يتعلق بها الا يجاد، فلا يتعين لناظر

۱-وغیرهما فیتخیله - ط ۲-لما صادف بدورته ــ ل ۳-الاستعدادات - ط ٤-تعیین - ط ۵-و - ن - ع ۲-الکل - ن - ع ۷-فہو - ن - ط

١٤٠/ مصباح الانس

ف منظور ولا ١ في مظهر منظور - كما مرّ في امهات الاصول.

4/٥٤٩ فان قلت: فأى شئى يتجدد لهذه الحقائق الثلاث حتى قلتم بترتبها في التعين المعقول؟

• ١٥٥/٤ قلنا: المتجدد لها ولا مثالها من الاسماء الغيبية، كون الحق سبحانه اظهر بعض معلوماته بتجليه الوجودى الواقع في عمائه بواسطتها وجعلها شرطاً في المعنى الايجادى المكنى عنه بالانتقال المعنوى من العلم الى العين، مع انه لانقل ٢ هناك، ثم جعل ما اظهر بهذه الحقائق كمظاهر الطبيعة مجالى لظهور اثره سبحانه بها فيما سواها؛ فهى ٣ مجالي له مبحانه وهراتب تجليه ومنازل تدليه وهرايا ؛ ظهوره، وهذا معنى ماروى عن الشيخ رضى الله عنه حين سئل عنه الشيخ ابن السبعين بقوله؛ من اين الى اين وما الحاصل في ٥ البين؟ اله عنه حين سئل عنه الشيخ ابن السبعين بقوله؛ من اين الى اين وما الحاصل في ٥ البين؟ العرفين العامة بين الطرفين ظاهرة بالحكين.

٤/٥٥١ ثم نقول: لما ثبت أن صور هُوَ الحَمَّائِقُ مراتب تجلى الحق فهو الظاهر ٦ فيها من حيث هذه الحقائق، فا هل العَرَّلَمِ فَي وَيُهَ اللِّي من هذه المجالى والمظاهر على ثلاثة اقسام:

١٥٥٢ القسم الاول محجوبون، انما يرون الحق من وراء حجابية هذه الحقائق وامشالها، لكن بحسب هذه الحجب لابحسب الحق، فيظنون ان معلومهم هذه الحقائق ومرئيهم صورها؛ وان الحق غير مرثى ولامعلوم الاعلما جمليا ٧ من كونه مستندهم في وجودهم وانه واحد - ونحو ذلك من احكام التنزيه - لئلا يلزم المفاسد في توحيدهم، فهم وان لم يسندوا الافعال الاختيارية الى الله تعالى الا باعتبار خلقه الوسائط واقداره اياهم عليها فلاكلام معهم، لانهم في حكم المشركين القائلين: مطرنا بنوء كذا

١٩٥٣ع الشيخ الكبير رضى الله عنه في عقلة المستوفز ٨: هذه اسباب نصبها سبحانه لما سبق في علمه وليبتلي الله بها عباده، فن اضاف الفعل اليها فهو مؤمن بها كافر بالله ومن اضاف الفعل الهائد فهو مؤمن بالله كافر بها، اذا الشرع والعقل يدلان على ان

۱-او الا – ن – ع – ل ۲ – لاینتقل ما – ن – ع – ل ۳ – فیہو – ن – ط کے-مرائی – ط – ن ۵ – من – ط – ن – ع – ل ۲ – ظاہر – ن – ط – ع ۷ – اجمالا – ط ۸ – ص: ۱۶ لافاعل الاالله و عليه يدل حديث المطر حيث قال: اتدرون ماذا قال ربكم .... الحديث ١٥.

1000 وان اسندوا الافعال كلها الى الله تعالى خلقا والى الواسطة كسباً باضافة الفعل الى الله بحكم الايجاد والابداع والى المخلوق بحكم التوجه والانبعاث والكسب؛ فيفهم من ذلك الحديث أنه هو المؤمن بالله والكواكب؛ لموافقته الحق سبحانه في اضافة الفعل الينا - مع انه خالقه -

٥٥٥/٤ القسم الثانى طائفة في مقابلة هئولاء غلب عليهم ادراك الحق تعالى في كل حقيقة، لان الحق غلب على امره فيهم فذهلوا عن كون الاشياء مجاليه وانه الظاهر فيها وحده، فنفوا الغير اصلاً ولم يقروا بسوى الحق الظاهر، واذا سئلوا عن التعددات وسببها لم يعرفوا ماهو وكيف هو.

٤/٥٥٦ واقول: كأنهم الافراد الذين هم مظاهر الملائكة المهيمة في شهود جال جلال الحق سبحانه

٤/٥٥٧ القسم الثالث هم الكمل والمتمكنو تعالن احون اللكل في الشهود وشأنهم الجمع بين المشاهدتين:

الدائة وغيرها مظاهر واثار؛ اهاله ٢ سبحانه ابتداء - كهذه الدلاثة ونحوها من الاسماء كهذه الثلاثة وغيرها مظاهر واثار؛ اهاله ٢ سبحانه ابتداء - كهذه الدلاثة ونحوها من الاسماء الذاتية - واها مجال له ولمجاليه المذكورة، والحق يستجلى ويرى من وراء تعينات جيع الحقائق الكلية والجزئية المضافة اليه بمعنى الاسمية الوصفية والى غيره بمعنى الخلقية والكونية، وكل التعينات ليس الاشئون ذاته؛ مع تفاوت مابينها حكماً من الحيطبة والمحاطية ومن الكمال والنقص المتوهم لا المحقق بالنسبة الى الوجود، اذ بالنسبة اليه كل شئى فيه كل شئى.

٥٥٥/٤ المشاهدة الثانية مشاهدتهم فيعين الشهود الاول ومعهجماً ٣ دون مناوبة،

41-الى هناتم كلام الشيخ رضى الله عنه

١- انجامعون - ن - ع ٢ - قاما - ط - ن - ع - مظاهر قاما - ل ٣ - جعاً معه - ن - ط

فضلاً عن انفراد، ان العق مظهر الاحكام هذه العقائق من حيث تعيناتها التي بها امتيازها عن العق سبحانه من حيث وجوده الواحد المطلق، وليس مظهراً لها من حيث اجتاعها في العضرة الجمع الاحدى وحقيقة العقائق، اذ جميع العقائق الاسمائية والاعبان الكونية احوال نسب الذات من شأنها اذا اعتبرت مجموعة في العلم ان يسمى العضرة الذات كها من فكيف يمتاز عنها امتيازاً يصع به الحكم بظاهريتها ومظهريته سبحانه؟ اما غيب الذات الذى هو الوجود المطلق فمعتل محكمه على كل أمم وصفة وتعين وتعدد وظهور وتجل ومجلئ وحجاب وغير ذلك، فهمولاء الجامعون بين الشهودين والملاحظون للمرآتين من الطرفين معاً، هم الذين شهدوا العق حق الشهود وعرفوه حق المعرفة – اما بحسبهم الابحسبه -.

۱۹۹۰ وذلك لتحققهم بالشهود الثابت به سبحانه لهم من جهة كونهم يدركون به - بكسر الراء - وهى مظهريته سبحانه للحقائق واحكامها، وهو مرتبة قرب النوافل المعتبر فيها ان الحق المتجلى آلة لادراك العبد ١ المتجلى له، ولتحققهم ايضا بالشهود الثابت له سبحانه بهم من جهة كولية سبحانه يعتركوبهم - بكسر ١ الراء - وهى مظهريتهم للوجود الحق وهى مرتبة قرب الفرائض المعتبر فيها ان العبد المتجلى له آلة لادراك الحق المتجلى، فهذا ما اشار اليه الشيخ قدس سره بقوله -- انت مرآته وهو مرآة احوالك.

170/1 والحاصل ان مظهريته سبحانه للحقائق وتعيناتها انما هي باعتبار وجوده المطلق الذي يمتاز عنها بغيبه ١٠ الذاتي ووحدته ١١ الاطلاقية وتعدداتها؛ وان مظهريتها له سبحانه باعتبار انها شئونه الكلية او الجزئية واحواله الذاتية التي هو عينها باحد الاعتبارين: اما باعتباراحدية جعه لها او باعتبارتنزله في مراتب اسمائه وصفاته، هذاهو ١٢

 $1-iid_1$  الخراد الحق ايضا مظهر – ل  $1-iid_3$  الحقائق فى – ل  $1-iid_4$  العبل يسمى – ل  $1-iid_5$  العبل حكم عيب الذات المعتلى حكم – ل  $1-iid_5$  وغير ذلك فكما ان غيب الذات سبحانه مقدس عن المظهرية كذلك احوال الغيبية فيكون المظهر لاحوال الحقائق هو الوجود المطلق الذى هو اعم اوصافه وهو التجلى السارى لاحقيقته سبحانه ولا احوال الذاتية، فهمولاء – ل  $1-iid_5$  ن – ع – ط  $1-iid_5$  الراء – ط  $1-iid_5$  ن – ع – ط  $1-iid_5$  المائه وصفاته هو – ل  $1-iid_5$  المائه وصفاته هو – ل

المفهوم من متفرقات كلام الشيخ قدس سرم

1/077 قال قدس سره في التفسير ايضا: ١ فالمحجوبون من اهل العقائد غلب عليهم الوجه الذي به يغاير الاسم المسمى، واهل الاذواق المقيدة غلب عليهم حكم الوجه الذي يتحد به الاسم والمسمى - وان كان في بعض ٢ مع بقاء التميز والتخصيص - والاكابر لهم الجمع والاحاطة بالتجلى الذاتي وحكم حضرة احدية الجمع، فلا يتقيدون بذوق ولامعتقد، ويقررون ذوق كل ذائق ويعرفون فيه وجه الصواب والخطاء النسي، لان التجلى الذاتي من وجه عين كل معتقد والظاهر بحكم كل مستعد ٣.

2/077 وقال الشيخ مؤيد الدين الجندى عند شرح قول الشيخ الكبير رضى الله عنه في الفص الشيق ؟: فا في احد من الله شئى ولافي احد من سوى نفسه شئى – وان تنوعت عليه الصورة ٥ – وما كل احد يعرف هذا – وان الامر على ذلك – الا احاد من اهل الله، فاذا رأيت من يعرف ذلك فاعتمد عليه فذلك هو عن صفاء خلاصة خاصة الخاصة من عموم اهل الله تعالى ١:

۱۵۰۵ المراد بالاحاد من اهل الله عمل الله على طبقات وكلهم يرون المواهب من الله بسريان ٧ سرّ: ومابكم من نعمة فن الله (٥٣ -النحل) وهذا المشهد في ظاهر المفهوم يوهم خلاف هذا وليس ذلك كذلك، لان هئولاء الطبقات منهم من يرى النعم كلها من الله ولكن بالاسباب التي هي غير الله، ومنهم من لايرى الاثر للاسباب والوسائط، ومنهم من يرى النعم من الله بلا واسطة، ومنهم من يرى الاسباب والوسائط من يرى النعم من الله بلا واسطة، ومنهم من يرى الاسباب والوسائط ايضاً من نعم الله.

٤/٥٦٥ وجميع هنولاء الاصناف عجوبون في عين الكشف ومشركون في عين التوحيد، لانهم وان وحدوا الله في رؤية النعم كلها منه تعالى؛ لكنهم اثبتوا الوسائط، والنعم والمنعم عليه والمنعم اعتباراً ٩ والحقيقة تأبي الا أن يكون هو الواحد الاحد الظاهر الباطن الواحد

۱-ص: ۹۳ ۲- البعض - ل ۳-مقید - ن - ط - ع - معتقد - ن - ط - منتقد د ( - ط - منتقد د ( - ط - منتقد د ( التفسير» ع-ص: ۲۰۹ ۷- لسريان - ط - فراندي ( الجندي ۱۰ - ص: ۲۰۹ ۷- لسريان - ط - فراندي ( الجندي ۱۰ - ط - الجندي ۱۰ - ال

# \$ \$ \$ \$ / مصباح الاتس

الكثير؛ وهو الوجود الواحد الحق، والاوصاف نسب.

1970/عفن يرى النعم الواصلة من مدرجة عينه الثابتة من حيث ان تلك العين الثابتة عين الحق؛ فقد شهد احدية الوجود على ماهى عليه الامر فى نفسه؛ وأن النعم كلما من الله تعالى؛ وأن الكل واحد، فكان هو عين صفاء خلاصة خاصة الخاصة، فأن العامة يرون التوحيد وهو ستة وثلاثون مقاماً كلياً؛ كما نطق ١ به القرآن فى مواضع فيها ذكر ٢ : لا اله الا الله وعيد الا المامة فيرون الوحدة و ليس فيها كثرة الموحد و الموحد و التوحيد الا عقلاً.

2/07۸ واما خاصة الخاصة فيرون الوحدة في الكثرة ولاغيرية بينها.

٤/٥٦٩ وخلاصة خاصة الخاصة يرون الكثرة في الوحدة

1/0۷۰ وصفاء خلاصة خاصة الخاصة يجمعون بين الشمهودين وهم في هذا الشمهود الجمعي على طبقات:

٤/٥٧١ فكامل له الجمع، واكمل منع شهوداً ان يرى الكثرة في الوحدة عينها ويرى الكثرة في الوحدة عينها ويرى الوحدة في الاحدية جامعة بين الوحدة في الكثرة عينها - شهوداً تعيناً المحديد ويشتها ون ٣ ان العين الاحدية جامعة بين الشهودين في الشاهد والمشهود.

2/0۷۷ واكمل واعلى ان يشهد العين الجامعة مطلقة عن الوحدة، والكثرة والجمع بينها؛ وهئولاء هم صفوة صفاء خلاصة خاصةالخاصة جعلنا الله واياك منهم، انه عليم خبير ؟ .

٣/٥٧٣ هذا كله بحسب الشهود اما بحسب العمل الذى يعمله العبد فقال قدس سره لبيان مراتبه فى التفسير ٥: ان قصد بعمله امراً غير الحق فهو من الاجراء - لا من العبيد - وان فعله لكونه خيراً فقد او مأموراً به - لامطلقا - بل من حيث الحضور فيه مع الامر؛ فهو الرجل، وان ارتق بحيث لا يقصد بعمله غير الحق كان تاماً فى الرجولية وان تعدى بحيث لا يفعل شيئاً الا بالحق - كما فى قرب النوافل ٦ - صار تاماً فى المعرفة والرجولية وان

١- كلياً نطق - ط - كلها نطق - ل ٢- مواضع ذكر - ط ٣- شهودياً جيعاً ويشهدون «الجندى»
 ٤- عليهم خبير - ن - ط - عليم قدير «الجندى» ٥- ص: ٣٤٦ ٢- اى: في يسمسع وبي يبصر وبي يبطش وبي يسعى ... الحديث «التفسير»

انضم الى ماسبق حضوره مع الحق فى فعله، بحيث يضيف الشهود والعمل والاضافة الى الحق لا الى نفسه، فهو العبد المخلص ١. وان ظهرت عليه احكام هذا المقام والذى قبله -وهو مقام في يسمع - غير مقيد ٢ بشئ منها ولا بمجموعها ٣ ، مع سريان حكم شهوده الاحدى فى كل مرتبة ونسبة دون الثبات على امر يعينه ٤ بل ثابتاً فى سعته فى كل وصف وحكم عن علم صحيح بما ٥ اتصف به وبما ٦ انسلخ عنه فى كل وقت وحال دون غفلة وحجاب، فهو الكامل فى العبودية والخلافة والاحاطة والاطلاق، حققنا الله تعالى وسائر الاخوان بهذا، تم كلامه

الكال الختص باحدية الجمع مراتب كثيرة من مرتبة كنت سمعه وبصره اول مقام الولاية وبعده خصوصيات الولاية التي لانهاية لها؛ بل بين مرتبة كنت سمعه وبصره وبين مرتبة الكال الختص باحدية الجمع مراتب كثيرة من مراتب الولايات العامة والخاصة والنبوات العامة والخاصة؛ والخلافات كذلك، ومرتبة الأكال فوق الكل، فما ظنك بدرجات الاكملية التي هي وراء الكال؟ ومابعد ^ استخلاف التي والاستهلاك فيه عيناً والبقاء حكماً - مع الجمع بين صفتي التمحض والتشكيك من عربي الماري وكل من تحقق بالكال علا على جميع المقامات والاحوال، والسلام.

٥٧٥/٤ وقال في وضع اخر منه ١ : ومنتهى كل ذلك بعد التحقق بهذا الكمال التوغل في درجات الاكملية، توغلاً يستلزم الاستهلاك في الله، استهلاكاً يوجب غيبوبة العبد في غيب ذات ربه وظهور الحق عنه في كل مرتبة من المراتب الالهية والكونية في كل حال وفعل مما ينسب اليه من حيث كهاله الالهي او ينسب الى ربه من حيث هذا العبد، ومن حصلت له هذه الحالة وانتهى الى ان علم ان نسبة الكون كلية ١٠ اليه نسبة الاعضاء اليه ١١ والقوى ١٢ الى صورته؛ وتعدى مقام السفر الى الله ومنه الى خلقه؛ وبق سفره في الله لا الى

١-الخلص الخلص - ل ٢-متقيد - ن - ع - التفسير - ل ٣- بها ولا بمجموعها «التفسير»
 ٤-بعينه - تفسير - ن - ع - ٥-منه بما - ل ٢-ما - ن - ع - التفسير - ل ٧- ص: ٢٨٥
 ٨-بعده - ط ٩-ص: ٣٤٤ ١٠ - كله - ط - ن - ع - ل ١١ - الالية - ط - ن - ع - ل ٢٠ - الالية والقوة «التفسير»
 ٢٠ - الاعضاء الالية والقوة «التفسير»

### ٤٤٦/مصباح الانس

غاية ثم اتخذ الحق وكيلاً مطلقا؛ يقول حالتئذ: اللهم انت الصاحب في السفر والخليفة في الاهل وانت حسبي في سفرى فيك والعوض عنى وعن كل شئى ونعم الوكيل ... والحمد لله رب العالمين. ثم كلامه.

الطائفة الثانية الذين الاولين، الانهم الإينفون العالم على نحو ما ينفيه اهل الشهود الحالى، وهم عمر بين الطائفة الثانية الذين الابعرفون وجه التعددات واسبابها، والايثبتون العالم ايضاً على نوع المائفة الثانية الذين الابعرفون وجه التعددات واسبابها، والايثبتون العالم ايضاً على نوع الثبات اهل الحجاب؛ وهم الطائفة الاولى الذين مطرح نظرهم أو الأوبالذات حجابية الحقائق وثانياً وبواسطتها ومن ورائبها هوالحق سبحانه بحسبها، فهم المرئيون لهم "فالحقيقة الاهو وثانياً وبواسطتها ومن ورائبها هوالحق سبحانه المنافية لتوحيدهم - ثم توسط الكل بينها، انما هو مع اعترافهم بالحق سبحانه بالالمية مواستناد التأثير وحقيقة الوجوب اليه؛ وبالعالم مع اعترافهم بالحق سبحانه بالالمية مواستناد التأثير وحقيقة الوجوب اليه؛ وبالعالم ومع تمييزهم بين الحق باحدية ذاته المطلقة وبين ماسواه بكثرة مظهريات اسمائه وصفاته ومع تمييزهم بين الحق باحدية ذاته المطلقة وبين ما سواه بتفصيل احواله الذاتية وغصيل شئونه الصفاتية وثبوت التميز من حيثية ماكافي في صدق اصل التيز؛ فوحدة وعصيل شئونه الصفاتية وثبوت التميز من حيثية ماكافي في صدق اصل التيز؛ فوحدة الوجود في الجميع من حيث حقيقته الحقة الاحدية الاتنافي تعدده من حيث مظاهر نسبه وعالى اعتباراته المساة باسمائه، وبذلك يسمى العالم غيراً وسوى.

4/000 التعين من المحاث المنسوبة الى الحق من حيث الاسمية والى التعين من حيث الكون ٧ كلها من وجه اسماء ذاتية للحق، لانها تعيناته العلمية التى هى بالنسبة الى ذات الحق عينه ومن وجه مجال لذاته، لانها مظاهر وجوده وصور تجليه الاحدى، ومن وجه ثالث اتم من الوجهين السابقين؛ مجال لذاته لا مطلقا ومن حيث هو، لانه من تلك الحيثية غنى عن العالمين وله مقام كان الله ولاشئ معه، بل جال له من حيث مجاليه الكلية واسمائه الذاتية الكلية، كالمفاتيح الأول وسدنتها التى هى امهات صفات الالوهية.

۱-العالمين ثم نقول: واهل-ل ۲-نحو-ن-ع-ل ۳-المربوبون لها-ن-ط-ع ۵-لد-ن-ط-ع ۵-وبالالهية-ن-ع ۲-بالمر آتية-ن-ع ۷-والىالكون منحيثالتعين-ن-ع-منحيثالتميز-ن-ط ٤/٥٧٨ وانما كان اتم لاشتاله على جهة ربط الوحدة بالكثرة وعلى اعتبارى الوجوب
 والامكان والبطون والظهور.

2/0/4 ومن وجه رابع ادق من الوجوه الثلاثة السالفة واحق باعتبار جلاله؛ انها احكام وحدته التي هي عين التعين الاول واحواله مستجنة في غيب ذاته المعتلى حكمها على الاسماء والصفات وعلى ١ كل كثرة وتعين وظهور وتجل، والها كان ادق لانه اعتبار الكثرة في محل استهلاكه و ٢ استجنانه، فهو احق ايضاً باعتبار جلاله، لكن ظهرت تلك الحقائق من باطنه سبحانه لظاهره؛ لان ترى اعيان الحق انفسها كلاً ويرى بعضها بعضاً، اذ لايرى كل احد كلها؛ بل الحاصل من الوجود العيني ظهور كل حقيقة لنفسه وبعض الحقائق لبعضها.

• ١٥٨/٤ فاما ظهورها للحق بدون ظهورها لشئ من انفسها؛ فحاصل في الحضرة العلمية قبل الوجود العين، وذلك الظهور مشتمل على نفس الظهور وعلى خصوصيته، فنفس الظهور بحسب حكم الحق من حيث استعداداتها؛ وخصوصيات الظهور بحسب احكام تعيناتها، فني كل وجود عيني خلق تعينه العيني الوجودي صورة تعينه العلمي النسي، بل صورة التجلي الاحدى حسب استعداد التين العلمي؛ وحق بلاحلول واتحاد وانقسام، بل باحدية حقيقية داغة ثابتة - ولو حال لحوق الاحكام - وفيه تميز غير ماعقل من التميز الحسى او الخيالي او المثالي لثبوته، ولوفرضنا عدم حس او ذهن او خيال وهو التييز ٣ بين الشئي من حيث نفس ذاته وبينه من حيث صور نسبه وصفاته.

2/001 وفيه وحدة غير مافهم من الوحدة العددية الجنسية او النوعية او السخصية او الوصفية او الذاتية المنطقية او العرضية او غيرها، وفيه كثرة غير الكثرة ؛ المقابلة لها، فوحدته الاطلاقية ٥ التي هي انها هي التي ٦ ليست هي بمقتضية للوحدة العددية ولا بمنافية للكثرة المقابلة لها، بل باقية على حالها مع كل تعين وتميز وكثرة ووحدة؛ فافهم نسبة مابين المطلق ومقيداته والباطن وصوره ٧ الظاهرة، ولا تحصر ٨ امر الحق فيما بلغك انه مباين للخلق،

١-عن - ل ٢-او - ط - ن - ع ٣-التميز - ن - ط - ل ٤-او غيرها ومن الكثرة - ل ٥-او غيرها ومن الكثرة - ل ٥-او غيرها على رجوع وهي الكثرة المقابلة لهاالاطلاقية - ط - الحقيقية الاطلاقية - ل ٦-التي انها هي التي - ل ٧-صورة - ط - ل ٨-لاينحصر - ط

### 4\$4/مصباح الانس

ولافيما برى انه منحصر في البعض، كحصر النصارى في المسيح القائلين: ان الله هو المسيح بن مريم، فهذا البيان اغريب؛ ٢ بعيد لمن تعدى حداً من حدود اطلاق الحق او اتخذ عند الرحمن وجهاً معهوداً محصوراً؛ قريب لمن لم يتعد حداً ولم يتخذ عند الرحمن عهداً، بل كان بالذات والحقيقة سيداً؛ وبالفعل والشريعة والحال والطريقة عبداً.

# الاصل الرابع عشر فى تعيّن صورة الكرسي بعد تعيّن صورة العرش

140/3 فنقول: ثم ظهر عن الحق لانه مبدأ كل ظهور وبه ؛ اى بتجليه الاحدى السارى في المراتب وبواسطة ماذكر سابقاً من المراتب الالحية والمظاهر الكونية، مضافاً الى المجموع تأثير حركة العرش الظاهرة ٣، لانها صورة حركة التجلى الحي دورية نزيهة طالبة لقوابل سائلة بالسنة استعداداتها ٤ ما به يظاهر كه لاتها الممكنة، فظهر في صورتها خاصيتها ثم اثر صورته في صورة الكرسي، وكذا ظهر من روحه - وهو القلم - روح الكرسي وهو النفس الكل التي هي اللوح المحفوظة وكذا عن حركته دركته الدورية لبساطته مثله

2008 المطلق ونظير العرش الذي هو مظهر الوجود المطلق ونظير القلم وصورة الاسم الحيط ومستقر الاسم الرحن وكامل مظهر المدبر ٦، ثمالكرسي الذي هومظهر الوجودات المتعينة من حيث ماهي متعينة ونظير اللوح المحفوظ ومستقر الاسم الرحيم وكامل مظهر المفصل ٧.

١٠ الله على الله الشيخ الكبير رضى الله عنه في عقلة المستوفز ٨: اول صورة قبل الهباء صورة الجسم المطلق وهو الطول والعرض والعمق؛ طوله من العقل وعرضه من النفس وعمقه الخلاء الى المركز وهو الجسم الكل، واول شكل قبله الشكل الكرى وكان الفلك فسهاه العرش واستوى عليه بالاسم الرحن، الاستواء ١ الذي يليق به من غير تشبيه ١٠

۱- ئسان – ن – ع – ل ۲ – غریب بدیع – ط – ن – ع ۳ – الظاهر – ل ٤ – استعدادها – ل ۵ – ص: ۲۶۳ و۷ – من: و مستقر ... الی هنا ساقط من التفسیر ۸ – ص: ۵۱ ۹ – بالاستواء «عقلة المتوفز» ۱۰ – نسبة – ن – ع

وتكيف، وهو أول عالم التركيب وكان استوائه عليه من العاء وهو عرش الحيوة وهو عرش نسبي ليس له وجود الا بالنسبة وجعل له سبحانه حلة ١ ثمانية يحملونه يوم القيامة - واما اليوم فيحمله منهم اربعة -

٥٨٥/٤ الاول على ٢ صورة اسرافيل والثانى على صورة جبرائيل والثالث على صورة ممالك والسادس على صورة آدم ميكائيل والرابع على صورة رضوان والخامس على صورة مالك والسادس على صورة آدم والسابع على صورة ابراهيم والثامن على صورة محمد عليه وآله وعليهم السلام، وهذه صور مقاماتهم الاصور نشآتهم.

وميكائيل وابراهيم للارزاق ورضوان ومائك للوعد والوعيد، وعمر سبحانه هذا الفلك بالملائكة الحافين وهم الواهبات، وهنا مقاد اسرافيل وهم وفم القرن ٦ ومن هنا سمع بالملائكة الحافين وهم الواهبات، وهنا مقاد اسرافيل وهم وفم القرن ٦ ومن هنا سمع الرسول صلى الله عليه و آله صريف ١٧ الإقلام وهنا نزل الوقوف، ٨ ومن هنا غلبت عليه حال الفناء وتجرد ٩ عن عالم التركيب وتودي بصوت على بن ابي طالب ١٠ عليه السلام: قف! ان ربك يصلى؛ ثم تلا عليه: هو الله ي عليك عليكم، وملائكته (٣٠-الاحزاب) وهواحد الحجب الثلاثة تلق ١١ بين اهل الجنة وبن الحق اذا جعوا للرؤية، والفلكان ١٢ بعده وهواحد الحجب الثلاثة تلق ١١ بين اهل الجنة وبن الحق اذا جعوا للرؤية، والفلكان ١٢ بعده فلاة، وخلق بن هذين الفلك الاخر وسماه الكرسي وهو في جو ١٣ المرش كحلقة ملقاة في فلاة، وخلق بن هذين الفلكين عالم الهباء وعمر الكرسي بالملائكة والمدبرات واسكنه ميكائيل، وتدلت عليه ١٤ القدمان، فالكلمة واحدة في العرش؛ لانه اول عالم التركيب وظهر لما ١٥ في الكرسي نسبتان، لانه الفلك الثاني، فعبر عنها ١٦ في الوجود بالقدمين؛ وعن هذين الفلكين تحدث الاشكال الغريبة في عالم الاركان ١٧؛ وعنها بكون خرق العادات هذين الفلكين تحدث الاشكال الغريبة في عالم الاركان ١٧؛ وعنها بكون خرق العادات

١- وجعل سبحانه لهذا العرش حلة - ل ٢ - اربعة الملك الواحد على - ل ٣ - مقامهم - ط ٤ - الجبلى «عقلة المستوفز» ٥ - وهو «عقلة المستوفز» - ل ٣ - القرآن - ط ٧ - صرير - ط - ن - ع ٨ - نزل الرفرف «عقلة المستوفز» المرفرف «عقلة المستوفز» المرفرة المرفرة المستوفز» - ن - ١ - المربكر «عقلة المستوفز» بحر الصديق رضى الله عنه - ل ١١ - التي تبق «عقلة المستوفز» - ن - ع - ل ١٢ - للرؤية وهي هذا والفلكان - ل ١٣ - في جوف «عقلة المستوفز - ط - ن - ع » ١٥ - اليه - عقلة المستوفز - ن - ط - لنا - ل المحان - ن - ط - عنها - عنها - عقلة المستوفز ١٧ - الامكان - ن - ط

### ٥٠ ٤ / مصباح الانس

ويظهر في عالمين: عالم الخيال كقوله تعالى: يخيل اليه من سحرهم انها تسعى (٦٦-طه) وفي عالم الحقيقة: مثل المعجزات والكرامات، ومنها كانت الخواص للاشياء التي تفعل بالخاصية.

۱۵۸۸ قال ۱: ثمادار سبحانه في جوف الكرسي الفلك الاطلس؛ ونسبته الى الكرسي نسبة ٢ الكرسي الى العرش كحلقة في فلاة؛ وبينها عالم الرفرف ٣، وهي المعارج العلى؛ وفيه خلق عالم المثل الانسانية وتسبيحهم: سبحان من اظهر الجميل وستر القبيح، وهم ٤ عالم الحجب وفيه مقام جبرائيل وفيه الملائكة المقسمات واليه ينتهي علم علماء الرصد ٥ ولا كوكب فيه والبروج فيه تقديرات؛ فهو يقسم ٢ على اثنى عشر قسماً جعل في كل قسم ملكاً من الملائكة وهو رئيس ذلك القسم تحف به ملائكة من المقسمات وسموا باسماء صورهم في عالمنا.

4/٥٨٩ فالملك الاول على صورة الميزان وطبيعة قسمه حار رطب؛ وولاه الحكم في عالم التكوين ستة الاف سنة؛ وهو اول فلك دار بالزمان وفيه حدثت الايام دون الليل والنهار، وكانت اول حركته بالزمان بهذا الملك، لاوقد استدار في زمان رسول الله صلى الله عليه وآله، قال معليه وآله السلام: ان الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق ١، وجعل بيد هذا الملك مفتاح خلق الاحوال والتعيرات والزنان الذي خلق الله فيه السموات والارض وهو متحرك.

. ۱۹۹/ والملك الثاني على صورة الغقرب وطبيعة بيته بارد رطب؛ وولاه خسة آلاف سنة؛ وبيده مفتاح خلق البارد ۱۰ وهو ساكن.

١ ٩٥/٤ والثالث على صورة القوس وطبيعة بيته حار يابس، وولاه اربعة آلاف سنة؛
 بيده ازمة الاجساد النورية والظلمانية ومفتاح خلق النبات.

٤/٥٩٢ والرابع على صورة الجدى وطبيعة بيته بارد يابس، وولاه ثلاثة آلاف سنة؛ وهو ١١ متحرك؛ وبيده مفتاح الليل والنهار.

١-ص: ٦٠ ٢- كنسبة -عقلة المستوفز ٣- الرفارف -عقلة المستوفز ٤- وهو -عقلة المستوفز -ط - ن - ع
 ١- ص: ٦٠ ٢- كنسبة -عقلة المستوفز ٦- منقسم -عقلة المستوفز -ل ٧- كان اول حركة الزمان بهذا الفلك - عقلة المستوفز ٨- ولذلك قال - عقلة المستوفز ٩- خلق الله - ط - خلقه الله - ن - ع - ط - عقلة المستوفز - ل
 ١٠- النار - عقلة المستوفز -ل ١١ - وهو ملك - عقلة المستوفز

٤/٥٩٣ والخامس على صورة الدلو ١ وطبيعة بيته حار رطب، وولاه الني سنة؛ عليه سكون ووقار وبيده مفتاح الارواح.

٤/٥٩٤ والسادس على صورة الحوت وقسمه بارد يابس ٢، ودولته الف سنة؛ وله اشتراك مع تلك ٣ الاجسام النورية ؛ والظلمانية؛ وبيده مفتاح خلق الحيوان.

1/040 والسابع على صورة الكبش وقسمه حار يابس، وجعل دولته اثني عشر الف سنة؛ وهو ٥متحرك بيده مفتاح خلق الاعراض والصفات.

٤/٥٩٦ والثامن على صورة الثور وقسمه بارد يابس، ودولته احدى عشر الف سنة؛ ملك عليه وقار وتنبه ٦؛ وعليه عمل السامري العجل، وبيده مفتاح خلق الجنة ٧.

٤/٥٩٧ التاسع على صورة التوأمين، قسمه حار رطب ودولته عشرة آلاف سنة، وله اشتراك مع قلك الاجسام وبيده مفتاح خلق المعاشير

٤/٥٩٨ العاشر على صورة السرطان، قسمعيا (درطب ودولته تسعة آلاف سنة، ملك متحرك بيده مفتاح خلق الدنيا.

١٤/٥٩٩ الحادي عشر على صورة استفراقينية في الزيابس والكولته ثمانية آلاف سنة، ملك يعلوه مهابة؛ بيده مفتاح خلق الاخرة

۱۱۰۰ الثانى عشر على صورة سنبلة، قسمه بارد يابس ودولته سبعة آلاف سنة، وله
 اختصاص معين بالاجسام الانسانية.

1-1/3 فن ^الاسد والقوس والحمل وجدت كرة الاثير؛ وبالجوزاء والميزان والدلو وجدت كرة الماء، وبالثور والسنبلة وجدت كرة الماء، وبالشور والسنبلة والجدى وجدت كرة الماء، وبالشرطان والعقرب والحوت وجدت كرة الماء، وبالشرط، فالله هوالفاعل سبحانه لكل شي وهذه اسباب تعينها اليبتلي باعباده - كامر -.

٢٠٠٤ قال ١٠: ثم احدث الله سبحانه الفلك الرابع وخلق عالم الرضوان بينه وبين

١- دلو - عقلة المستوفز - ل ٢ - رطب - عقلة المستوفز ٣ - ملك - عقلة المستوفز ٤ - النورانية - عقلة المستوفز ٥ - وهو ملك - عقلة المستوفز ٥ - وهو ملك - عقلة المستوفز - متانة - سكينة - ن - ع ٧ - الجنة والنار - عقلة المستوفز ٨ - فمن - عقلة المستوفز - ل ١٠ - ص: ٥٥ -

## ٤٥٢/مصباح الانس

فلك البروج وسطحه ارض الجنة ومقعره سقف النار وفيه اسكن رضوان خازن الجنان، وملائكة هذا الفلك ١ تسمى التاليات، وهذا الترتيب لا يكن ادراكه الا بالكشف او بخبر الصادق، والله تعالى لما خلق هذا الفلك رتب فى مقعره الف مرتبة واحدى و عشرين مرتبة؛ قسم الفلك عليها اقساماً - كها قسم فلك البروج على اثنى عشر قسماً - فظهر لكل قسم كرة فظهرت اثنتا ٢ عشرة كرة هى فلك الثوابت ٣ والسبعة الافلاك التي تحته ٤ والاربعة الاركان، فكذلك قسم هذا الفلك الرابع الاقسام التي ذكرناها وجعل فى كل قسم ملكاً على صورة عالم من عوالم الاركان، فدار هذا الفلك دورة ابرز فيها عالم الجنان كحركة الارض فى اخراج النباتات ٢، كها قال تعالى؛ اهترت وربت وانبتت من كل زوج بهيج (٥-الحج) وهذا الفلك هو فلك الحروف؛ ومن هناانتشأت على ١ الثمانية والعشرين منزلة غانية وعشرون ٨ و فلك الحروف؛ ومن هناانتشأت على ١ الثمانية

المروف الخارجة من الاستقامة في الانسان وغيره من الحيوانات فسهى المعدد مابق من الخيوانات فسهى المعدد مابق من الاقسام؛ مقدراً و عقدار لا يزيد ولا ينقص ، وذلك في الانسان كالحروف بين الباء ١٠ والفاء وبين الجيم والشيرة و كيوروف الخيشوم - وكذا في الحيوانات -

2/٦٠٤ واخبرني بعض العلماء عن تلميذ جعفر الصادق عليه السلام: انه اوصلها الى بضع وسبعين ١١ حرفاً؛ والحروف لاتعطى خواصها الامايعطيه حكم المنازل؛ غير ان لها روحانية لطيفة في الفلك الاطلس الذي هو سقف الجنة بها يبق الكلام على اهل الجنة - اعنى الحروف الفعلية ١٢ -

٥-١/٤ واما اللفظية فهي لهم من ١٣ نفس هذا الفلك الذي هم فيه؛ ولكن اعذب والطف
 من هذا الكلام المعتاد، لانها تفعل هناك بالروحانية الخالصة - كشكلنا في الجنان على اعدل
 نشأة - فانتج الاستعداد ١٤ الحسن والفيض الروحاني نتيجة تناسبها ١٥ ، ومن ١٦ هذا الفلك

١- الجنان وهو من الملائكة الكرام وملائكة هذا الفلك - عقلة المستوفر ٢ - اثنى - ل ٣ - الكواكب - عقلة المستوفر ٤ - الافلاك تحته - عقلة المستوفر ٥ - الى الاقسام - عقلة المستوفر ٢ - النبات - عقلة المستوفر ٧ - انتشأت في عالم الاجسام على - عقلة المستوفر ٨ - عشرين - ل ٩ - مقدارا - ل ١٠ - التاء - ل ١٠ - سبعة وسبعين - عقلة المستوفر ١٢ - الفكرية - عقلة المستوفر - ن - ط - ع - ل ١٣ - ف - عقلة المستوفر ١٤ - ف - عقلة المستوفر - ن - ط - ع - ١٥ - تناسب نشأتها - عقلة المستوفر ١٦ - ف - عقلة المستوفر - ل

كان في الجنة الانهار والرياح والشجر ١ والحور والقصور والولدان والاكل والشرب والنكاح والانتقالات من حال الى حال على اهل الطبيعة؛ الا ان الامر ثابت في عين الحوامل والقوابل - لحفظ الاعتدال - فلا يستحيلون ابداً ولكن يختلف عليم ٢ الصور والحالات والاشكال و ٣ المطاعم والملابس والمناكح والاعراض.

١٩٠٦/٦٩ هذا ما نقلناه عن لفظ الشيخ الكبير رضى الله عنه في صفة الافلاك الاربعة الداغة.

وشرح الحديث وغيرها يشعر بان الفلك الثابت الدائم هو العرش والكرسى لبس الا وان الجنة بينها موافقاً لما جاء في الحديث: سقف الجنة عرش الرحن وان مقعر الكرسى وماتحته طبقات جهنم، وان جرم الكرسى هو الاعراف، فكيف التوفيق بينه وبين ماذكره الشيخ الكبير رضى الله عنه هنا وفي الفصوص وغيره من ان الاقلاك الاولية الثابتة ٤ الدائمة الاربعة؟ الكبير رضى الله عنه هنا وفي الفصوص وغيره من ان الاقلاك الاولية الثابتة ٤ الدائمة الاربعة؟ الكبير رضى الله عنه انها افلاك اربعة متنابئة وإحسام متناضات لاغير، كذلك ظاهر لفظ الشيخ بالكشف او خبر الصادق؛ ولايطلع عليها بالرصد، وكذا مايشعر به كلام الشارح الجندى في تعيين العرش والكرسى: انها اربعة متباينة واجسام متناضدة، لكن الشارح الفرغاني ذكر في ديباجة شرح القصيدة: ان كلاً من العرش والكرسى اعتبر صورتها المثالية تارة بحكم المرتبة التي ظهرت الهيئة فيها ٦ فسميتا العرش والكرسى، واعتبر صورتها المشائية المركبة من ٧ الطول والعرض والعمق اخرى، فسمى العرش باعتبارها فلك الافلاك والفلك الاطلس والحدد، وسمى الكرسى باعتبارها فلك الكواكب والمنازل.

۱۹۰۹ وهذا بما يوفق بين كلامي الشيخين ويبين ١١٥ شيخنا قدس سره كما هو عادته نص على حقيقة الحال ولم يفصل حسب اعتباري الشئي الواحد في الاقوال؛ واشار بذلك ان كلام الشيخ الكبير رضي الله عنه راجع الى هذا في المآل، وذلك لما حكي ان شيخنا قدس سره

۱-الاشجار-عقلة المستوفز ۲-عليها-عقلة المستوفز ۳-ف-عقلة المستوفز ٤-الافلاك الثابتة-ل ۵-انها قد كان فلكان-ل ۲-فيها-ن-ع ۷-فى-ن-ع ۸-بتبين-ن-ع

# \$42/مصباح الانس

بعد ما عرض عليه الفرغاني ديباجة شرحه قررها وآلحق بها فصلاً ناطقاً باستحسانه، فذلك نما يصح متمسكاً في هذا التوفيق. والله اعلم بمراده ومراد اهل التحقيق.

٤/٦٦٠ الاشتال كلام كل من الشارحين في تعينها على علوم جمة واسرار مهمة؛ رأينا ان ننقلها بنوع من الانتخاب.

الطبيعية، ظاهرية ٢ الأهية والاغية باطنيتها ٣ وهويتها، وهي احدية الجمع الحقائق الفعلية الطبيعية، ظاهرية ٢ الأهية والاغية باطنيتها ٣ وهويتها، وهي احدية الجمع الحقائق الفعلية الوجوبية؛ والله هو الفاعل للافعال كلها، فاول صورة وجدت في المادة العيائية الكونية كانت طبيعة واحدة جامعة للقوى الفعالة والمواد المنفعلة في احدية جعبها الذاتية، واليه الاشارة بقوله: اول ماخلق الله الدرة وهي حقيقة الجسم الكلي على احد معنيبها، فطرحت التجليات الاسمائية والانوار الربانية اشعتها عليها ؟ فحللتها ٥ فذابت حياة وانحلت ٢ ما كانستوى عليه عرش الحيوة، فالحث ١٥ علية حرارة التجليات المتوالية فتبخر ٧ جوهر الماعل فاستوى عليه عرش الحيوة، فالحث ١٥ علية احدى جعى؛ فاتصل بنور التجلي البسيط والمتجلي المحيط أوحذانياً بسيطاً وجذب نور الرحن المستوى ٢ عليه والمتجلي المحيط؛ فصار فلكا محيطاً وحدانياً بسيطاً وجذب نور الرحن المستوى ٢ عليه بالرحة والجود، فتكون منه الفلك الاعظم وفيه فلك العرش في اعاليه ويسمى فلك الافلاك وهو اطلس وحداني وجوهر ابدى و ١٠ مستوى رحماني على طبيعة احدية جمية بين ١١ وهو اطلس وحداني وجوهر ابدى و ١٠ مستوى رحماني على طبيعة احدية جمية بين ١١ حقائق اربع هي خامستها، وذلك قبل وجود التنافر والتنافي؛ واحاطته من احاطة المستوى عليه وهو ١٧ نفس الرحمان، فالكلمة في العرش من نفس الرحن واحدة هي الامر الالمي عليه وهو ١٧ نفس الرحمان، فالكلمة في العرش من نفس الرحن واحدة هي الامر الالمي

۱۳/۶۱۲ ثم قال ۱۳: وفي جوف فلك العرش فلك الكرسي كحلقة ملقاة في ارض فلاة، ۱-اي: أدام

١-ص: ٣١٨ ٢-للصورة الطبيعية، والطبيعة الكلية هي الحقيقة المؤثرة الفعالة للصور كلها في المادة العائية وهي منها وفيها، والطبيعة ظاهرية - ل ٣-باطنها - الجندي - ل ٤-عليه - الجندي - ن ٥-فحللها - ط ٣-انجلت - ط ٧-فتجز - الجندي ٨-فصور - ل ٩-المستولي - الجندي - ن - ع ١٠-فيه - الجندي - الجندي - الجندي مستوى - ل ١١ - احدية بين - ل ١٢ - وهي - الجندي ١٢ - ص: ٣١٩

ومن هذا الكرسي ينقسم الكلمة الى حكم وخبر؛ وهو للقدمين ١ الواردين في الخبر؛ كالعرش الاستواء الرحن. وله ملائكة قائمون به لا يعرفون الاالرب تعالى؛ وبعد الرب قصد توجه ٢ الاسم الغني بتجليه فوجد فلك الافلاك وهو الاطلس؛ ومحدبه تحت مقعر فلك الكرسي والطبيعة، والماثل ٣ اجزائه لايعرف لحركته بداية ولانهاية - ولوجوده حدثت الازمان -

1717 على العرش بها في المسلم المقدر الايجاد فلك البروج، وذلك انه لما دار فلك العرش بها في جوفه من الكرسي وفلك الافلاك جوهراً وحدانياً نورانياً؛ الحت ١٠ التجليات على باقى الجوهر المستحيل ١ المائي، فصعدته خالصاً نورياً كالاول، فصعد من ذلك فلك كلى محبط وحداني وفيه كل شئى وحقيقة من الحقائق الكونية المندمجة في الجوهر الاصلى الذي هو الجسم الكل من المناسبات وغيرها.

غوقه؛ عيطاً بما في جوفه حول المركز المنحل، وكانت التجليات المفصلة لهذا الجوهر الجمل الذى هو مفتاح الباب ٦ المقفل؛ مقتضية لا النصيل مافيها ٨ من الحقائق، فتقدرت ١ المنقدر منازل النازل من الانوار التي هي منازل النازل من الانوار التي هي منازل البارد المنازل النازل من الانوار التي هي منازل المارد المنازل الانوار بدقائقها، وخرجت اصول جواهر الانوار العلوية الكلية الجسمية لطبيعتها العلية الفعلية - خروجاً طبيعياً وحدانياً نوريا - فاخذت الارواح والانفاس المشرقة من هذا الفلك مظاهرها وتعينت الوجوه التي للعقل الاول - وهي ثلاث مائة وستون وجهاً - من مقعر الهيط الاطلس في هذا الفلك، والاطلس واحد وحدة كلية وبسيط بساطة ١١ نسبية شاكلة ١٢ لجوهر روحه وهو العقل الاول، وتجلت انوار الرحة من سبحات وجه الرحن من عين العقل الاول من حضرة الاسم المدبر.

١٠ الح السحاب بالمطر، اي: دام، والح السحاب بالمكان: اقام به.

۱-القدمين - الجندى - ل ۲-الرب توجه - ط - الجندى ۳- وتمايل - ط - ل 3-المتحلل - ط - المنحل - الجندى - ن - ع - ن 0-الجوهر الصاعد - الجندى 1-باب - ط 1- مفيضة - 1- ع 1- مفيضة - المغدر - ل 1- المقدر - المقدر - المغدر - المغدر - ل 1- المقدر - المغدر - المغدر - ل 1- المغدر - ل 1- المغدر - ل 1- المغدر - المغ

9/٦١٥ ولما ١ انقسمت الكلمة الواحدة العرشية في الكرسي بتدلى القدمين الى كلمتين: وهما الخبر والحكم الذي هو خسة اقسام، لانه ينقسم الى امر ونهى؛ وهما الى خسة: وجوب وحظر واباحة وندب وكراهة، فاذا ضربت الاثنين اللذين للقدمين في الستة كان الجموع اثنى عشر، ستة الهية وستة كونية، فانقسم هذا الفلك على اثنى عشر برجاً؛ كالكلمة الالهية في قلب العرش وهو الشرع.

والنار، فانه اعطى للعباد بالقدمين موضع القدمين لم يعط في الاخرة الا دارين: وهما الجنة والنار، فانه اعطى للعباد بالقدمين مطلقا دارين: وهما الدنيا والاخرة؛ واعطى فلكين: فلك البروج البروج وفلك المنازل الذي هو ارض الجنة، والمنازل مقادير التقاسيم التي في فلك البروج وهي ثمانية وعشرون من أجل حروف النفس الرحماني؛ وهي مقسومة على اثني عشر برجاً ليكون لكل برج في العدد الصحيح، والكسر حظ حتى يعم حكمه في العالم، فكان لكل برج منزلتان وثلث، وهذه الافلاك الاربعة وان وحدت من طبيعة احدية جيعة؛ لكن ظهر حكم منزلتان وثلث، وهذه الافلاك الاربعة وان وحدت من طبيعة احدية جيعة؛ لكن ظهر حكم الطبيعة فيها ظهوراً تركيبياً وحدالياً منفسماً الى اربع - كما يفصل في العناصر - فجعلت الطبيعة فيها ظهوراً تركيبياً وحدالياً منفسماً الى اربع - كما يفصل في العناصر - فجعلت اقساماً ثلاثة لكل ثلاث تلك الاربع، وفي ذلك ظهور التثليث والتربيع الاصلى، واذا ضربت الثلاثة في الاربعة ٢ كان الجموع اثني عشر.

4/٦١٧ وظهرت في هذا الفلك الانفاس الرحانية ارواحاً للكواكب الثابتة لما حصلت فيه أمزجة شريفة جوهرية قابلة للاشتعال ٣ بنور النجلي النفسي الرحاني، وتعينت فيها أرواح الكواكب اجراماً نورية جامعة لغرائب ٤ الطبائع؛ وتكونت الكوائن فيه على وجه لايقبل الفساد الى هنا كلام الشيخ الجندي.

4/٦١٨ واما كلام الشارح الفرغاني فهو: ان الطبيعة بحكم محلها الذي هو عالم المثال لم ٤/٦١٨ واما كلام الشارح الفرغاني فهو: ان الطبيعة بحكم محلها الذي هو عالم المثال لم انبسطت انبساطاً تاماً وحدانياً وتصورت باقرب صورة الى الوحدة والبساطة - وهو هيئة الاستدارة - عين البارىء لها صورة مستديرة هي العرش المحيط بجميع عالم الصور، ولان هذا الكون المبائي مظهر للوجه الرابع من اللوح، وكان لهذا الوجه ثلاثة احكام:

1914/114 الاول حكم النزول الى انهى مرتبة الحس ثبت به الطول فى الجسم. 1770 والثانى حكم التفصيل والتركيب الصورى ظهر العرض به فيه. 1771 والثالث حكم التدبير لبقاء هذه الصور المفصلة ودوامها، به ١ تحقق العمق فى

٢ /٩٢٧ رأى ٢ بعض المكاشفين صورة العرش ٣ على هيئة مثلث، ولاجل تعينه من عين الاركان الطبيعية ٤ رآه بعضهم على هيئة مربع. ولاجل تحققه من بين هذه الاركان الاربعة في هذه المعانى الثلاثة انقسمت صورة العرش ٥ على اثنى عشر قسماً مفروضة -لاعسوسة -

عبن الاسم لها هيئة اخرى دورية بحسب الحكم النزولى، وتلك الميئة الجسانية تسمى ٧ العرش عبن الاسم لها هيئة اخرى دورية بحسب الحكم النزولى، وتلك الميئة الجسانية تسمى ٧ العرش باعتبارها فلك الافلاك والاطلس وفلك الروح والحدد، وهذه الميئة الثابتة ٨ هى حقيقة ١ الجسم الكل؛ ولان تعين هذا العرش في حصة من الحضرة العائية التي هي مستوى الرب؛ الشامل حكمه جيع الخلق، وذلك محتص بالاسم الرحن كان هذا العرش مستوى الاسم الرحن على جيع معانى الاستواء، وهي الاستقرار والتمكن او ١٠ الاستيلاء او التمام والبلوغ الى الغاية، نحو: استوى الرجل، انتهى شبابه، ١١ او القصد والتوجه، نحو: استوى الى السهاء، الى قصد خلقها او الاعتدال.

172/31 وذلك لان امر الوجود استقر بالتمكن من ايجاد اجناس صور العالم وانواعها، فاستولى به على جيم مراتب مملكته 17 بحسب تركيب جواهره، كيف ويعطى ١٣ مادته اى صورة شاء ومتى شاء، فان ١٤ هذا العرش هو اصل صور الزمان بحركته الدورية، فتم ظهور امر الوجود من حيث اصول مراتب ظهوره التي هي ١٥ المعنى والروح ١٦ والصورة

۱- جا - ن - ع ۲ - لذا رأى - ل ٣ و٥ - هذا العرش - ل ٤ - اركان الطبيعة - ن - ع ٢ - الميئة - ل ٢ - ع ١ - الميئة - ل ٢ - الميئة - ل ٧ - فيسمى - ن - ع ٨ - الثانية - ن - ط - ع - الباقية - ل ٩ - والمحدود بهذه الميئة الثابئة حقيقة - ط ١٠ - و - ط ١١ - شأنه - ل ١٢ - كلية - ن - ع ١٣ - تركب جواهره كيف شاء ويعطى - ل ١٤ - والبروج - ل جواهره كيف شاء ويعطى - ل ١٤ - والبروج - ل

### 464/مصباح الانس

واصل الزمان والمكان، فبلغ الغاية وقصد وتوجه الى تركيب الجواهر وتفصيل الصور، فاعتدل بين كمال الظهور وكمال البطون وبين الاجمال والتفصيل، وكما ان نسبة القلم الا التجلى الاول بالظهور المعنوى الالمى الاجمالى للنفس الرحمانى ونسبة اللوح اليه بالظهور الروحانى التفصيلي له كانت ٢ اتم، فكذلك ٣ عند تعين هذا الكون الهبائى تعينت منه الصورة العرشية الاجمالية المثالية وفي ضمنها ٤ صورتها الجسمانية ٢، فكانت نسبته ١٧ الى مظهرية القلم اشد

1774ء الاسمائية ومظاهرها الروحانية العبية بالتوجهات والاجتاعات الاسمائية ومظاهرها الروحانية ان يتعين من هذا الكون الهبائي صورة طبيعية قابلة للتفصيل؛ تكون مظهراً للوح المحفوظ وتفصيله وتكون نسبته اليه اتم.

۱۹۲۱عثم عين ۱۸لامم الباريء لما صورة مستديرة تكون قابلة لظهور تفصيل الصور المعنوية والروحانية والحسية اللطيفة والكثيفة المساة بالكرسي الكريم، فباعتبار حكم تثليث وساطته له ثلاثة اوجه:

الته هي الحضرة العائية وهي مرتبة الارواح؛ وهذا الوجه صار مرآة لظهور كل احد وجهى الحضرة العائية وهي مرتبة الارواح؛ وهذا الوجه صار مرآة لظهور كل صورة روحانية فيها وتصورها بصور ١ مثالية اكثف من الروحانية والطف من العنصرية الحسانية.

مضرة الامكان التي هي الوجه الاخر من الحضرة العائية ١١، وهذه الحضرة هي المساة حضرة الامكان التي هي الوجه الاخر من الحضرة العائية ١١، وهذه الحضرة هي المساة بمرتبة الحس والشهادة وهذا الوجه صار مرآة قابلة لظهور كل صورة عنصرية مركبة وماينتشي منها من الافعال والاقوال والاحوال؛ وهي صورة الطف من الصور التي في عالم الشهادة وانا يتعين هذه الصور في هذا الوجه بعد تعين تلك الصور في عالم الشهادة؛ ولان في

۱-اللوح بالظهور-ط ۲-کان-ن-ط-ل ۳-فلك-ن ٤-ختمه-ضمنه-ن-ط-ل ۵-صورته-ن-ع-ل ۲-الجسانية الاجالية-ل ۷-نسبتها-ن-ع ۸-تعبن-ط-فعين-ل ۹-بصورة-ل ۱۰-الاركان-ط-ن-ع ۱۱-العلمية-ط-ن-ع ضمن صورة الكرسى المثالية من حيث هذا الوجه كانت له صورة جسانية على نحو ماذكرناه في الصورة العرشية سمى الكرسى من حيثها بفلك الكواكب والمنازل، وبالحركة المضافة الى الهيئة العرشية بحسب نقطة ومركز؛ ومن هيئته ١ الكرسى مضافاً اليها تعين المقدار اليومى من الزمان؛ وبنفس الحركة تعين نفس الزمان ٢.

٤/٩٢٩ الثالث وجه جمعيته بين الوجمين بما يلي عالمه الذي هو عين البرزخية العائية بين حضرتي الوجوب والامكان، ولكن من حيث تفصيلها لامن حيث اجالها.

جنة الاعال وجنة الميراث وجنة الامتنان؛ ودرجاتها مظاهر اسماء الاحصاء ؟ التي يكل جنة الاعال وجنة الميراث وجنة الامتنان؛ ودرجاتها مظاهر اسماء الاحصاء ؟ التي يكل عددها مائة ٥ بالاسم «الله» الجامع كما ورد في الخبر الصحيح: ان في الجنة مائة درجة مابين درجة الى درجة كما بين السهاء والارض، والفيردوس اعلاها درجة ومنها تفجر الانهار الاربعة ومن فوقها يكون العرش، فاذا سأنها الله فلسألوا الفردوس، فقوله: الانهار الاربعة؛ الماركان الطبيعية، فن ركن الحرارة تفجر بهر الخمر ومن البرودة نهر الماء ومن الرطوبة نهر اللبن ومن اليبوسة نهر العسل عند توركب بعض ما ببعض – فشرب المقربين منها صرفاً ومشرب الابرار المؤمنين منها مركباً.

۱۳۹۱ ولظهور كل ماقدر ظهوره في عالم الحس بصورة مثالية كان الكافر والمسلم - بل الانسان وغيره في تصور روحانيته في هذا الوجه - سواء، فللمسلم - والكافر عند نزول مادة وجودهما وتصور روحانيتها منزل فيه وحيث كان تعين جهنم من تحت مقعر الكرسي؛ ولابد من تنزل وجودهما منه الى ان يظهر بصورتها الحسية ٧ كان لمادة وجودهما وتصور روحانيتها في كل عالم منزل ^ بحسبه ٩ ، فلكل منها منزل في الجنة ومنزل في جهنم، فاذا مات الكافر لم يعرج بروحه من جهنم الى الجنة - لكثافة صورة تركيبه وغلبة جسانيته على روحانيته - فكان منزله في الجنة معطلاً فيرثه كل من عرج بروحه اليها - لغلبة حكم

۱-هيئة - ط - ن - ع ٪ - تعين الزمان - ط ٪ - اصول مراتبها - ط ٤ - الاختصاص - ل ۵-يكمل مئة - ط - ل ٪ - فكان للمسلم - ط ٪ - بصورته الجسمية - ن - ع - بصورته - ل ۸-ومنزل - ط ۹ - عالم بجسبه - ل

## ٤٦٠ / مصباح الانس

روحانيته على حكم طبيعته - وكان بينه وبينه نسبة وقرب مامن حيث صفة محمودة او حكم دخول تحت حيطة حكم اسم ١ الحي في الاصل، وكان ذلك الوجه هو المسمى بالفردوس وهو جنة الميراث، واما الوجه الجامع فهوجنة الامتنان وفيها كثيب الرؤية وهو ٢ عل الرؤية والمشاهدة؛ وهو المسمى ايضاً بجنة عدن، واما جنة الاعمال فهى طرفه الذي يلى عالم الشهادة

واحدة (٥٠-القمر) في تنزله بموجب: واوحى في كل سماء امرها (١٢-فصلت) لاثبات واحدة (٥٠-القمر) في تنزله بموجب: واوحى في كل سماء امرها (١٢-فصلت) لاثبات حكم الوحدة وحفظ صورتها ظهر في العرش بحسبه وحدانياً وفي الكرسي بحكم التفصيل والكثرة انقسم الى امر ونهى، فالامر حافظ اثر الوحدة في التنزل ٣ الى الكثرة؛ والنهى حامل على رعايتها بالرجوع والعروج من عين الكثرة الى عين الوحدة، ولما كان مبنى امر الكونين على هذين الحكين هذان الاصلان - وهما على هذين الحكين هذان الاصلان - وهما الوحدة والكثرة - وقيام المقصود منها بذين القسمين - وهما الامر والنهى - كنوا عن هذا المعنى بالقدمين ٤ ، فكان ٥ هذا الكرسي الكريم مستوى الاسم الرحم، كما كان ٦ العرش المعين لعين الزمان مظهر الأمم الدعم ومنتوي الاسم الرحم، كما كان ٦ العرش المعين لعين الزمان مظهر الأمم الدعم ومنتوي الاسم الرحم - تم كلامه -

ما قلنا: ان صورة الكرسي ولعت انوارها ظهر ما قلنا: ان صورة الكرسي وروحه وحركته ظهر عن الحق وبه، لان الظهور ليس الا بتجليه الاحدى المتفاوت حسب تفاوت القوابل ومراتبها كما مر مراراً

275/175 قال الشيخ قدس سره في النفحات ٧: اسباب التأثير وشروط التسخير من كل مؤثر ومسخر هي باحكام سرّ الجمع؛ وسرّ الجمع في هذا المقام هو حكم القدر المشترك بين اعداد الاشياء المسخرة والتعين ٨ الاول هو الاصل والمحتد لكل تعين، ولاحكم للجعل في امتياز تلك التعينات والاعيان ولافي احكامها ١ التي يقتضيها خصوصية كل عين عين منها، فالتعينات المعبر عنها تارة بالشئون والاعيان ١٠ الذاتية وتارة بالاعيان المكنة ١١ منها، فالتعينات المعبر عنها تارة بالشئون والاعيان ١٠ الذاتية وتارة بالاعيان المكنة ١١

۱- حیطة اسم - ل ۲- هی - ن - ط - ع ۳- فی القبول - ل ٤ - کنوا عنها بالقدمین - ل ٥ - و کان- ط - ن - ع - ل ١٠٦ - ط - ن - ع - ل ١٠٦ - ط - ن - ع - ل ١٠٩ النفحات» ۱۹ - الامكانية - ط - النفحات - ن - ع - ل ١٠٩ النفحات - ن - ع - ل

التي هي مفاتيح الغيب الوجودي ١ والكنز الجودى والمعينة ٢ بذواتها واحكامها خصوصية كل ماينسب الى الجناب الرباني والمقام الامكاني، اذ ليس امر ٣ ثالث غير حضرة الوجوب والامكان ينسب ٤ اليه ماذكرنا -- تم كلامه-

979/30 وانما قلنا: بواسطة ما ذكر من المراتب الاسمائية والمظاهر الامكانية؛ فاما لانتساب التأثير ظاهراً الى المظاهر الروحانية او الطبيعية من حيث السبب العادى او من حيث الشرطية في الاعداد؛ ومن حيث خصوصية مظهرية الحق بعد تأثيرها حقيقة في الظهور، واما لانتساب خصوصية الاثر وتعينه اليها دون ظهوره، واما لانتساب ظهور الاثر 7 الى التجلى الاحدى الظاهر في مظهريته - وهذا هو الحق كها مر-

١٩٣٩ على المناة مضافا الى ذلك المذكور تأثير حركة العرش الظاهرة؛ أى الحسية - كا ميجئ - وروحه، وهو العقل الاول - كا مر في كلام الجندى - وصورته المثالية المظهرية؛ كما مرّ ان الارواح العالية تؤثر من حيث مظاهرها المثالية في تعين الاجسام البسيطة، فللمظاهر مدخل في ذلك او صورته الجسمية، وكل ذلك كا مر في مفتاح الغيب: ان مظهر قدرة الحق و آلة حكته في فعله نسبته؛ وعل ظهور تسر القبض والبسطة والابداء والاخفاء والكشف والحجاب الصورى النسي ٧ الذي به يفعل ماذكر - لامطلقا - هو العرش الجيد هذا كلامه

٦٣٧/٤ ولاعلينا ان نذكر لايضاح اسراره من القواعد الاشراقية عدة تصلح عدة لانفاس محجوبة؛ عسى ان تذكر ٨ اذواقها مدة

الاسمائي لاسيا من حيث جوده الذاتي ايضاً يقتضى ظهور الاثر عنه، ولاينتج هذه المقالى الاسمائي لاسيا من حيث جوده الذاتي ايضاً يقتضى ظهور الاثر عنه، ولاينتج هذه المقدمة الواحدة الا اذا انضم اليه الطلب القابل بلسان الاستعداد الحالى، وهذا مايقال: ان الاشراق للنور ذاتي دائم ٩ الحصول منه على كل قابل حسب قابليته، وامر الكون أنما ينتظم بان يكون لكل علة نورية بالنسبة الى المعلول عبة وقهراً وللمعلول بالنسبة اليها محبة وذلا.

٩-والوجود - ن - ع ٢-المتعينة - ن - ع ٣-ليس ثمة امر - ل ٤-ينضاف - ط ٥-و - ل ٩-اليها دون ظهوره اما انتساب ظهور الاثر - ل ٧-السبي - ط - ل ٨-عدة لاينالس محجوب عسى ان ينكر - ل ٩-يقال شراق النور ذاتى دائم - ل

#### ٢٦٤/مصباح الانس

2/٦٣٩ وحاصله: ان ١ الذي منه سبحانه هو الظهور لاغير، فاختلاف الظهور تقدما وتأخراً وشرفاً وخساسة وقرباً وبعداً بحسب مراتب القوابل.

المشتركة بين جميع الكائنات؛ بخلاف مايليه ٣ حسب ٤ تئنى جهة امكانه بجهة افتقار تمام المشتركة بين جميع الكائنات؛ بخلاف مايليه ٣ حسب ٤ تئنى جهة امكانه بجهة افتقار تمام استعداده الى الواسطة، وكذا يتضاعف جهات الفقر حسب تضاعف الوسائط، فلذا قالوا: لما اشتمل نسبة النور الاقرب الى نور الانوار على انه عاشق له وذاك قاهر له؛ بحيث يعجز عن اكتناهه والاحاطة به؛ سرت في جميع الوجودات ٥؛ فصار العز اللازم لقهر العالى والذل عن اكتناهه والاحاطة به؛ سرت في جميع الوجودات ٥؛ فصار العز اللازم لقهر العالى والذل عن اكتناهه والاحاطة به؛ سرت في جميع الوجودات ٥؛ فصار العز اللازم لقهر العالى والذل عن اكتناه، حيث انتساب كل الى الاخر واقعاً على كل ازواج، كما قال تعالى: ومن كل شئى خلقنا زوجين (٤٩-الذاريات)

الفلكى الم الفلكى والعنصرى الم النوار و الاجسام؛ وهي الم الفلكى والعنصرى الى والفلكى الم السعد والنحس والعرش والكرسي والنبرين - الشمس والقمر - والعنصرى الى اقسام ينتهى الى الذكر والانثى، انقسام الانوار الى عال قاهر وسافل مقهور، فإن الانوار تنقسم الى القاهرة - وهى التى لاعلاقة كما بالنوازخ لا بالانطباع ولا بالتصرف - والى مدبرة للبرازخ - وان لم يكن منطبعة فيها - وهى النقوس الناطقة مع هيئاتها النورية التى يحصل من كل صاحب صنم في ظله البرزخي باعتبار جهة نورية؛ ويحصل البرزخ وهيئته الظلمانية مما يحصل منه المدبر؛ لكن بجهة فقرية اذا كان البرزخ قابلاً لتصرف نور مدبر، وذلك بهام استعداده

العلى ٢٤ عبر حاصل منها شئى من الاجسام لشدة نوريتها وقربها من الوحدة وقلة الجهة الظلمانية فيها - والى انوار قاهرة صورية ارباب الاصنام النوعية الجسهانية - وهى الطبقة الظلمانية فيها - والى انوار قاهرة صورية ارباب الاصنام النوعية الجسمانية - وهى الطبقة العرضية المتكافئة الغير المترتبة في النزول - فهى المتوسط في نعت الصور - مثالية كانت العرضية المتكافئة الغير المترتبة في النزول - فهى المتوسط في نعت الصور - مثالية الظلمانية، او حسية - لان تضاعف التنزل اورث كثافة اعتدلت بها النورانية مع الجسمانية الظلمانية، فاثرت في تصوير الارواح والاجسام.

۱-وذلاان-ل ۲-حیثیة-ن-ع ۳-ماهیته-ل ۶-حیث-ن-ع-ل ۵-الموجودات-ط-ن-ع-ل ۲-العلمی-ط ۷-تعین-ل عبه الاشراقات الحاصلتين من الطبقة العولية، ولان الانوار الحاصلة من المشاهدات اشرف جهة الاشراقات الحاصلتين من الطبقة الطولية، ولان الانوار الحاصلة من المشاهدات اشرف من الحاصلة من الاشراقات، وكان العالم المثالى اشرف من العالم الحسى؛ وجب صدور عالم المثال عن الانوار المشاهدية وعالم الحس عن الاشراقية، اذ الاشرف علة للاشرف والاخس من للاخس - على مافى كل واحد من العالمين من التكافؤ - فان كل مافى عالم الحس من الافلاك والكواكب والعناصر ومركباتها والنفوس المتعلقة بها يوجد مثله فى عالم المثال، وكما انه لابد فى الانوار الاشراقية من نور هو اعظمها نورية وعشقا وهو علة الفلك الاعلى الحسى، كذلك لابد ان يكون فى الانوار المشاهدية نور هو اعظمها وهو علة الفلك الاعلى المثالى، وكما ان الفلك الحيط بكل واحد من العالمين لايكافئه شئى مما تحته ولايدانيه - بل هو اكمل الاجسام وقاهرها - فكذا يكون حكم علمة العقلية بالنسبة الى ارباب الاصنام التى فى الطبقة العرضية.

2/٦٤٤ واقول: قد اتضح من هذا المعقول عدة الراو كلمات الشيخ قدس سره: 8/٦٤٤ واقول: قد الشيخ قدس سره: 8/٦٤٥ الاول ما قال: أن اجماع الدواج النورية بنتج الاجسام ٢ البسيطة.

٤/٦٤٦ الثاني: ان تعين العرش من مجموع القلم واللوح لامن القلم فقط؛ لقوة نوريته ووحدته، كما مر: ان تثليث ابعاده لتثليث مرتبته، مع ان نسبته الى القلم اظهر.

احكامه المذكورة انما هو لان روحه وعلته اشرف الارواح والعلل قاهر لسائرهما، فالقاعدة الاشراقية ان ما في العالم العقلى يسرى الى العالم الحسى والمثالى على مناسبات محفوظة، الاشراقية ان ما في العالم العقلى يسرى الى العالم الحسى والمثالى على مناسبات محفوظة، فالمشتركات بازاء المشتركات والمفترقات بازاء المفترقات، ٣كما اشار اليه الحديث النبوى (ص) بقوله: الارواح جنود مجندة ....الحديث،

٤٤/٩٤٨ وذلك لان الذوات العقلية وهيئاتها كلمها متناسبة مترتبة محفوظة، وتلك الذوات بهيئاتها ومناسباتها علة للجسمانيات وهيئاتها، لان العالم الجسماني ظل العقلي ؟؟

۱-علته ــط ۲-الارواح النورية يولد عالم المثال واجتاعها من حيث مظاهرها المثالية يولد الاجسام -ل ۳- والمتفرقات بازاء المتفرقات -ل ٤-ظل للعالم -ن - ع والظل تبع للمظل، فكل حادث لابد له من علة حتى ينتهى الامر فى الاخير الى انه اثر مناسبة من المناسبات العقلية التى تستخرجها الافلاك باستخراج الاوضاع بالحركات، فاذا تحركت حركة وطلبت بها نسبة عقلية معينة؛ فلابد أن يفيض العقل المفارق الميئة النورية الروحانية او الظلمانية الجسهائية المناسبة لما يقتضيه الحركة على كل قابل مستعد لتلك النسبة من النفوس والاجسام، فتحدث تلك النسبة على مايقتضيه الفاعل والقابل؛ وهو انما يستعد لقبول الفيض بنفوذ انوار الكواكب فى الاجرام لدى الاوضاع المختلفة، وهو المراد بتأثير الاجرام الفلكية - ذكرها الشيرازى فى شرح الاشراق - ومنه يعلم أن لروح المرش وحركته وصورته في جيع مايويه.

الوجوب او المحالة الثانية: ان قوة التأثير بحسب كهال المؤثر وجوداً اوذاتاً او بالوجوب او نورية او صفة ازلية على الاصطلاحات، فالتأثيرات الالمية ومقدوراته لاتتناهى من كل وجه ولايتسلط عليها بالاحاطة شيء اما تأثيرات العقول التي هي الانوار القاهرة فتناهية بمعنى ان ورائه ماهو اتم منه، وأن من حلة التأثيرات مالايسعها وسعهم كانفسهم، وغير متناهية؛ بعنى انقطاع اثارهم بالكلية، فان لها صلوح ان يحصل منها اثار غير متناهية؛ لقيام البرهان على دوام العقول والنفوس والافلاك الاربعة بما يلزمها من الحركات الدورية والمدد الزمانية بما مر في الاصول: ان الاثر اذا لم يتوقف على غير المؤثر يدوم بدوامه، واذا توقف على شرط يدوم حسب دوام الشرط.

• ١٦٥، فالعقل الاول لا يتوقف على غير الحق، اذ لاغير عند عدم جميع ماسوى الحق من وقت وغيره، ولا ترجح لوجود الممكن في العدم المحض ، لان ٢ الفاعل بدون القابل مقدمة واحدة لا تنتج؛ فلا يمكن ان يقال للمختار ان يختار الفعل في اى وقت شاء، ولو ترجح بشئي ننقل الكلام اليه ويتسلسل، اما تسلسل الدوائم ٣ وهو ٤ عال، واما تسلسل الحوادث المتعاقبة فذاك ٥، وكذا كل عقل لعدم توقف وجود العقول الأعلى وجود العقل؛ وكذا النفس

١-لذى-ل ٢-وان-ن-ط ٣-الدائم-ط ٤-فهو-ن-ع ٥-الحوادث فذاك-ط

الكل لدوام العرش والكرسى، اذ الحادث لابد ان يتوقف وجوده على حدوث شئى من شروط وجوده، والاكان ١ ازلياً ٢ لما مز، فلابد من تخلل هيئة لايتصور دوامها، وكل هيئة لايتصور دوامها هى الحركة او ما محله الحركة وهو الزمان الذى هو مقدار الحركة من حيث لايجتمع اجزائه الفرضية معاً، وقيد الحيثية احتراز عن المسافة، فانها مقدار الحركة لكن من حيث يجتمع اجزائها، واذا دامت ١ الحركة دام المتحرك

تنقطع لتناهى الابعاد او عند حصول مقصودها؛ وكذا كليات العناصر؛ لان دوام التأثير تنقطع لتناهى الابعاد او عند حصول مقصودها؛ وكذا كليات العناصر؛ لان دوام التأثير يستدعى دوام قابل الاثر، لذا قال الاشراقيون: نور الانوار والانوار القاهرة وظلالما واضوائها المجردة داغة ازلية، فرادهم بالظلال الافلاك وكليات العناصر وبالاضواء المجردة النفوس، وعندنا الدوائم العقول والنفوس الكلية لا الجزئية التي هي نسبها واشعنها كها مر والمباء والعرش والكرسي وكليات العناصر أما الافلاك الاخرة فلها طبيعة اعنصرية من شأنها ان تنبدل صفانها او آخر ان معها لا اصليات العائدي في شرحه ١٥-

٤/٦٥٢ قال المتكلمون: دوام الكري من الميري مقتضي مساواتها وعدم اولوية احدهما بالعلية ٦.

۱۹۵۳/۱۵۳ لبس كذلك، فان الشعاع المحسوس من النير لا النير منه؛ وهو معه ويدوم بدوامه؛ وكذا حركة الخاتم مع حركة الاصبع، فلان يدوم اثر اقوى المؤثرات وماله كل التأثير في الحقيقة كان اولى، والخلو عن التأثير يسمى تعطيلا.

٤٥٤/٦٥٤ قلت: لو كانت الحركات الفلكية دائمة ازلية لزم ان يكون كل حادث منها متوقفاً على حصول مالايتناهي؛ فلايحصل.

١٥٥/عقلت: المتنع هو المتوقف على غير المتناهى الذي سيحصل، اما اذا كان ماضياً ويكون الحادث واقعاً بعده؛ فهو المتنازع فيه ٧.

١٠ ما وجدنا هذا المطلب في شرح فصوصه ، يمكن ان يكون في تأليفه الاخرى اوقاله الشارح على مضمونه ومفهومه .
 ١٠ لكان ـ ل ٢ - اولياً - ط ٣ - دام - ط ٤ - طبقة - ل ٥ - تنبدل صفاتها الا اصلها - ل ٣ - وعدم اخذهما بالعلية - ل ٧ - فهو المتنازع - ط - ل

- 107 عنه القاعدة الثالثة: ان قوة التأثير في غير الحق بسبب ابتهاجه به وبحسب قربه منه العدم الواسطة او لقلتها - وذلك مراعى في كل من المرتبة العقلية والنفسية والمثالية والجسمية، وكما ان القلم الاعلى واسطة للكل؛ فالنفس الكلية واسطة لما تحتها، وكذا العرش بالنسبة الى عالم الاجسام وحركته لحركتها. لذا قال في الاشراق: فالبرازخ السافلة خاضعة للبرازخ العالية متأثرة عنها طبعاً.

١٥٧/١٥٧ فان قلت؛ فينبغي ان يكون الابعد اقوى تأثيراً من الاقرب لتضاعف آثار التجليات فيه تارة من الحق بالوجه الخاص واخرى من كل واسطة من الوسائط؟

۱ ۱۹۵۸ قلنا: اجاب عنه في الاشراق بان كثرة الانوار الفائضة والاشراقات العارضة ۱ الاتعادل قوة كال الجوهر، فسهى مع قلة الانوار العارضة اشرف واقوى من نقصانه مع كثرتها، فالنور الاخس ماعنده الظلمات؛ فالإقرب الى الظلمات ابعد عن الكمالات النورية.

١٤/٦٥٩ القاعدة الرابعة: في كيفية انسان حركة الافلاك عاينال نفوسها بالاشراقات ٢ والاشعة القدسية المدبرة، اعنى التجليات الالحية الاسمائية كانت بلاواسطة او بواسطة المظاهر المتسلسلة.

في نفسه من الميثات، كالمناجى مع نفسه بامور عقلية تحرك لشى من العضائه بحسب في نفسه من الميثات، كالمناجى مع نفسه بامور عقلية تحرك لشى من العضائه بحسب مايتفكر فيه؛ دلت التجربة عليه، ولهذا مايؤدى طرب النفس الى تصفيق ورقص وحركات متناسبة ١، فكذا نفس الفلك اذا انفعلت باللذات القدسية ينفعل بدنها بالحركات الدورية المناسبة للاشراقات النورية، كما ٧ يدوم اضطراب البدن لاهل المواجيد بدوام البارقات الالهية الواردة على نفوسهم، كذلك يدوم مواجيد نفوس الافلاك بدوام الاشراقات النورية على نفوسهم، فالتحريكات معدة للاشراقات والاشراقات موجبة للحركات الاخر – فلادور – وجيع اعداد الحركات والاشراقات مضبوطة بعشق

١-الانوار العارضة والاشراقات العرضية - ل ٢ - من - ن - ع ٣ - ص: ١٦٤ ٤ - يتحرك شئى
 من (حكمة الاشراق - ط - ن - ع - ل) ٥ - كما دلت «حكمة الاشراق» ٦ - من البدن متناسبة «حكمة الاشراق» ٧ - وكما ـ ن ـ ع ـ ل

مستمر وشوق دائم وحركات متوالية توالى ١ الانوار السانحة على نسق واحد ١٥ ـ

العلمة الافعال لغلبة الحقيق احدى مستحيل التغير والوسائط متشابهة الافعال لغلبة نوريتها ٢٠ والقابل بسيط، ٣ اى ليس فيه اختلاف القوى والطبائع - عكس المركب من العناصر -

١٦٦٢ع واقول: التحقيق في ذلك ماسيتضح ان الحرارة في العنصريات كالافلاك السبعة السيارة ؛ تحدث الحركة ثم الحركة تحدث الحرارة، فالمقتضى للحركة القدسية الاصلية حرارة التجلي الحبي المنتشئ من التجلي الكمالي الذاتي، لان التجلي الحبي منبع الكمال الاسمائي الذي اصله واوله الحيوة التي لها الحرارة كما مرّ.

377/٤ فطلب الظهور الاسمائي مبني على حيوة التجلي للحرارة ٥ النورية السارية ف كل مظهر قابل حسب قابليته لحرارته ١ .

والتوجهات الاسمائية ثم الروحانية ثم المثالية على طهرت في الحس في اول الاجسام المحسوسة والتوجهات الاسمائية ثم الروحانية ثم المثالية على طهرت في الحس في اول الاجسام المحسوسة بخاصية الحركات القدسية من حيث الانتظام والتناسيب والدوام - كالعرش - ثم احدثت حركاتها من حيث هي حركات وبما تضمن من الحاح ^ التجليات السابقة حرارات تجليات اخرى احدثت حركات اخر متنازلة متناسبة بحسب سراياتها ١ وحال قوابلها مستديرة تارة ومستقيمة ١٠ اخرى؛ الى ان يتعين انواع العناصر بكلياتها ثم بحسب المعدات بجزئياتها، فالمؤثر في الكل حقيقة التجلي الحي - وان اختلفت بحسب المراتب والمظاهر -

الظاهرة - لامطلق الحركة - لان اسناد ١١ الاثر الى مايناسبه والحركة فيما تقدم على تعين العرش كانت غيبية اسمائية او روحانية عقلية او مثالية ذهنية، وتمت مراتبها بالحركة

<sup>#1-</sup>الى هناتم كلام صاحب الاشراق

١- وتوالى - ل ٢ - من: لان فاعلها .... الى هنا ساقط من - ط ٣ - بسيطاً - ل ٤ - للسيارة - ط - ن - ع - ل ١ - من: فطلب الظهور .... الى هناسقاط من - ط ٧ - فكما ل ل - ع - ل ١ - مستتبعة - ط ١ - استناد - ل ١ - استناد - ل

الحسية في العرش، فتربعت وتمت مراتب الظهور واصول الاشكال، فبذلك حصل الاستواء الرحاني الذي لا يخفى سره ثم ان ١ تمام الظهور واستيلاء جيع مراتب الوجود واستقرار حركة سرّ الوجود ٢ انما هو باستيفاء مرتبة الحس التي هي آخر المراتب وفيها بحصل كال الجلاء والاستجلاء، ومبنى كل ذلك على ان الموجودات المكنة كلها صورة التجليات الالمية والنسب الاسمائية.

٤/٦٦٦ فان قلت: في المسألة وجوه من الاشكال:

١٤/٦٦٧ الاول ان الدوائم من الاسماء والعقول والمثل كيف اثرت في الحركات الحادثة، وقد سبق في الاصول ان الشئي لايؤثر في ضده؟

١٦٦٨ الثاني كيف تؤثر الحركة ٣ المستديرة العرشية الدائمة في الحركات العنصرية المستقيمة المنقطعة وبينها تضاد من وجونا

1974ء الثالث كيف اثرت الحركات في سكون العناصر لاسيا الارض حين كانت في مراكزها الطبيعية، وهل لهذه المسائل المستبعدة اصول تحررها وامثلة تنورها؟

١٩٧٠ قلنا: نعم! اما الحرفا: في الترك السب الاسماء المؤثرة كما هو معتبر في جعية التجلى السارى، كذلك تناسب القوابل الممكنة معتبر في احدية جعية القوابل، والجمعية شرط كل تأثير وظهور؛ وحكم التنافر بالعكس من ذلك.

1711ع ومنها ان جعية التركيب كلم كان اقرب الى الاعتدال كان حكمه أبسط وللمتنافرات اضبط والى الاحدية انسب وحكم البساطة فيه اغلب

١٧٢/٤ ومنها ان حكم البساطة والاعتدال المبنى على التناسب الاصلى او العارضى؛ الجمع والتوفيق؛ وعكسه الفرق والتفريق.

٦٧٣/٤ ومنها ان الميل الارادي الذاتي لاحدى الحقائق ؛ الى الظهور جامع بقوة الحقيقة الجامعة لسائرها؛ ليظهر التجلي الالمي الاحدى بصورة الكل.

٤/٦٧٤ وأما امثلتها:

١-سرمان - ل ٢-الجود - ن - ط - ع ٣-الحركات - ن - ع ٤-والاعتدال المبنى على الحقائق- ل

والكفافة؛ شأنه عدم التفرق وحفظ الاحدية؛ حتى اذا اثرت الحرارة فيه تأثيراً قوياً احدثت حركة والكفافة؛ شأنه عدم التفرق وحفظ الاحدية؛ حتى اذا اثرت الحرارة فيه تأثيراً قوياً احدثت حركة دورية كالذهب، فالجمعية القابلية فيه لاتقبل الاذلك، فلايظهر اثر الفاعل الاحدى فيه الاحسب ما يقبله، فهذا مثال العرش والكرسي لالتحامها الاحدى الدائمي الذي هو في ذلك اعلى من الياقوت الاحر، وذلك لتجاذب الجوهر النوري اللطيف الوجوبي والظلمة العدمية الامكانية الكثيفة، كتجاذب اجزئ الذهب اللطيف والكثيف، ومقتضى التجاذب في المركب ان يدور وانحا لايدور الياقوت ٢ الاحر عند الالقاء في النار لعدم تأثير الحرارة في اجزائه تأثيراً ببلغ ذلك الحد؛ والافلاك الاخر مثلها ٣ ؛ لكن ليس الالتحام بين اجزائها في قوة التحام اجزائها العنصرية التي ليست في الاحدية الجمعية مثلها؛ مع انها اعلى مرتبة واقوى احدية من تركيب المولدات ٥ ، ففارقتها ٦ بدوامها وعدمه فيها على مانطق به النص من انشقاقها واندكاكها وكونها وردة كالمهان حن يغلب طوفان النار على سائر العناصر.

١٩٧٦ع ومنها ان لايكون اللطيف والكثيف في المركب قريبين من الاعتدال، لكن غلب اللطيف فيصعد ويستصحب الكثيف مده كالزيبق والكبريت والنوشادر وغيرها مما يسميه اهل الكيميا ارواحاً، فهذا مثال الدخان والعنصرى ٧ النارى الذي بحدث فيه الشهب والنيازك وامثالها؛ ومثله العنصر الموائي المتصاعد من الهباء المستصحب للبخار والغبار معه الى سمك سبعة عشر فرسخاً على ماقالوا

2/700 ومنها الله يغلب اللطيف في الايقرب من الاعتدال ولم يكن الكثيف ايضاً غالباً جداً فيؤثر في تسييله القوى، كالفضة والرصاص والاسرب وغيرها؛ او في تسييله الضعيف كتليين الحديد، فهذا مثال العنصر المائي حيث اثر حرارة التجليات في تسييله من المباء لافي تصعيده بغلبة البرودة - لكن مع الرطوبة -

٤/٦٧٨ ومنها ان يغلب الكثيف جداً فضلاً عن الاعتدال؛ كما في الاحجار القوية ^ ،

١- بجاذب - ط - نجاذب - ن - ع - ل
 ٢- بجاذب - ط - نجاذب - ن - ع - ل
 ٢- لطبائعها - ل
 ٥- جلة: من تركيب المولدات ساقط من - ط
 ٣- ففارقها ـ ط
 الدخان والعنصر - ل
 ١- البوتة - ط

٤٧٠/ مصباح الانس

فلم يقو النار على تليينه فيضلاً عن تسييله، وهذا مثال العنصر الارضى الباقي في المركب ١ -لعدم قابلية الصعود - لا لان حرارة التجلي تقتضي ذلك.

٦٧٩/عفان قلت: كيف يعمل النار في الماء ويؤثر في تسييله؛ وفي الارض بلا اثر ظاهر وليس فيها ٢ الا البرودة؟

• ١٦٨٠ قلت: ذلك بمنوع لما ثبت: ان كل شئى فيه كل شئى، لكن قد يظهر اثره وقد لايظهر، وبما يدل على ان كل عنصر فيه كل كيفية؛ دلالة لمية ان الطبيعة الملزومة لكل منها قائمة؛ ودلالةانية جريان الكون والفساد بالتلطيف والتكثيف بين العناصر كلما بوسط أو غير وسط، وكذا الاستحالة؛ أذ لو لا القابلية لما تحققتا؛ والقابلية الوجودية اثر قابلية الماهيات وذلك ازلى غير مجعول، فبالنظر الى الحقيقة الغيبية الالية "الاصلية؛ كل منها جامع للاضداد و فيه قول الخراز انه عرف الله يجمعه بين الضدين.

1 / ٦٨١ فنقول: من المقام الذي هذا لسانه تطلع على اشياء: ٤

العقول العالية على نفوسها الكلية بالشخير القلسية في القابل البسيط الجمعي الاحدى في العقول العالية على نفوسها الكلية بالشخير القلسية في القابل البسيط الجمعي الاحدى في اعلى مراتب الالتحام واللطافة في الافلاك الاربعة او الاثنين وفي اقرب مرتبة منه في الافلاك السبعة التي تحتها، لان طبيعتها عنصرية تفصيلية - بخلاف الاربعة - غير انها من اخلص العناصر واصفاها واعدلها واقواها، لا ان كلا من عنصر واحد، فذلك لايمكن؛ لان تخلل المباء احدى جمى؛ لكن الغالب واحد منها والثلاثة بحسبه ٦ والتركيب وحداني جمى، ولذا لايتسلط عليها الحقائق المتباينة والمتضادة بالافساد ٧ بحسب دوامها ٨بالانخرام؛ بل سيطرأ الفساد من حيث اعراضها الصورية وكيفياتها النورية العرضية اذا قامت القيامة وطاف طوفان العنصر النارى فكانت الساء وردة كالدهان؛ وتغيرت بالطي صور نضد طبقاتها وانوارها، لانها لايقوى قوة الافلاك الاربعة، ثم دوام ذلك الدوران لدوام الالحاح المبني ٢ على دوام الالتحام، ثم هذا الدوران ارادى بالنظر الى نفوسها وقسرى بالنظر الى انه حكم الجمع دوام الالتحام، ثم هذا الدوران ارادى بالنظر الى نفوسها وقسرى بالنظر الى انه حكم الجمع

۱-المركز-ل ۲-فيها-ط ۳-الالهية-ن-ع ٤-الاسماء-ل ٥-الفلك-ط ۹-تحته-ن-ع ۷-والتضادباالفساد-ل ۸-ذواتها-ل ۹-المبتنى-ن-ع الاحدى الالهى او ارادى وقسرى بالنظر الثانى؛ لكن ارادى ارادة ذاتية من حيث انه حكم المحمى الالهى ا ؛ وقسرى من حيث انه اثره اللازم، وذلك لان القوة المحركة وقابلها فى كلّ احدى لا يتخلف - كما لا يختلف - بخلاف نفوس الحيوانات وطبائع العنصريات المفصلة.

الناهذه الحالات اسباب تركيب القوى الساوية الطبيعية عنصرية كانت - كافى السبع- لان هذه الحالات اسباب تركيب القوى الساوية الطبيعية عنصرية كانت - كافى السبع- او غيرها - كافى الاربع الفوقانية - فن السبع ماطبيعته بارد يابس والمستولى عليه الجواد كزحل. ومنها ماطبيعته حار رطب والمستولى عليه العلام كالمشترى وستستوفى، فعند الاتصالات يختلط هذه الاسباب ويمتزج امتزاجاً روحانياً للقوى؛ مؤثراً فى الامتزاج الجسانى.

۱۸۶/۱۸۶ الثالث: على سبب اختلاف تأثيرها، وذلك لاختلاف الامتراجات بينها بسبب الاجتماع والافتراق وتناسب المتصلات وتنافرها، وبالجملة يندرج تحت اختلاف التركيبات والنكاحات المقتضى لاختلاف التتاثج والثرات.

ا ١٩٨٥ الرابع: على علة تأثير الحركة في الحركة والحرارة في الحرارة، وهي ان ٢ الحركة تحدث الحرارة والحرارة تحدث حركة الحريد وكذا تلك الحركة حرارة اخرى اعم من حرارة التجلى الذي ٤ تلك الحركة شرط لها ٥ ؛ اومن حرارة جرم الفلك بالحركة، فبذلك تترادف الحركات وتتضاعف التجليات وتدوم الى ماشاء الله.

۱۶/۶۸۶ الخامس: على سرّ ابراز ٦ الافلاك والكواكب بالحركات والقوى والارواح والاحوال والاشعة والنسب ٧ والمراتب والخواص اخراً صورة ماكان سبباً في وجودها وظهورها اولاً.

١/٦٨٧ وذلك لما مرق الاصول ان لاتأثير الالباطن في ظاهر، بل لاتأثير لشنى الا في نفسه، فاثره عين صورته – وان ظهر صورته – لكن لكونه عين ٨ ظهور حقائقه المستجنة وكالانها ١ الغيبية غاية توجهه ومقصد تجليه؛ وان كل تأثير مسبوق بالتأثر، فالسريح على ١٠ ارادة ان الافلاك الها تعينت بالطبيعة والجسمية الهبائية ١١ ثم اثرت في تعين طبائع العناصر

۱ - الارادى-ن-ع۲ - في الحركة فينال ان-ل۳ - والحرارة حركة -ل ٤ - التي-ن-ع ٥ - شرط سريانها -ل ٢ - سراير -ل٧ - السبب -ل٨ - لكن عين -ط٩ - كيالاته -ل ١٠ - بالتأثر فالتنزيل يحتمل -ل١١ - النباقية -ل واجسام المولدات، ومبناها تأثير الحرارة في الحركة ثم الحركة في الحرارة، ويحتمل ارادة ان العقول العالية اثرت في تعين النفوس المطمئنة ٢ والعقول العالية اثرت في تعين النفوس المطمئنة ٢ والعساعلة المعناية الالهية فصارت عقولاً، ويحتمل ارادة ان حقيقة الحقائق التي هي حضرة احدية الجمع اظهرت على قضية الحب الاصلى بالنجل الاجالى ٣ الكالى الاسمائي صور حقائقها المفصلة بظهور الفرق والتفصيل وبطون الجمع والاجال في العالم الكبير؛ ثم بظهور المجمع بين الاجال والتفصيل في الإنسان من حيث ظهور آثار الكل في كل انسان وظهور كل المراد كل آثار ٤ في الانسان الكامل، فحصل به كان ٥ الجلاء والاستجلاء الذي هو كل المراد كل آثار ٤ في الانسان الكامل، فحصل به كان ٥ الجلاء والاستجلاء الذي هو كل المراد والمراد من الكل؛ فصار الانسان الكامل كامل سورة ٦ حضرة احدية الجمع واستحق بذلك خلافته، فالإنسان الكامل اثر ونتيجة بصورته ٧ ومؤثر ومنتج بحقيقته ومعناه ومرتبته

۱۹۸۸ عنده الكرائة المن الموثر في الششى تأثيراً ظاهراً حال كونه مشاهداً ٩ بنفس ١٠ تأثيره في ذلك الشئى لمن كشف له الغطاء عن بصيرته، فتأثيره ذلك، في صورة غايته وغرته مسبوق بتأثره عن معناه وحقيقته بسواء درى ذلك او لم يدر، لكن من جهتى الصورة والمعنى فلادور؛ ويتحقق سرّ قوله تعالى وسخر لكم عافى السموات والارض جميعاً (١٣ -الجاثية) وفهم منهان ١١ ذلك لكون الانسان الكامل غاية الكل ويتحقق جهة ظهور آدم بالصورة الألمية، لانه صورة الحقيقة الجامعة التي هي حضرة احدية الجمع؛ والالمية صفتها وجهة الخلافة التي ظهر آدم ومن بعده من الكمل بها، لان الخليفة يقوم مقام المستخلف، فلابد من الاتصاف بجمعيته ١٢ ؛ ويتحقق ايضاً حقيقة قول الحلاج:

ولدت امي اباها ان ذامن اعجبات واناطفل صغير في حجور المرضعات

٤/٦٨٩ كيف يصير بعد توهم استحالته عندك بديهياً اولياً؟ فيحتمل ان مراده بالام الطبيعة، لما ان لما مرتبة الانوثة في نكاح اجتاع الارواح من حيث مظاهرها المثالية لتوليد الاجسام البسيطة؛ وللارواح مرتبة الذكورة، مع ان تعين الطبيعة الهائية من

۱-النباتية - ل ۲-المنطبعة - ن - ع ۳-الاحدى - ن - ع - ل - الاوحدى - ط ٤-الاثار - ل ٥-النباتية - ل ٢-المنطبعة - ن - ع - ل ١٠-النباتية - ل ٥-فحصل كمال - ل ١٠-صورة - ط - ل ٧-لصورته - ط - ل ١٠-مرتبته فبذلك يتحقق - ل ٩-شاهداً - ن - ع - ل ١٠-بنفسه - ط ١١-جيعاً مع ان - ل ١٢-بالجمعية - ن - ع

الارواح النورية - كالقلم واللوح كما مر-

٤/٩٩٠ فاولا لما مرانها تعينت من الوجه الرابع من اللوح ١ المحفوظ.

191/ء وثانياً لان الطبيعة اول صورة وجدت في المادة العائية الكونية كما سلف.

791/2 وثالثاً لانها صورة الالهية في مرتبة الجسمية الكلية والالهية بالطنها، وحين اثرت الطبيعة في تسوية الحل الاعتدالي القابل لاكمل ٢ الارواح والنفوس فقد ولدت اباها، ثم ان حصة من التجلي الاحدى الالهي اذا شرعت في التدلي انصبغ بحكم كل قوة من القوى السهاوية الروحانية والارضية الطبيعية الى ان يصير انسانا، فما دام متنزلاً كان في حجور مرضعات تلك القوى، اذ هي المربيات الى ان يتم الدائرة

2/٦٩٣ ويحتمل ان يريد بامه ام الكتاب الاكبر والخزانة الجامعة لمواد ٣ الاسماء الالهية والحقائق الكونية، وهي العماء الشامل لها، وهو مع ذلك منزل تدلى الحق من حضرة غيبه واول تعينه اليه ومحل نفوذ اقتداره ٤ فيم لا نه مقيقة الحقائق ومادة المواد والنون الاكبر الذي هو مجتمع مواد مدات الحضرات الالحية والكونية.

الانسان على هدايته هو تقدم السأن ٦ المطلق الالمى من حيث ٧ هويته على نفس التعين، كتقدم ٨ الوحدة والاجمال والعجمة على الكثرة والتفصيل والاعراب، وتذكر تقدم مقام: كان الله ولاستى معه، ولا اسم ٩ ولاحكم على التعين الاول المختص بحضرة احدية الجمع وهو المعبر بمفاتيح الغيب، وكذا تقدم حضرة احدية الجمع على الكونية العائية النفسية الرحانية الثابتة في الشرع، والتحقيق المقول بلسانها: كنت كنزاً عنفيا ...الحديث، وتقدم السر النوني على الامر القلمي ١٠، هذا كلامه.

11 التعين الاول الدائية مع انها من جلة المراتب والمفاتيح؛ تعينها ١٢ التعين الاول والتجلى الاول الذائي الذي فيه، فيع انها ام الكتاب الاكبر؛ حصلت من حضرة احدية الجمع

١-الرابع للوح - ن ٢-لاكمال- ط ٣- لمراد- ط ٤-اقداره- ط - ن - ع ٥-ص: ١١٥
 ٣-حكم الشأن «التفسير» - ل ٧-غيب «التفسير» - ل ٨-لتقدم - ط ٩-رم - ن - ع
 ١٠-العلمي - ل ١١-فالنونية - ن - ط - فالكينونة - ل ١٢- والمفاتيح التي تعينها - ل

#### ٤٧٤/مصباح الانس

وانتشأت منه؛ وتعين منها الإنسان الذي هو اخر مولود منه، فانه صورة حضرة احدية الجمع لما سيجئ: ان الامر النازل ينعطف من صورة الانسان الى الحقيقة الكالية المختصة المسهاة بحقيقة الحقائق دائرة تامة، والمرضعات مراتب استيداعه من حين افراز ١ الارادة له من عرصة العلم ٢ باعتبار نسبة ظاهريته - لا نسبة ثبوتيته - وتسليمها اياه الى ٣ القدرة؛ ثم تعينه في القلم الاعلى ثم في المقام اللوحي ثم في مرتبة الطبيعة ثم في العرش ثم في الكرسي ثم في السموات السبع ثم في العناصر ثم في المولدات الى حين استقراره بصفة صورة الجمع كما سيجئي.

والاشارة عنه؛ او لا يمكن شرعاً؛ لا فضائه الى التساهل به وعدم تعظيم المراتب والتقيد ؛ والاشارة عنه؛ او لا يمكن شرعاً؛ لا فضائه الى التساهل به وعدم تعظيم المراتب والتقيد ؛ بوظائف العبادات - كافشاء سر القدر - ومنها ما ان شاء الله تعالى فتح عليك مقفله أن فهمت ماضمن في تهذه الالماعات، كانه لما تحقق ان الحضرات والموجودات كلها صور التجليات التي هي في ذاتها نجل لا وأحد يقسب بالظهور والبطون الى كل قابل بحسب قابليته، فهو الذي يقبل جميع الاحكام في المراتب ^ مع تنزهه عنها في ذاته، كالوالدية والمولودية والابوة ١ والاموم والمرضعية من والمرضعية؛ ولايقد ح في نزاهته على ما مر انه مع قبوله حكم كل متعين غير متعين في ذاته، فن لوازمه ان تصدق عليه المتقابلات مع قبوله حكم كل متعين غير متعين في ذاته، فن لوازمه ان تصدق عليه المتقابلات مع قبوله حكم كل متعين غير متعين في ذاته، فن لوازمه ان تصدق عليه المتقابلات مع قبوله حكم كل متعين غير متعين في ذاته، فن لوازمه ان تصدق عليه المتقابلات مع قبوله حكم كل متعين غير متعين في ذاته، فن لوازمه ان تصدق عليه المتقابلات مع قبوله حكم كل متعين غير متعين في ذاته، فن لوازمه ان تصدق عليه المتقابلات مع قبوله وكل نني واثبات - لكن بالاعتبارات -.

# الاصل الخامس عشر في ظهور صور ١١ العناصر الاربعة ثم السموات السبع

۱۹۷/۱۹۷ قال الشيخ الكبير رضي الله عنه ۱۲ : فلها اكمل سبحانه افلاك الثبات والبقاء وصارت الكلمة اربعة بوجود هذا الرابع ۱۳ ؛ اراد سبحانه ايجاد عالم الدنيا من الاركان

١- اقران - ن - ع - اقرار - ل ٢ - القام - ن - ع ٣ - تسليمهاالى - ل ٤ - التعبد - ط - ن - ع ٥ - مغلقه - ن - ع - ل ٢ - ع - ل ٢ - ع - ل ١٠ - ع - ل ١٠ - ع - ل ١٠ - ع - ل ٩ - احكام المراتب - ن - ع - ل ٩ - والانوثة - ط - ن - ع - ١٠ - الرضيعية - ن - ع - ل ١١ - صورة - ط - ل ١٢ - عقلة المستوفز : ص : ٦٩ - الاربع - ل - هذا الفلك الرابع - عقلة المستوفز

والسموات والمولدات التي مآل تراكيبها الى فساد وانتقال، ومامن فلك اوجده الحق تعالى الا وقد جعل سبحانه للملكين الكريمين: القلم واللوح توجها اليه بخلق عند التوجه ماشاء ان بخلقه بما شاء ١ ان يتوجه اليه ٢ - لابالتوجه - لانه يتعالى عن المعين والاحكام والاسباب ٣، اذ هو الناصب والخالق لها، وهو كخلق الله تعالى اعالنا المرادة لنا بخلق الارادة فيناثم بخلق التوجه والعمل عند ارادتنا، فلاخالق الاهو، ٥ هو الذي اعطاه دليلي وكشنى؛ وعليه اعتقادي واسأل الله تعالى الثبات عليه ولاقديم الاهو.

4/٦٩٨ فجعل للنفس الكلية توجهاً من حيث ايجاد الاجرام النورية وغيرها؛ حتى اذا حصل الاستعدادات بحسب مراتبهم المقدرة توجه العقل الذي هو القلم عن ادارة ٦ الواحد بوجه ٧ النفخ، فاوجد الله تعالى الارواح الفلكية ٨ في الاشخاص الفلكية؛ فقامت حية ناطقة بالثناء

79.9 وفرق بين النفخ والدعاء، فان النفخ الجاد مخصوص يجرى في البدء والاعادة، كما قال تعالى في عيسى: فتنفخ فيها فتكون طيراً بالأن (١٠٠ - المائدة) وليس الدعاء الا اعادة فساد التركيب مع بقاء الاجزاء ٢٠٠ كما قال تعالى في الراهم ١٠٠ ثم ادعهن يأتينك سعيا (٢٦٠ - البقرة) در ٢٠٠ ثم انصر ف التوجه الالمي فأو حي أن النفس الذي هو اللوح ان ينحد ربالتدبير في عمق الجسم الى اقصاه وهو المركز وهو عل نظر العنصر الاعظم الذي خلق العقل من التفات ١١ وانحد راليه فوجد نظر العنصر الاعظم الدي حالة المنصدر واليه يعود حكة بالغة.

۱۷۰۱ وادار ۱۳ كرة الارض وكانت هذه الحركة من هذا الملك بطالع السرطان وجعل عمايلي المركز صخرة عظيمة كرية، وفي نقطة تلك الصخرة الصهاء حيواناً في فه ورقة خضراء يسبح الله و يجده ۱۴ و وهو الحيوان الاشرف و عمر هذه الارض بالناشرات ۱۹ و مقدمهم ملك اسمه قاف واليه ينسب الجبل المحيط، فان ذلك الجبل مقعده وبيده حكم الارض والزلازل والخسف وكل ما يحدث في الارض فزمامه بيده

١-يشاء - ل ٢-عليه - عقلة ٣-احكام الاسباب - ن - ط - ع - عن المعين والشريك واحكام الاسباب - عقلة ٢-ارادة - ط - ن - الاسباب - عقلة ٢-ارادة - ط - ن - ع - اذن - ل - عقلة ٢-ارادة - ط - ن - ع - اذن - ل - عقلة ٧-توجه - ن - ع - عقلة ٨-الملكية - عقلة ٩-الاجرام - ط - ن - ع ١٠-قال ابراهيم - ط - ل ١١-التفاته - ط ٢١-كلمة - ن - ع ١٣-حكة وادار - ط ١٠- بحمده - ن - ع ١٥-بالتأثيرات - ل
 ١٤- بحمده - ن - ع ١٥-بالتأثيرات - ل

#### ٤٧٦/مصباح الانس

٢ - ٧/٩ ثم الكشف يعطى انها الخلوقة قبل سائر الاركان والسموات وفيها تكون مافى الجنة ١ وعليها يحشر الناس - غير ان نعونها تتبدل - فيكون في الحشر الساهرة، اى لاينام عليها لهذه الخاصية، والجنة كلمها مبنية من نفائس معادنها من اللؤلؤ والياقوت والرجان والفضة والذهب والعنبر والمسك والكافور وغيرها، فخلق ما في الجنة منها - كخلق آدم من تراب ومن حماً مسنون ومن ماء ممين - فهو منبه ٢ على الاصل.

4/۷۰۳ و کها کانت الارض للجنة من حیث ماذکرنا و کذا للنار کل معدن خسیس منها ۳ کالکبریت والحدید والقیر والقطران والانك ۱۰ وغیرها - وقد نبه بوادی جمهم وبالبیت المقدس وبطن محشر ۶ وبالارض المعلونة وبشجرة الغرقد - فللنار من هذه الارض جزء وللجنة منها جزء آخر، مابین قیری ومنبری روضة من ریاض الجنة، الا انها تعبدل بالصفات؛ وقد ذکرنا فی کتاب الجنة والنار مایشنی ۵ فی ذلك.

٤/٧٠٤ فالاصل الارض، فخلفها عافيها في اربعة ايام وهي اربعة آلاف سنة؛ كل يوم من الف سنة عنده، فعين اماكن الخير والشر مقدرة

٥ - ٧/٧ ثم ادار الافلاك العالمية قاويجة عند دوراتها دائرة

٤/٧٠٦ وحلل في جوف كرة الارض ماءً نتناً هو البحر العظيم الذي يعذب به اهل الشقاء وهو ماء اسود كثيراً ما يظهر في الاماكن الخسوفة لانفتاح منفسه، ومنه منبع المياه الرديئة كلها؛ الغير الملائمة لمزاج الانسان والحيوانات، فدار هذا الماء بالصخرة وصارت الارض.

دارد دلك الريح المحانه بما يلى المركز فصار ٦ الهواء المظلم وهو اليحموم، فدار ذلك الريح بالمركز فاشتد ٧ حركته و تموج الماء به، فرأت الملائكة مبد ٨ الارض، وقد جعل ٩ لمم التعريف من الله بانها عل لخلق لايمكن التصرف لهم الاعلى ساكن فقالوا ١٠ كيف

#### 🗱 🗕 ای : سرب

١- والسموات فيهايكون في الجنة - ل ٢- تنبيه - ط - ن - ع - ل - عقلة ٣- منه - ن - ع - ل - فيها - ط ٤- عسر - ن - ع - ل - عقلة فيها - ط ٤- عسر - ن - ع - ل ٢- فكان - ط - عقلة ك- بالمركز الذي هو الصخرة فاشتد - ط - فاشد حركته ويموج الماء به - ل ٨ - مبدأ - ن - ط ٩ - حصل - ط - ن - ع - ل - عقلة ١٠ - فقالت - ط - ل

الاستقرار عليها يا ربنا؟ فابدى لمم تجلياً اصعقهم ١ به

٤/٧٠٨ وخلق من الابخرة الغليظة الكثيفة الصاعدة الجبال فقال بها ٢ عليها؛ فسكن ميد الارض.

٤/٧٠٩ وطوق هذه الارض بجبل محيط بها من ٣ صخرة خضراء وطوق به حية عظيمة الجتمع رأسها بذنبها، ورأيت من صعد هذا الجبل وعاين الحية وكلمها من الابدال ٤، ثم افاق الملاء الاعلى من صعقهم فرأوا من قدرة الله تعالى ماهالهم فقالوا ربنا هل خلقت شيئاً اشد من هذه الجبال؟ ... الى آخر الحديث ١٠٠.

١٠٧١٠ وقد غيل قدماء الفلاسفة ان الافلاك الساوية علوقة قبل الارض واخطأوا غاية الخطاء، لان العلم بصنعة الحكيم يحتاج الى اخبار الصادق او العلم الضرورى او اقامة الدليل بكيفية الامر، وليس للقدماء في هذه كلما مدخل، وقال الجندى ٥: ثم دارت الافلاك الاربعة بما فيها من الارواح والاجرام النورية والحت بتجلياتها ومطارح اشعتها وبما فوقها من العقل والنفس الكلين والاسماء الالمية على الباقي من العنصر، فحللته واظهرت كوامنها بالتحصيل للتفصيل ٦ تحليلا كلياً وتفصيلاً العالمية والانية.

۱ ۱/۷۱۱ ثم توالت التجليات وتجلت التحليلات ^ والحت على هذه العناصر، فصعدتها مرة بعد اخرى حتى اطلعت ١ مافيها من الجواهر والزواهر، فارتفع اولاً دخان كلى احدى جعى من حاق المركز يكتنفه سنة اخرى؛ ثلاثة فوقه وثلاثة تحته - وهو الرابع - فسواهن سبع سموات (٢٧ - البقرة)

٤/٧١٢ فخلق على طبيعة الركن البارد اليابس ١٠ سماء كيوان واشتعلت زبدته من

## ١٠ الى هنا تم كلام الشيخ رضى الله عنه

۱-فاصعقهم – ط –  $\dot{v}$  – ع ۲ – فقالها – عقلة ۳ – محیط من – ط – ل 1 – کلمها وقالت سلم منی الی ای مدین و کان من الابدال \_ عقلة 0 –  $\dot{v}$  – ۳۲۱ ۳۲ – بالتفصیل للتحصیل – ط –  $\dot{v}$  – ع – الجندی – ل ۷ – الاربعة فی – ط ۸ – الجلیات – ط – التجلیات – الجندی – ل ۹ – اطلقت – الجندی می ۱ – البارد البارد البارس – الجندی

#### ٤٧٨ / مصباح الانس

خلاصته بنور النفس الرحماني من حضرة الاسم الرب، فكانت نفس كيوان؛ وظهرت في هذه السياء حقائق الربوبية من التربية والاصلاح والحفظ والبقاء والثبات، فان هذه السياء بحفظ ماتحتها ١ كالقشر الصائن لما في جوفه.

14/۷۱۳ علمية الاسم العلام ٢ الكشاف القاضى للحاجات بحقائق الكشف والحيوة العلمية الطيبة والسعادة والصلاح والانابة ٣ والطاعات والمبرات في روح المشترى واشتعلت صفاوة جوهره ٤ الساوى جرماً نورياً او نوراً جسمياً؛ فهو مظهر الاسم العلام وسمائه خلاصة العنصر الحار الرطب.

٤/٧١٤ ثم تجلى القاهر القوى الشديد من اعوان القادر لايجاد سماء الاحر الحار اليابس واشتعلت خلاصتها بنور النفس الرحاني من تلك الخضرة

2/۷۱۵ وقد ° تكون في الوسط سماء الشمس وهي اعدل السموات واخلص الصفاوات، واشتعل اخلص الزبد بنور النفس الرحماني من حضرة اللاهوت؛ والحيوة والنور بحقائق الملك والسلطان من سدنة الاسم «الش»

٤/٧١٦ ثم تكون سماء الزهرة من خلاصة المعرس البارد الرطب واشتعلت زبدة الساء بنور النفس الرحماني من حضرة الاسم الجميل والمصور واللطيف والودود والمنعم والعطوف واخواتها ٦. النفس الرحماني من على نور الاسم البارىء والمحصى والحكيم والسريع الحساب واخواتها ٧.

۱۱۸ عنون سماء القمر واشتعلت زبدة خلاصتها ^ بنور تجلى الخالق والمدرك والسريع والموحى والقائل ١ والحسن والظاهر واخواتها ١٠ بانواع البشرى والكرامات؛ فتكونت كل من هذه ١١ السموات السبع بانوارها الكوكبية من ١٢ اخلص العناصر على وجه اعدل وانق ١٣ - تكوناً كلياً وحدانياً جعياً - فيبق ١٤ كها مر الى ان تقوم القيامة

 فيتغير صور طبقاتها وانوارها دون جواهرها وذواتها، اذ لايقوى ١ قوة الافلاك الاربعة، لهذا بقيت هذه الاربعة ثابتة يوم ٢ القيامة بصورها مع ماهى متشبثة ٣ بها من انوار الافلاك والاجرام التي فيا فوقها.

٤/٧١٩ ثم تعينت ؟ العناصر السافلة الثابتة؛ كاثقال ٥ الصاعدات؛ فانحازت الى احيازها الطبيعية واحاطت بعضها على بعض، فثبت الارض في المركز واحاطت بها كرة الماء ثم المواء ثم الاثير. ثم كلامه.

القابل للظهور بكل صورة محسوسة، سواء كانت بسيطة لطيفة لاتقبل التجزىء والخرق القابل للظهور بكل صورة محسوسة، سواء كانت بسيطة لطيفة لاتقبل التجزىء والخرق والالتيام او مركبة كثيفة بالنسبة بحيث تقبلها الكون والفساد؛ وكان محل الصور الغير المتجزئة مجملا ومفصلا حصة من العاء مساة بعالم المثال، فجملها ظهر بصورة العرش وفلك الافلاك والبروج؛ ومفصلها بصرية الكرسي والمنازل ٦، فجمله اجمال التفصيل اللوحي ومفصله تفصيل هذا الاجال، وانعمر بهذه الصور عالم المثال، وبق مايقبل الصورة الكثيفة التي يمكن نجزئتها بحكم من كيب هذه الاركان، فحصل تركيبها وامتزاجها بحكم الاقتضاء الحي والتوجهات الاسمائية من حيث صورها المعنوية ومظاهر الروحانية والمثالية من هذا الهباء في جهة من حضرة الامكان مساة بمرتبة الحس؛ بحيث ارتفع التيزين هذه الاركان حتى صار الكل شيئاً واحداً مجملاً بعد في جهة العبائية التي هي المرتبة الثالثة. فكان هذا جلة ذلك هالتفصيل واليه الاشارة بلفظ الرتق في قوله: كانتا رتقاً ففتقناهما (٣٠-الانبياء) وسميت تلك المادة المرتوقة عند بعض بالعنصر الاعظم وعنصر العناصر.

1/۷۲۱ وللعنصر الاعظم اربعة اركان هي العناصر المشهورة، كمالاصله الذي هو الهباء اربعة اركان هي اركان الطبيعة، فتحرك هذا العنصر باركانه بحكم سريان الحب الاصلى ومال ميلاً شوقيا الى كإلما المتعلق بصور تفصيلها، فاوجب تلك الحركة بحسب قوة

١- لايبق - ط ٢ - الى يوم ~ الجندى ٣ - متشبئة - ط - الجندى - متشبهة - منتشئة عنها - ن - ع - ل
 ٤- بقيت - ط - الجندى - ل ٥ - كما يقال - الجندى ٣ - والمثال - ط

٤٨٠/ مصباح الانس

مظهرها فيها ١ اثراً خفياً من الحرارة فارتفع بحكم ذلك الاثر ماكان منها الطف على هيئة بخار او دخان مجمل وحداني، فكان ذلك رتق السموات.

الركان بحكم سريان الاقسام فى القسم الذى هو فتق الاركان بحكم سريان السر الرباعى على اربعة اقسام غلب على كل قسم منها ركنان؛ مسع اشتاله ٢ على الباق وترتب رتق الارض ثم الماء ثم المواء ثم النار كما مر.

توابعها التي هي الاسماء الالهية والى اظهاره المتوقف على ظهور احكام الحقائق الكونية التي هي مظاهر تلك الاسماء الالهية والى اظهاره المتوقف على ظهور احكام الحقائق الكونية التي هي مظاهر تلك الاسماء، وكان مبنى مطلبها على الامر الايجادي الذي مبنى قاعدته على اجتاع ٣ الاصول الاسمائية اولاً من حيث مظاهرها المعنوية التي عينها الاسم المريد، وثانياً من حيث مظاهرها الروحانية التي يعينها ٤ الاسم الباريء، وثانياً من حيث مظاهرها المائية التي يعينها ٤ الاسم الباريء، وثانياً من حيث مظاهرها المثالية التي هي الاركان الطبيعية والاحكام التلاثة الجسمية مجملا ومفصلاً؛ المتعينة بحكم الاسم الباريء ايضاً، ورابعاً من حيث المنتانية الحسية

2/۷۲٤ وكان اظهار تفصيل فالدالطلب الذي هو الكمال الاسمائي في كل مرتبة متوقفاً على تعين مظاهر اركانها واصولها؛ حتى يتم اثر توجبهاتها واجتاعاتها بتلك المظاهر، وقد تميز في الكون الهبائي ماكان قابلا للصور الجسانية اللطيفة الفلكية متصاعداً بخاراً او دخاناً مرتوقاً عما كان للصور الارضية وغيرها من الاركان؛ برز المرسوم من اسمى الله والرحمن الى الاسم المصور ان تعين لحقائق الائمة السبعة المعينة لاسمائها مظاهر جسانية لطيفة علوية فلكية.

2/۷۲۵ ولنفس الاسماء السبعة مظاهر نورانية كوكبية تؤثر بتوجهاتها واتصالات بعضها ببعض فيا تحتها من عالم الكون والفساد، فتحدث الصور ٦ الكثيفة المركبة اجناساً وانواعاً واشخاصاً من المولدات، فعين الاسم المصور لاعطاء المادة المرتوقة التي لكل من السموات والارض صورة مناسبة له خوطبت مادتها بقوله تعالى: ائتيا طوعاً او كرها

١- الحركة مخضة قوية مظهرية فيها - ل
 ٢- اشتالها - ط - ل
 ٢- اجتاعات - ن - ع - ل
 ٢- الصور - ط

(١٦ - فصلت) اى اقبلا على قبول صورة اعطاها المصور لكل منكا طوعاً من حيث كالكما الجزئ المتضمن للعلم بخبرية قبول مايصدر عن الحق بالاختيار والميل اليه بالذات؛ وكرهاً من حيث عدميتكما الامكانية المقتضية للجهل بذلك، فتلزمان بالقسر والقهر لاظهار الكمال، فقالتا اتينا طائعين (١١ - فصلت) لقربها من الفطرة وغلبة حكم الوحدة والاجال عى حكم الكثرة والتفصيل؛ اللذين هما من خواص الامكان.

١٧٢٦عات الاسمائية بحكم الحركة الحبية الاصلية والاجتاعات الاسمائية بحكم الاسم المصور في تلك المادة المرتوقة الدخانية في مرتبة الحس تحركت من حيث نقطة مركزها حركة دورية، وتصورت بصورة سماء اولى من وجه ورابعة من وجه، فصارت مظهراً لصفة الحيوة وغلبة الحرارة.

۱۷۷۷ وعين الاسم المصور بموجب المرسوم الكريم للاسم المتعين بها؛ وهو الاسم الحي مظهرا نورانياً هو الشمس، فكانت كالنفس المديرة لهذه الصورة السمائية ١، ثم عين فوقها ثلاث سماوات وتحتها ثلاثاً، وعين لكل نفساً ١ مديرة هي كوكب يختص ٣ بكل سماء

الاسم الحى الجامع وظهور سلطنة سادنه الذى هو الحيى فيه اتم، والشائشة مظهر الارادة الاسم الحى الجامع وظهور سلطنة سادنه الذى هو الحيى فيه اتم، والشائشة مظهر الارادة والزهرة مظهر الاسم المريد وظهور حكم سادنه الذى هو المصور من وجه فيه اكثر، والثانية مظهر الاقساط والعدل والعطارد مظهر الاسم المقسط وحكم تابعه الذى هو البارىء من وجه فيه اظهر، والاولى مظهر القول، ولهذا كان بيت العزة الذى هو منزل القرآن في تنزله جلة مختصاً بها، والقمر مظهر الاسم القائل ؟ ؛ وسلطنة تبعه الذى هو الخالق من وجه فيه اقوى، والخامسة مظهر القدرة والمريخ مظهر الاسم القادر وقوة سادنه الذى هو القاهر فيه اقوى، والسادسة مظهر العلم والمشترى مظهر الاسم العالم وسلطنة تابعه الذى هو الحكيم فيه اظهر، والسابعة مظهر الجود؛ ولهذا كان ابراهيم عليه السلام موصوفاً به وبالقيام بحقوق اظهر، والسابعة مظهر الجود؛ ولهذا كان ابراهيم عليه السلام موصوفاً به وبالقيام بحقوق

۱ - لهذه السياوية - ط ۲ - نفس - ط - ل نفساً - ن - ط ۳ - منسص - ط - ن - ع - ل ٤ - القابل - ط - ل

#### ٤٨٢ / مصباح الانس

الضيافة نفسا ومالا، ولذا روئى ١ في السابعة، وزحل ٢ مظهر الاسم الجواد وسلطنة الاسم الرب ـ الذي نسبته اليه اكمل ـ فيه اقوى.

الكواكب واتصالاتها بسيرها وسياحتها بحكم ظاهر قوله وسياحتها بحكم ظاهر قوله تعالى: وكل في فلك يسبحون (٤٠٠-يس) فيهى مظاهر احكام هذه الاسماء ونسبها وآثار توابعها وفروع فروعها وهلم جراً.

۱۹۳۰ وهذه المظاهر والاسباب معدات لقبول آثار الاسماء والفعل والتأثير لاعيان الاسماء، وذلك على مقتضى عالم الحكمة واندراج القدرة فيها، كما يرى في الاسباب المحسوسة، والذي يفعل هذه الاسماء تارة باعيانها لا بواسطة هذه المظاهر بل على خلاف مايقتضيها ظواهر احكامها، فعلى مقتضى عالم القدرة واندراج الحكمة فيها.

درالولدات وانواعها واشخاصها الكليات بكلياتها والجزئيات بجزئياتها بموجب قوله تعالى: صور المولدات وانواعها واشخاصها الكليات بكلياتها والجزئيات بجزئياتها بموجب قوله تعالى: قل كل يعمل على شاكلته (٨٤-الاسراء) وكل ذلك بحكم الامر الالمى الوحداني السارى في المظاهر الفلكية والكوكبية، كَاقَالَ تَعالى: وأوجى في كل سماء امرها (١٢-فصلت) اى الامر المختص المنصبغ بحكم و وجسب تفاوتها حيطة وكلية وجزئية يظهر التفاوت في اتفرع عنها.

المركة الحبية ؟ والاركان الله المركة الحبية ؟ والاركان؛ الفتقت بحكم الحركة الحبية ؟ واقتضاء الاجتاعات من حيث مظاهرها الروحانية والمثالية والحسية المادة الترابية المرتوقة؛ فكانت ارضاً وصورها الاسم المصور كرية عقلاً ومسطحا ظاهراً؛ كما قال تعالى: والارض بعد ذلك دحاها (٣٠-النازعات)

٤/٧٣٣ وكما تعين بالحركة العرشية مقدار اليوم المتعارف؛ تعين بباقي الافلاك والعناصر والارض المدحوة انقسام اليوم العرشي الى الليل والنهار و دوره ٥ الى الاسابيع والشهور والاعوام بتقدير العزيز العليم.

٤/٧٣٤ وباعتبار ان الزمان مقدار الحركة اليومية المحددية ٦ صار محلاً لظهور كل

۱-روی انه - ط - ن - ع - ل ۲-والزحل - ط ۳-بدونها - ط - ن - ع ٤-الحسية - ن - ع ٥-دورة - ل ۲-المحدودية - ط مايبدو من الاجسام والاعراض التي يحتوى المحدد عليها ١ حتى صارت محكومة للزمان، لما تقرر في القواعد: ان كل صورة ما يحل في محل صورى او معنوى يمكون تحت حكمه ولايظهر الا بحسبه، والله اعلم واحكم الى هنا كلامه

هذه الاكر ١٥ عالم كذا ومعنى قولنا: خلق الله في هذه الاكر ١٥ عالم كذا وعمرها بكذا، انه هيأ فيها مراتب خلقها وكون فيها اجسامها ٢ النورية واعدها لقبول الارواح والحيوة، واسرار هذا الاستعداد في الافلاك الاربعة الثابتة ولكل من الافلاك دورة قسرية فصل ٣ مكانه من الجسم الكل وظهر المواء بينه وبين فلك فوقه.

ورها المعبر عنه ٤ بالنفخ؛ فقبلت الارواح على قدر استعدادها، فاذا وفت الطبيعة مافى صورها المعبر عنه ٤ بالنفخ؛ فقبلت الارواح على قدر استعدادها، فاذا وفت الطبيعة مافى قوتها مما جبلها الله عليه وحصل المنع فى الاركان عن القبول؛ عادت آثارها حركات الافلاك عليها لما لم تجد ماينفذ ٥ ، فتصادمت نصادم الاشخاص فانفظرت ورجعت الى اصل المبدأ ، وجعل الله حركات هذه الافلاك كليها على طريقة واحدة من الشرق الى الغرب المبدأ ، وجعل الله حركات هذه الافلاك كليها على طريقة واحدة من الشرق الى الغرب حكوركات الافلاك الثابتة - بخلاف ماتقوله المحاب على المبئة، فيجعلون حركاتها ٢٠ من الغرب الى الشرق لما يرون من تأخرها وليس الامر كذلك؛ ولكن حركة فلك الكواكب على مقدار يعطيه تركيبه ٦ وطبعه من السرعة وبقدر قوته من الوزن المعلوم الذي قدره خالقه، فيظهر تأخر صحيح - كما للقمر - وليس بتأخر حركة ضدية تقابله، ٧ ومن قال به فاعنده علم ولم يقع من الحق في شني ٨ .

اللكين الكريمين المعبر عنها بالقلم واللوح مدخلاً فيه وسكتنا فيه عن تحقيق الاسباب لئلا يتخيل انا نجعل الفعل لغير الله تعالى او نجعله لله بشاركته السبب، فلسنا من اهل هذين المذهبين، بل لاسباب عادية ان شاء جعلها اسباباً

 <sup>◄</sup>١-اى: عالم العناصر الاربعة - ق ◄٢-اى افلاك السيارات - ق

۱-علیه - ن - ع - علیها - ل ۲-الاجسام - ن - ط ۳-یصل - ن - ع - ل ٤-عنها - ن - ع ۵-لم ینفد - ل ۹-یقتضیه ترکبه - ن - ط - ع ۷-مقابله - ن - ط ۸-من الحق انشاء الا وقد - ن - ط - ل

4٨٤/مصباح الانس وان شاء لا، لكن قد شاء وسبق في علمهان لايخلقها ١٢ الا هكذا كإذكرناه، هذاكلامه ٥. ١٢-لايلحقها-ل

| أزواح الانبياء | الطبائع  | اللابينات          | لللائكتالنابعين | الملائكة الرؤساء | السنة   | الإمعاد         | الكواكب         | الانلاك          |
|----------------|----------|--------------------|-----------------|------------------|---------|-----------------|-----------------|------------------|
|                | لاطينة   | أرسلف الجنائول     | وقعبات والحملة  | اسوافيل          | للدير   | الرحن           | اطلس            | العرش            |
| ļ              |          |                    | الإربعة         |                  |         |                 |                 |                  |
|                | عتصرية   | فلاض الجنة قول     | مديرات          | ميكاتيل          | للنصل   | الرحيم          | فيطلوابت علىقول | الكرس            |
|                | ن مذہ    | ف افلاك البروح     | مقسيات          | جيراثيل          |         | النن            | اطلس            | فلك فيروج الإطلس |
|                | الأريعة  | فيدالللاثكة النازل | تاليات          | وضوان            |         | المقتدر         | فيطلتوفيت       | فلكالنازل        |
|                |          |                    |                 | _                |         |                 | i               | والكواكب         |
| ابراهيم        | بارديابس | فهواله عالما لجلال | نازعات          | حاذنو عزوائيل    | 4       | الجواد          | کیوان زمل       | السهاسايمة       |
| بوس            | حار رطب  | فحواله عالم الجيال | ملفيات          | Ju/ 9            | البكي   | البليم          | مشترى           | السإعالسادسة     |
| هارون          | حار يابس | فحوالمعالم نقيبة   | فارقات          | فاشع             | فعاعر   | الفادر          | مريخ احر        | الملطافات        |
| اتريس          | حاريايس  | فعوالدهالم البسط   | مافات           | رعنون وفيعي تذكر | افور    |                 | شمس             | السياطرابية      |
| بوريف          | باردرطب  | فهواله حائإلانس    | قائنات          | جيل              | للعبور  | للريد           | زهرة            | السالمالية       |
| يُعِي وعيس     | متزجة    | فمانوته            | ناشطات          | روح              | البارىء | القيط           | مطاره كانب      | السيامالتانية    |
|                |          | ملائكتاغنظة        |                 |                  |         |                 |                 |                  |
| آدم            | باردرطب  | فمافوقه ملائكة     | سأبحاث          | عبتين            | المثالق | القائل          | قر              | اسياعالاول       |
|                |          | المدح              |                 |                  |         |                 |                 |                  |
|                | حاريابس  | عالماقوف           | سابقات          | ملكلايعرفاس      |         | فيهشاعا خالحيوة | خليف مطلق       | كوةالائع         |
|                | حاررطب   | مالإشوق            | زاجرات          | رعد              |         | فيمتماحالطم     | عنينهضاف        | كوظلواه          |
|                | بارد رطب | مالإلقيوة          | ساريات          | زاغر             |         | فيهشعاع الارادة | ثثيلمضاف        | كرةللله          |
|                | باردیابس | مالإلذكر           | ناشرات          | ئاف              |         | فيعشعاع القدرة  | ثقيل مطلق       | كونالادض         |

و ويسمى لمشيخ الكبير قدس سره الاقلاك الاحد عشر الاباء العلوبات والاركان الاربعة القوليل والحوضل والامهات السغليات

ه الإفلاك الأربعة التابعة النائمة الباقية ، إذ فيه الجند

ه السموات السبع المتغيرة بصفاتها من الانعثاق والاندكاك والخرق والالتيام وطبائعها عنصرية

والتناصر الاربعة.

# الاصلالسادسعشر

فى ظهور المولدات بالاستحالات ١ الى ان ينتهى نـزول الامـر الالهى الى الانسان الـكـامل فينعطف به الى الاصل الشامل

والاركان ودارت الاحد عشر فلكا وهي الاباء العلويات، اعطت ٣ الحركات في الاركان القوابل الحوامل وهي الامهات السفليات الحرارة، فسخن العالم وتوجه العقل والنفس اللذان هما ٤ القلم واللوح؛ وتوجه العنصر الاعظم الشريف الذي هو لكرة العالم كالنقطة والقلم كالحيط - واللوح مابينها - وكما ان النقطة تقابل الحيط بذاتها على وحدتها؛ كذلك هذا العنصر مقابل ٥ بذاته جميع وجوه العقل وهي رقائقه، فللعنصر وجه واحد وله التفاتة واحدة، ولهذا كان اشد تحققاً بتوحيد خالفه من العقل واقوى نسبة، والى العنصر والعقل الاشارة قوله تعالى: لاكلوا من فوقهم المن العظم السيمة منه وهو من الله تعالى بذاته الرجلهم (٦٦-المائدة) اى: لطائف العنصر الاعظم المستمنة منه وهو من الله تعالى بذاته

4/۷۳۹ ولما تسخن العالم ابتدأت الاستحالات في الاركان التي يقع بها التناسل وجعل الاستحالة على حسب مانظمها العزيز العليم، ومن اعجب صنعه ان جعل اول الاكر – وهي الارض – و آخر الدوائر الساوية – وهي السابعة – على طبيعة واحدة هي البرودة واليبوسة؛ وجعل بين الاركان ٦ منافرة؛ اما من كل وجه فلم يتجاورا؛ كالنار والماء، بل جعل بينها واسطة تناسب كل منها من وجه، فاجرى الاستحالة بينها ١٠ على ماهو المشهور، وكل ماجوز حده ٢٠ انتقل الى ضده، والاستحالة بين ٧ المنافرين من كل وجه لم يذكروها وهي واقعة نادرة

١٠ - بينها: اى الاركان - ق - ل ٢٠ - مثلا اذا جاوزت اليبوسة حدها في النار كانت رطوبة فحينتُذِ
 يكون النار ماء لان الضدية مما تعد مناسبة أحياناً - ق

۱-والاستحالات - ن - ط ۲ - ص: ۸۲ ۳ - واعطت - ط ٤ - الذي هو «عقلة المستوفز» ٥- يقابل- ل ۲ - هذه الاركان - عقلة المستوفز ۷ - من - ط - بين - ن - ط

#### 443/مصباح الانس

• ٤/٧٤ وجذه الاستحالات حدثت دائرة الزمهريس والجمد في الهواء وجبال البرد والبحر المسجور والماء الذي في جوف كرة الارض والهواء المظلم الدائر بالصخرة والهواء الذي يلى النار فوق دائرة الزمهرير، فصورتها اليوم صخرة في المركز دار بها - هواء ١ على المواء ماء على الماء ارض على الارض ماء على الماء هواء على المواء جد على الجمد بحر على البحر الهواء على المواء نار على النار - الساء ٢ الدنيا؛ وهذه الاستحالات اعطاها ما اودعه الله تعالى في الادوار كلها.

۱۹۷۱ وبادوار الافلاك الثابتة خاصة ۱۰ كانت الجنات ٣ وعوالمها المخلوقون فيها التي هي ارواح محمولة ٤ في انوار واجسام شفافة شريفة معدنية ٥ تناسب فلكها وعنها انتشأت ٦ هي ارواح محمولة ٤ في انوار واجسام شفافة الرضاء الحالة ٧ الكبرى في الجنة كها ذكر في آخر حديث الجنة: بقي ان اعلمكم برضائي عنكم فلا اسخط عليكم ابداً ... الحديث، والمخاطبون به العاملون للجنة.

الدنيا حال العارفون فليس في هذا الخطاب مدخل، اذ قدنالوه في الدنيا حال سلوكهم لهم البشرى في الحيوة التنافية وفي الاخرة ( في العارفون مع الله تعالى بالذات وفي الجنة بالعرض، فهم المهم الهل الله وخاصته لاينسبون ١٠ الى الجنة، لكن الجنة ينسب اليهم، واهل الجنة مع الجنة بالذات ومع الله بالعرض، ولهذا كانت رؤيتهم الله تعالى في اوقات محصوصة؛ وكليتهم ١١ في الجنان مع الحور والولدان.

٤/٧٤٣ وكما انتشأ منها عالم الرضوان، كذلك لما سرى النور ظهر مالك وخزنة النار ويسمى رئيسهم مالكا لقهر ١٢ الظاهر في عالم الشقاء، فان الارواح من عالم السعة والانفساح بالاصل، فاذا انحصرت ١٣ في هذا الضيق بما اكتسبته كان الضيق عليها اشد

\* ١ - الاقلاك خاصة - ط - اي: الاربعة: العرش والكرسي ظاهريتها وباطنيتها - ق

١- الهواء- ن - ط - ل ٢- سماء- ن - ط - ل ٣- الجنان- عقلة - ل ٤- هـىالارواح المحمولة - ل
 ٥- معنوية - ن - ع ٢- انتشار - ن - ط - ع ٧- الرضاء هـى الحالة - ل ٨- و لمئولاء فى الاخرة - ن - ط - ع - الدنيا واولئك فى الاخرة - عقلة ٩ - فيهم - عقلة ١٠ - لاينسبوا - عقلة - ١٠ - لاينسبوا - عقلة ١٠ - كلتاهم - كلتاهم - عقلة ١٠ - كلتاهم - كلتاهم

عذاباً، واذا القوا منها مكاناً ضيقاً ...الاية (١٣-الفرقان) فالثبور الكثير ١ العذاب الغير المتناهى ولاشئى اشد عليهم من السخط السرمدى. قال ٢ فيه تعالى: اخسئوا فيها ولاتكلمون (١٠٠٨-المؤمنون) وجميع ٣ هذا الشكل من المركز الى المحيط شكل القرن اسفله ضيق واعلاه واسع وهو الصور، اى جامع الصور. فاهل الجنة في سعة المحيط وهو عليون واهل النار في ضيق السفل ٤ وهو السجين ٥، فالنعيم والسرور بقدر السعة والعقاب والهموم والثبور بقدر الضيق، فنسأل الله تعالى ان يجعلنا من اهل الله بعقولنا ومن اهل ٦ السعة بنفوسنا، آمين،

فاول ركن قبل الاثر ركن ٧ النار وهو الاثير، فظهرت الكواكب ذوات الاذناب ٨ وهي فاول ركن قبل الاثر ركن ٧ النار وهو الاثير، فظهرت الكواكب ذوات الاذناب ٨ وهي احتراقات وتكوينات سريعة الاستحالة ونجوم سريعة الفساد ١ ؛ وكانت رجوماً عند بعث عمد صلى الله عليه و آله، فما ١٠ يل منها العلم أطفأة برد الساء ومايلي السفل اطفأه الزمهرير والبحر المسجور، فانتشأ ١١ في هذا الركن عالم أخن ١٢ بين سعيد وشق، فن غلب نور روحانيته على نار طبيعته سعيد ومن ماليكس شيطان ولم ١٣ فيه من البرودة والرطوبة، لانه متزج الاصل يقبل العذاب بالنار، وإنما نسب الى النار لانه العنصر الغالب فيه كعنصر التراب فينا، وكان المجن قبل مبعث عمد صلى الله عليه و آله مسالك في كرتهم نحو السهاء يسلكون ليستمعوا حديث الملأ الاعلى الفلكي ١٤ ، وكان الحكم من آدم الى محمد صلى الله عليه و آله على مارتبه ١٠ الحق للملك الكريم الخلوق على صورة السنبلة، اذ ١٦ كانت النشأة الانسانية ترابية؛ فلم يكن النجوم ذوات الاذناب بتلك الكثرة لغلبة الجمود والسكون الذي

★١-باب في النكاح والنوالد - ط - ص : ١٨ عقلة المستوفز

1-12 وهو لجين – ط 1-12 السرمد الذي قال – ل 1-13 – عقلة 1-13 الضيق وهو لجين – عقلة 1-13 – عقلة 1-13 وهو لجين – عقلة 1-13 – عقلة 1-13 الافلاك وحصل من الاستحالات ركن – ل 1-13 واعطت – الى هنا ساقط من – ط 1-13 – سريعة التكوين والفساد – عقلة 1-13 – فيا – ط 1-13 – مقلة 1-13

الذى على صورة الميزان وهو العدل واعطى كل ذى حق حقه، وهو ربحى ٢ استعل الفلك الذى على صورة الميزان وهو العدل واعطى كل ذى حق حقه، وهو ربحى ٢ استعل الفلك الاثير استعالاً عظيماً، فكثرت النجوم ذوات الاذناب فى الاثير فعمرت كل مسلك فيه فضاقت المسالك على الجن الذين يسترقون السمع ولم يعرفوا ماعلة ذلك؛ فقالوا انا لمسنا الساء فوجدناها ملئت حرساً شديداً وشهبا (٨-الجن) فالحرس الملائكة وهم الرصد فى الاية الاخرى؛ والشهب النجوم ذوات الاذناب، ومع هذا كله يسلكون ٣ بحكم البخت ٤ الاية الاخرى؛ والشهب النجوم ذوات الاذناب، ومع هذا كله يسلكون ٣ بحكم البخت ٤ فان صادفهم شهاب احرقهم، وجعل بايديهم عالم الخيال ونصب لرئيسهم عرشاً على البحر فى مقابلة: وكان عرشه على الماء (٧-هود) وهو عرش التلبيس، وجعل بيده قوة مثال كل شئى فى العالم الحقيق يأتى به فى عالم الخيال على صورته فى العالم الحقيق ليضل به اهل الكشف فى كشفهم واهل الفكر في الدائهم؛ فبيده مفاتيح الشبه والشكوك

٢٤٧٤٦ أقول: ٥ واوجد الله تعالى هذه الدورة المحمدية في هذا الوقت ونصب ٦ فيه هذا الوالى ليكون ٧ اسراره مكتومة ومقاماته مستورة، ويكون الطمس على الافكار بقوة ناريتها وعدم ثبوتها و فلايستقر كما استقر افكار القدماء قبل استدارة الزمان، فكانت الحيرة في اهل الاذواق ٨ منا اكثر من غيرنا من الامم، ومن تعب في الفكر منا وقف ٩ حيث تعب، فكثر الاختلاف في الالهيات لاشتغال الخواطر وغلبة الحرارة عليها.

الامم النها الا بعد الرياضات والخلوات ١٠ والافكار الرائضة بنفوسهم، واشتعلت ايضاً يصل النها الا بعد الرياضات والخلوات ١٠ والافكار الرائضة بنفوسهم، واشتعلت ايضاً قلوب اهل الاذكار ١١ والاجتهادات في العبادات وهم الصادقون من الصوفية، فنالوا ١٢ المراتب العلية في العلوم الالهية وكان علماء هذه الامة كانبياء سائر الامم، وفتح في بواطنهم ماكان يظهر في بني اسرائيل من العجائب وهم لا يعرفون قدره ١٣ ، فانكتمت سرائرهم

١- انتهى - عقلة ٢- زنجى - ن - ط ٣- مع هذا يسلكون - ل ١- البحث «عقلة» ٥- ص:
 ١٠ - عقلة المستوفز ٢- الوقيت الذي قدر فيه هذا الحكم ونصب - عقلة ٧- لكون - ن - ط - ع الافكار - ن - ط - ع - ل - عقلة ٩- ومن تعب من الفكر وقف - عقلة ١٠ - المجاهدات - عقلة ١٠ - المجاهدات - عقلة ١٠ - الافكار - ن - ط ١٠ - ولا يعرفون ذلك ولاقدره - ن - ط

لتحققها بالحق سبحانه، فليس لهم ظهور الاحيث يظهر الحق، وذلك في الدار الاخرة، ولذلك ايضاً كثر نطق الجادات والنباتات وحياتها ١ في هذه الامة، كسلام الحجر عليه صلى الله عليه و آله وتسبيح الحصى في كفه وحب الجبل له وحنين الجذع وكلمه ٢ الذراع المسمومة حتى قال عليه و آله السلام: لاتقوم الساعة حتى تكلم الرجل عذبة ١٠ سوطه و تحدثه فخذه بما ٣ عمل اهله وتقول الشجرة: يامسلم هذا يهودي خلني فاقتله؛ ويخرج الدابة التي تكلم الناس، ولهذا جعل شهورهم قرية لاشمسية، لان آية القمر محوة، قال تعالى: فحونا آية الليل وجعلنا آية النهارمبصرة (١٢-الاسراء) فكان ذلك تقوية ١ لكتم ايمانهم ٢٠.

الثلج والبرد الذى دون البحر ممايل الارض؛ كون فيها حيتان بين السهاء والارض ثم جبال الثلج والبرد الذى دون البحر ممايل الارض؛ كون فيها حيتان بيضاء ٧ صغار قد يصل البها ٣٠ بعض الطيور فيصيد منها، ثم مازال التكوين يتنزل الى ان نزل الى الارض فتكونت المعادن ثم النباتات ثم الحيوانات ثم الانسان، وجعل الحر هذه اول التى يليها، وكان آخر المعادن واول النبات الكاة ٤٠ و آخر النبات واول الحيوانات ٨ النخلة و آخر الحيوان واول الانسان القردة ١ ، فلنذكر نشأة الانسان عملا كلامير

4/٧٤٩ وقال الفرغانى: لما ظهر بما تكرر ان اول ماتعين من غيب الغيب النفس الرحماني وحدانياً مندرجاً فيه الفعل والانفعال، بل الاسماء والصفات والافعال، حتى كان العالم والمعلوم والفاعل والقابل واحدا في المرتبة الاولى التي هي الوحدة الجقيقية الجامعة بن الاحدية والواحدية بالنسبة السوية

٤/٧٥٠ ثم عين من عينها عين النفس الرحماني في المرتبة الثانية التي هي اعتباره المشتمل بحكم واحديته على تفاصيل غير متناهية متعلقة بابديته

١٠-عذبة السوط، طرفه وعلاقته
 ٢٠- آياتهم - ن - ط - ع - ل - اي: التي اعطاهم الله - ق
 ٣٠- اي الي هذه الجبال - ق
 ٤٠- كمأة: جدري الارض، بالفارسية: دنبلان كوهي.

## ٩٠ ٤ / مصباح الانس

٢٥٧٥١ تعين منه في هذه الرتبة الثانية من حقائقه حضرة الوجود المسمى حضرة الوجوب السمى حضرة الوجوب - تسمية الشئى باسم لازمه ١ - ومن شأنها الوحدة الحقيقة والكثرة النسبية، فلانتساب الوحدة الحقيقية اليها اختص بما ينسب اليه ٢ الفعل والتأثير، فانتسب جميع الاسماء الالهية اليها.

٢٥٧٥٢ من حيث الطلب الاستعدادي والسئوال والاسعاف عاسأله.

جامعة بينها من وجه؛ حاملة ٣ لهذا التجل النفسي الجامع بين الصفات الالهية والحقائق الكونية، بينها من وجه؛ حاملة ٣ لهذا التجل النفسي الجامع بين الصفات الالهية والحقائق الكونية، فحضرة الوجوب احدى يأبية التاسطة بالرحة، ولاختصاصها بالذين ينفقون ويؤتون الزكوة كانت اليني، فحضرة المعلومات والامكان يده الاخرى، ومن جهة ان بركة جميع الكالات الاسمائية متعلقة بها ٤ جميعاً، كانت كلتا يديه يميناً مباركة - نظرا الى الكال الحال الحقيق لا النسى -

2014 فكل ماكان من المظاهر الروحانية والجسهانية حكم الوحدة والبساطة فيه اظهر - كالسموات كانت نسبته الى مظهرية حضرة الوجوب - وتأثيرها اقوى واضافته الى اليمين اولى، وكل ما كان حكم الكثرة والكثافة ابين - كالارض - كانت نسبته الى مظهرية حضرة الامكان وحكم الانفعال اولى؛ واضافة مطلق اليد تأدباً اليه انسب؛ كما قال تعالى: والارض جيعاً قبضته ... الاية (٢٧- الزمر) فعنى الاصابع العالمية والمريدية والقادرية ٥ ؛ والجوادية بمعنى الاجادة في الصنع والمقسطية، واما الحي فهو بمنزلة القبضة واليد.

۱-بلازمه - ط - ل ۲ - ص: ۹۳ - عقلة المستوفز ۳-من وجه وفاصلة من وجه حاملة - ل ٤-بها - ن - ط ٥-العالمية والقادرية - ط وفتق ١ رتق الطبيعة البسيطة من ٢ وجه على سبعة اقسام - كما قرر - انقسم كثيفة ٣ وفتق ١ رتق الطبيعة البسيطة من ٢ وجه على سبعة اقسام - كما قرر - انقسم كثيفة ٣ المركب ايضاً على سبعة: اربعة هي الاركان وثلاثة مركبة؛ ٤ منها هي المولدات، وحيث لم يظهر شئي اصلاً الا في محل قابل؛ تعين من حضرة الاسم المقسط للمولدات ثلاث مراتب اعتد اليه من حضرة البرزخية العمائية يكون ظهور كل مزاج حاصلاً في مرتبة منها وبحسبها وحكمها، واصل كل مزاج ركن معين وبقية الاركان واردة عليه بحسب سراية اثر الحبة الاصلية في العنصر.

وقلة احتياجه الى الحفظ وبعده عن التغير والفساد، والجزء الاصلى فى مزاجه الجزء النارى وقلة احتياجه الى الحفظ وبعده عن التغير والفساد، والجزء الاصلى فى مزاجه الجزء النارى لمناسبة القرب من البسائط وقوة حكم البساطة فيها، فاذا وردت الاركان الاخر عليه فحصل المزاج، قبل من حضرة الاسم المهور صورة معدنية؛ ومن الاسم الحى اثر يحفظ وركيبه من الانحلال ويوصله الى الكال، أما في مبدأ تمام الصورة فاحتاج فى ظهور تمام صورته الى عمل وعلاج كثير - كَالْقَضَة وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمَا فَى وسطه فلم يجتج الا الى قليل معالجة كالذهب، واما فى انتهائه فلم يحتج الى شئى من المعالجة والعمل - كالياقوت واللعل والمرجان - اما قبل ورود باقى الاركان على الجزء النارى تركبت معه اجزاء اخر نارية ٧ فصارت صوراً وامزجة نارية فى هذه المرتبة وتعلقت بها ارواح جنبة مستورة من نارية ٧ فصارت موراً وامزجة نارية فى هذه المرتبة وتعلقت بها ارواح جنبة مستورة من الدخانية فكانت مردة، وصنف غلب عليم نورية النار فقبلوا ٨ به نور الايمان.

۶/۷۰۷ ثم اعلم انه بحصل في المركب المعدني خواص ومنافع لم يكن ذلك في امهاته التي هي الاركان، كاللون والطعم والتفريح ٩ والتقوية والتغذية والزينة وكونه آلة القضاء الحوائج بالذات اوبالعرض ونحو ذلك، وكل ماغلب عليه ١٠ الجزء الترابي صارمطر حا كالتراب.

١-انفتق - ل ٢-لطيفة البسيط من - ن - ع - الطفه البسيط من - ن - ط ٣-كيفية - ن - ع
 ٤-متركبة - ط - ل ٥-الحفظ - ن - ط ٢-مبتدأ لاتمام - ن - ع - مبتدأ تمام - ن - ط ٧-اجزاء نارية - ط ٨-فيقبلون - ن - ط ٩-كالتفريع - ط ١٠-فيه - ل

۱ النباق والجزء اللواق ٢ النباق والجزء الاصلى فى تركبه الجزء المواق ٢ فيرد باق الاركان عليه ويقبل المتزج صورة نباتية ويستدعى من الاسم الحى روحاً نباتياً بحفظها حتى يصل الى كهالها المناسب، فيظهر ٣ بحكم روحها مالم يكن فى امهاتها ولافى المعادن؛ كالقوة الغاذية والمنمية والمولدة والجاذبة والدافعة والماسكة والهاضمة، ولها ثلاث درجات: ادناها مايقل نقعها؛ ووسطها مايعم ؛ نقعها ذوقا وشا ودواة ٥ ونحو ذلك؛ واعلاها ماكان معمافيه من فوائد النباتات والمعدنيات مشابه المحيوان - كالنخلة مثلاً -

٤/٧٦٠ ثمنقول: والانسان منتهى تلك الاثار ومجتمعها ١١ ، أى منتهى نزول الامر الالمى واثار النفس الرحماني من كونه مفاضا ١٢ .

١- وثانى ما - ن - ط ٢- فى مركبه الهوائى - ط - ل ٣- فظهر - ط - ل ٤- يتم - ن - ع - ط
 ٥- رواء- ن - ع ٢- فيه المائى - ط - ل ٧- النبات - ط - ل ٨- حكم - ن - ع ٩- يجذبه - ط
 ١٠- ما - ط - ن - ع ١١- مجمعها - ط - مختتمها - ن - ع ١٢ - مضافا - ن - ط

۱۳۷۹ قال الفرغانى: لان الركن الترابى والمزاج الذى اصل اجزائه منه والباق ۱۰ واردعليه يكون جامعاً جميع مراتب الامزجة السابقة عليه، لمر و رالامر عليه وانصباغه باحكامها؛ ولان الامر دورى فآخره عين اوله؛ لاجرم تعين في عين هذا المنتهى الترابى بظهور التركيب المتمم للدور رتبة اعتدال شاملة لجميع الرتب ۱ الاعتدالية الثلاثة المذكورة، بل جميع المراتب البرزخية العلوية والسفلية، وهذه الرتبة الشاملة صورة البرزخ ۲ الاول والثانى اللذين هما ابطن بواطن الحقيقة الانسانية وميزان جميع المراتب الاعتدال صورة معقولة، والمزاج التام الاعتدال صورة لما محسوسة، والروح الالمى المنفوخ فيه صورة التجلى النفسى الرحماني ۲۰ الظاهرى.

وظل للبرزخ الاول الجامع بين الاحدية والواحدية والتجلى ٣٠ الثانى الظاهرى النفسى وللتجلى وظل للبرزخ الاول الجامع بين الاحدية والواحدية والتجلى ٣٠ الثانى الظاهرى النفسى وللتجلى الاول الغيبى الباطنى، كذلك هذه الرتبة الاعتدالية والزاج الانسانى بعد حصول النفخ صورة ذلك التجلى والبرزخ بما اشتملا عليه من الاسماء والجفائق الظاهرة والباطنة ولذا قال صلى الله عليه وآله: ان الله خلق آدم على صورته – او على صورة الرسن فكان آدم عليه السلام بحقيقته جامعاً كل ماجعه البرزخ والتجلى الثانى، كان عمداً صلى الله عليه والواحدية جمية احدية بحيث لا يغلب حكم شئى شيئاً اصلاً. الاول من مفاتيح الغيب والاحدية، والواحدية جمية احدية بحيث لا يغلب حكم شئى شيئاً اصلاً.

# اشارة شريفة خفية ٦

الى سرّ المطارحة الملكوتية من الملائكة تارة ومن ابليس اخرى ففيها تنبيه على كمال آدم الذي به كان بالخلافة احرى و لها مقدمات:

٤/٧٦٣ الاولى: ان الملائكة من جلة قوى اليد المضافة الى الصورة الرحمانية التي حذى ٧

#### \$94 / مصباح الانس

آدم عليها، بل هي عين صورة تلك الصورة، فلذلك كانت الملائكة مظاهر اوصاف حقيقته واجزاء صورة جمعيته.

٤/٧٦٤ الشانية: أن كمال كُلِ كُلِ أَمَا يظهر من جهتين: احداهما من جهة كليته وجمعية اجزائه - وأن كان كل جزء منه بمفرده ناقصاً - وثانيها من جهة أضافة الكمال الى كل جزء جزء من اجزائه بازالة النقضان عنه.

۱۹۹۵ الثالثة: أن للملائكة جعيات ثلاث ١ وإن كانت لاتكنى لصلوح الخلافة. اما الجمعيات: فن جهة حقيقة الحقائق السارية في كل جزئى وبكليتها ٢ ، ومن جهة سريان الوجود المطلق المشتمل على كهالاته، ومن جهة الامكان القابل كل صورة وحكم، واما عدم الكفاية: فلان للخلافة شروطاً اخرى ٣ عدمتها الملائكة:

٤/٧٦٦ الاول ظهور هذه الجمعيات الثلاث بالفعل على سبيل العدل بلاغلبة بينها، ونشأتهم تعطى غلبة احكام الوجوب والساطة

التلبس باحكام جميع الرائب الروحية والمثالية والحسية لاعطاء كل ذي حق حقه، وهم محصورو المرائب مرابع والمعام معلوم (١٦٤ -الصافات)

4/٧٦٨ الثالث: الارتباط بجميع احكام الاسماء ٤ - تعلقاً أو تخلقاً - وليس لهم من التعلق بالتواب والعفو والغفور وامثال ٥ ذلك نصيب.

١٤/٧٦٩ الرابع اعظم شروط الخلافة هو العلم بجميع المراتب وباهليها ٦ وحقوقهم واحكامهم، لان الخلافة توسط يقتضي الاخذ من المستخلف واعطاء المستخلف عليهم، فمها لم يعلمهم لم يعط الخلافة حقها؛ وليس للملائكة ذلك بالفعل - كما سنبين -

١٤/٧٧٠ اذاتقررت هذه فنقول: لمااراد الحق تعالى تكيل ادم ومن شاء من خواص نبيه ٧
 من كلتى ^ الجهتين المذكورتين؛ بدأ بتكيل اجزائه، فخاطب الملائكة الذين هم اشرف اجزائه الكونية على سبيل المشورة بقوله تعالى: انى جاعل فى الارض خليفة (٣٠-البقرة)

۱- ثلاثاً - ط - ل ۲ - جزئى بكليتها - ل ۳-اخر - ط - شروطا اخر - ل ٤- بجميع الاسماء - ل ۵-الغفور والمميت وامثال - ل ۲- باهلها - ط ۷- بنيه - ل ۸- كلتا - ل حتى يظهر فيهم ماكان كامناً من النقصان الحاصل من وجوه الامكان، وذلك ثماني عشرة خصلة ذميمية كامنة فيهم وهم غافلون عنها:

مشاهدة الثالثة قذف المحصن الرابعة السلام الثانية رميهم ببهتان المتك والسفك بدون مشاهدة الثالثة قذف المحصن الرابعة الشهادة عند الحاكم قبل الاستشهاد الخامسة سوءظن ا فيم السادسة التفحص عن معايبه السابعة اظهار ذلك بالقول الثامنة كون ذلك ۱۰ عن استدلال عقلي بآلة الفعل، وهي الشهوة والغضب على فعل الفساد ٢ وسفك الدم التاسعة الاعراض في ذلك عن الاستبصار في طلب اليقين العاشرة اغتيابهم لآدم في حضرة الحق الخادية عشرة حسدهم على فضيلته وصلاحيته للخلافة الثانية عشرة حرصهم على جاه الخلافة الثالثة عشرة ظنهم الغير المطابق انهم يصلحون للخلافة الثانية عشرة الاعجاب بنفوسهم في احتهم بان يقال: حفظت شيئاً وغابت عنك اشباء الرابعة عشرة الاعجاب بنفوسهم الخامسة عشرة رؤية عملهم وطاعتهم السادسة عشرة أضافة فعل التقديس الى انفسهم لا عربم وقوته وتوفيقه وعصمته السادسة عشرة تعرضهم للاعتراض على ربهم النامنة عشرة تزكية انفسهم بالنزاهة عن النقائص المناهة عشرة تعرضهم للاعتراض على ربهم الثامنة عشرة تزكية انفسهم بالنزاهة عن النقائص المناه عشرة توكية انفسهم بالنزاهة عن النقائص المناهة عشرة توكية انفسهم بالنزاهة عن النقائص المناهة عشرة توكية انفسهم بالنزاهة عن النقائص المناهة عشرة توكية انفسهم بالنزاهة عن النقائين الناهة عشرة توكية انفسهم بالنزاهة عن النقائص المناهة عشرة توكية انفسهم بالنزاهة عن النقائص المناهة عشرة توكية انفسهم بالنزاهة عن النقائص المناهة عشرة توكية الفسهم بالنزاهة عن النقائص المناه المناهة عشرة توكية الفسهم بالنزاهة عن النقائص المناهة عشرة توكية الفسهم بالنزاهة عن النقائص المناهة عشرة توكية الفسهم بالنزاهة عن النقائد الفسه المناهة عشرة توكية الفسهم بالنزاهة عن المناهة ال

على ظهورها؛ اراد الحق تعالى تطهيرهم وتكيلهم بازالة هذه النقائص عنهم؛ لكونهم اجزاء على ظهورها؛ اراد الحق تعالى تطهيرهم وتكيلهم بازالة هذه النقائص عنهم؛ لكونهم اجزاء من اراد تكيله ليتوجهوا الى ابراز صورته التى هى اتم مظاهر الكمال عن بينة ؛ وتعرض لقبول الطهارة عن كل النقائص ٥، وكان توجههم الى ايجاد سائر صور العالم من العرش الى الفرش ومن المولدات في ضمن التوجهات الاسمائية قبل انشاء صورة آدم منصبغاً بانصباغ ٦ تلك الاحكام الكامنة فيهم، فلم حصل لهم قابلية الطهارة عن الواثها من هذا ٧ التنبيه، ظهر اثر حركة الحبة الاصلية لتحقيق كال الاستجلاء، فتوجهوا في ضمن

م ۱ - اى: الاظهار - ق

### ٤٩٦/مصباح الانس

التوجهات الاسمائية من حيث اعبانهم ومن حيث مظاهرها ١ المثالية والحسية الفلكية والكوكبية باتصالاتها وتشكلاتها المسعودة بعد تحققها في سلطنتها الدورية؛ الى تسوية هذا المزاج الانساني والصورة العنصرية الادمية وبعد التطورات بالاطوار الاربعة الترابية ثم الطينية بورود الماء وظهور خصائصه فيه؛ ثم ٢ الحمأ المسنون باتصال المواء ثم الصلصالية بظهور اثر النار.

النشأة الاخرى بيمينه المقدسة التى يتعلق بها ظهور آثار قدرته، فنفخ فيه من روحه النشأة الاخرى بيمينه المقدسة التى يتعلق بها ظهور آثار قدرته، فنفخ فيه من روحه الاعظم وهو توجه ٣ وجه ظهوره الكلى لتدبير هذا المزاج المسوى الكلى ٤ واستعمال الملائكة الذين هم كالقوى والاجزاء لهذه اليد اليمنى من غير قصد وحضور معين منهم وتوجه خاص مضاف اليهم، لذا قال: ونفخت فيه من روحى (٢٩-الحجر) لاكما قال ٥: فنفخنا فيها من روحنا (٢٩-الحجر)

الظهور صورة الحق وجيع اسمائه الحسن الخذ الحق جل جلاله في تكيله وقدم على اجزائه تكيل ٧ صورة جعبته بعلم الاسماء الاسماء كتمالذات ممتنع كما قال: وعلم آدم الاسماء كلها تكيل ٧ صورة جعبته بعلم الاسماء الاسماء كتمالذات ممتنع كما قال: وعلم آدم الاسماء كلها (٣٦-البقرة) والاسماء على الحقيقة انما هي تعينات نور الوجود ٨؛ المتحققة بحكم المعانى والحقائق - مفيضاً كان او مفاضاً - والالفاظ اسماء الاسماء، فيتأكد قوله تعالى «كلها» دخلت الاسماء اللفظية والرقية في الاسماء المرادبها التعينات الوجودية مطلقا، ولذاذكرت بصيغة مختصة بالذوات العاقلة، كلفظة «هم» و «هئولاء» كأنه تعالى علم آدم حقيقة ذات آدم وما اشتملت عليه حقيقته ووجوده من الاسماء والصفات والحقائق الحقية ٩ والخلقية آدم وما اشتملت عليه حقيقته ووجوده من الاسماء والصفات والحقائق الحقية ٩ والخلقية الثابتة في الرتبة الاولى - فانها مسميات تلك الاسماء المتعلق بها وجود العالم، فعرف به نفسه وبها ١٠ ربه و كملت ذاته من جهة جعيته.

#### 🛊 ۱ – ای: بنفسه

١-مظاهرهم - ل
 ٢-خصائصه ثم - ل
 ٣-توجيه - ط - ن - ع - الكلى الجملى - ط - ن - ع - الكلى الجملى - ط - ن - ع الكلى - ل
 ١٤ - ن - ع - ل
 ٧-تعينات بعد نور الوجود - ط ٩ - والصفات الحقية - ل

1 الدين هم الملائكة، فعرض الحمة اخص اجزائه الذين هم الملائكة، فعرض الكل ما علم آدم مما اشتمل عليه ذاته حقا وخلقا على الملائكة فقال: انبئوني باسماء هئولاء ان كنتم صادقين (٣٦-البقرة) اى في ظن اهليتكم للخلافة؛ فاخبروني باسماء منافي بواطنكم من الاحكام الامكانية التي اقتضت فيكم ما ابديتم من العصبية والقدح وسائر ٢ النقائص السابقة، وباسماء ما في ٣ ظواهركم من الوجود وما افيضت ٤ منه في عوالمكم من ملكوت كل شئى؛ وباسماء ما اشتملت ٥ عليه ذات آدم ٦ من خصائص حقية وخواص خلقية.

۱۱۹۷۹ وذلك لان هذا العلم من خصائص الخليفة الذى شرطه ٧ ان يكون على صورة مستخلفه، فحيث كانت الملائكة محصورين بحكم عالمهم ونشأتهم لم يهتدوا الى ماخرج عنها و فاعترفوا بالعجز قائلين بلسان نشأتهم. سبحانك من ان يعلم احد الا ما علمته اما بالفطرة او بالتعليم ٨ الكسبى، ومن ان يعارض حكك وحكتك، فلما بان عجزهم عاد الى تكيلهم بوساطة اصلهم و كلهم فقال لادم: انبئهم بالتماء المسميات الذين هم عين اسمائنا الذاتية والصفائية والحالية والمرتبية المفيضية ( والفاضية، فلما انبأهم آدم بذلك علموا ١٠ و كلموا ١١ به من جهة كلهم و كمل كلم بكافم كالأ ١٢ آخر من جهة اجزائه.

۱۵ وهذا دلیل واضع علی آن الملائکة لهم الزیادة والترق؛ علی خلاف مازعمت الفلاسفة، ثم حقق قوله تعالی: آنی اعلم مالاتعلمون (۳۰-البقرة) بتکرار قوله تعالی: آلم اقل لکم آنی اعلم غیب السموات والارض (۳۳-البقرة) من الاسماء الساریة آثارها فیها بالایجاد ۱۳ بحسب الانات ۱۴، وهی التی تخلق و تحقق بها آدم علیه السلام، و «اعلم ماتبدون» من احکام وجود کم، و «ماتکتمون» (۳۳-البقرة) من احکام امکانکم، فعلمتها جیعاً آدم واودعتها فی ظاهره وباطنه وقلبه وسره وسر سره بکال قابلیته وجعه، فجعلته خلیفتی فی کال معرفتی ایای وظهوری ۱۵ لنفسی بالکال الذاتی والاسمائی جعاً

۱-بعرض- ن - ع ۲-التی اقتض العصبیة والقدح وسائر - ل ۳-ماظمهر فی- ط ٤-افیض- ل ۵-ما اشتمل - ل ۲-علیه آدم - ط ۷-من شرطه - ط - ن - ع ۸-بالتعلیمی - ل ۹-المفیضة والمفاضة - ط - ن - ع - ل ۱۰-عملوا- ط ۱۱-کملوا- ن - ع - ل ۱۲-کیا- ط ۱۳-بحکم الایجاد - ن - ع ۱۶-الساریة فیها بجکم الایجاد مع الانات - ط ۱۵-وشهودی به نفسی فیه وظهوری - ط وتفصيلاً وتصرفي في ملكي وملكي؛ فانقادوا له وخضعوا ١ خضوع الجزء للكل والفرع للاصل – ماعدا ابليس الذي لم يفهم ماقيل بحكم انحرافه وبعده عن قبول الحق –

آدم التى فى غاية التنزل والضعة بون بين، فلذلك لم يؤثر فيه الحكة ونور الهداية فلم ينقد لادم، التى فى غاية التنزل والضعة بون بين، فلذلك لم يؤثر فيه الحكة ونور الهداية فلم ينقد لادم، فاخرج عن دائرته وبعد عن الكال الى الخذلان، اذ لم يقتصر على عدم الانقياد حتى بدأ بوصف اللجاج والاحتجاج بججج وهمية لايقة بنشأته فقال: نشأتى مع جعها بين الروح والجسد اقدم وارفع والطف؛ ولاحكمة فى خضوع الاعلى للادنى، فابعد بحجته ولجاجته فى مقابلة الامر المطاع، وكان من الكافرين (٣٤-البقرة) اى الساترين الامر والمتلبسين الحال على الملائكة قبل ان يؤمر وابسجود آدم حتى وافقوه ورضوا بالاستبعاد، فان ملتى الشبهة بينهم والحامل لهم على ماقالوا كان ابليس بدليل اعطاء نشأته ذلك دون نشأة الملائكة، لان بينهم والحامل لم على ماقالوا كان ابليس بدليل اعطاء نشأته ذلك دون نشأة الملائكة، لان احداً لا يظهر شيئاً الا بما فيه من ذلك يالموقة أو الفعل، وليس فى نشأتهم ما يقتضى الفساد والسفك حتى ينبعث منهم اثر ذلك ويتلب عليه خلافه فينكر. اعاذنا الله من الجهل المبعد والحسبان المشت؟ ونفعنا بالعلم والتقوى انه يسمع ونجيب، هذا كله مقتبس من كلام الفرغاني.

۱۲۷۹ من السياء الى الارض ... الاية (٥-السجدة) وفى قوله تعالى: يعترل الامر بينهن من السياء الى الارض ... الاية (٥-السجدة) وفى قوله تعالى: يعترل الامر بينهن (١٢-الطلاق) يتنزل فى مراتب الاستيداع من حضرة حقيقة الحقائق؛ اى حضرة الوحدة الجامعة بين الاحدية والواحدية جعاً احدياً وهى حضرة الجمع والوجود نزولاً غيبياً لاحسياً اذ لا احساس حيث لاتعدد من مرتبة وسطية قطعية ٢ مركزية لوحدتها الحقيقية المستوية النسبة الى حدود القيود ونهايات اللانهايات؛ كنسبة مركز الدائرة الى غيطها بحركة غيبية معنوية استيداعية لاوجودية انتقالية، اذ لا وجود للغير، اسمائية، لوقوعها فى التعينات النورية، ذاتية، اذ لا اتصاف بالتعينات الاسمائية الا للذوات.

4/٧٨ ولايتوهم منافاة بين هذين الوصفين، لان نسبة الحركة الى الاسماء باعتبار علمها المعنوى وهو الصفات والمراتب، ونسبتها الى الذات باعتبار المتصف وصاحب المرتبة وهو التجلى الاحدى؛ وينكشف حق الانكشاف بتصور ما سلف مراراً ان الحق سبحانه حين الحكم عليه باحكام التعين احدى غير متعين في نفسه؛ وذاته احاطية، لان جميع المراتب والاعتبارات والتعينات الاسمائية نسب ذاته الواحد الاحد، فيكون جامعاً لها، الى المرتبة الثانية ١ الالهية التى النفس الرحماني فيها منعوت بالعماء، لكن من حيث التفصيل؛ كما هي المرتبة الانسانية الكالية من حيث الاجمال، والعاء قد ينعت به المرتبة وقد بنعت به النفس الرحاني من حيثها، والاول هو الموافق للفظ الحديث.

4/٧٨١ ثم الى مرتبة ٢ القلمية ٣ العقلية، وفيه جمع بين الاسمين في الاصطلاحين لمسمى واحد؛ ولم يذكر عالم التهيم هنا لعدم توسطه في نزول الامر، اذ ليس هو من عالم التدوين والتسطير، اولانه من حيث عدم الواسطة بينه وبن موجده يكون في المرتبة القلمية ٤ ؛ وان حكم في التفسير بتقدمه باعتبار بساطة العلم قيم، وهو العلم بموجدهم فقط.

٤/٧٨٢ ثم الى ٥ مرتبة ٦ اللوحية التفسية لكونها تفصيل المرتبة القلمية ٧٠

٤/٧٨٣ وهكذا ينزل بالحركة الغيبية الى مرتبة الطبيعة ثم الى الجسم الكل الظاهر في العرش ثم الى الكرسي ثم الى السموات الى العناصر الى المولدات حتى يصل ^ بالانساند

٤/٧٨٤ فان قلت: كان العناصر في ترتيب الايجاد متقدمة على السموات فكيف تأخرت في ترتيب نزول ١ الامر عنها؟

۵۸۷/۵ قلنا: لان ترتیب نزول الامر بعد استواء الوجود واستقراره و کون اجزاء العالم مفروغاً عنها؛ لیس بعینه ترتیب الایجاد، فقد قال تعالی: هو الذی خلق لکم ماف الارض جیعاً ثم استوی الی السیاء فسواهن سبع سموات (۲۹ البقرة) وقال: ثم استوی الی السیاء وهی دخان .... الایة (۱۱ - فصلت) نعم! دحو الارض بعد تسویة السموات کیا قال تعالی: رفع سمکها فسواها ... الی ان قال: والارض بعد ذلك دحاها (۲۸ - ۳۰ - النازعات)

١-الثائثة - ل ٢-المرتبة - ل ٣ و٤-العلمية - ل ٥-بموجدهم ثم الى - ل ٢-المرتبة - ل
 ٧-العلمية - ل ٨-يتصل - ن - ط - ع - ل ٩-نزولها - ل

#### ۵۰۰/مصباحالانس

فالخاصل - والله اعلم - ان العناصر مرتوقة؛ ولو متايزة متناضدة في العنصر الاعظم مقدمة على على المادة المرتوقة للسموات، لان الثانية دخان مرتفع من الاولى؛ والسموات مقدمة على الارض في ١ حال فتق الرتق وبعده ٢ في نزول الامر.

٤/٧٨٦ ثم نقول: فاذاانتهى الامرالى صورة الانسان انعطف من صورته ٣ لاهل الكال في حال الحيوة بالعروج التحليلي والانسلاخ عن انصباغ ١ المراتب الاستيداعية او ٥ التطورات، الى الحقيقة الكمالية المختصة به المسماة بحقيقة الحقائق، هكذا عروجاً على عكس الدروج دائرة تامة كاملة دائم الحكم الى حين انتهاء ماكتبه القلم من علم ربه في خلقه، ويقضى الله بعد ذلك وقبله ماشاء، ويحدث من شأنه مايريد للكل بعد الموت الى مراكز تعيناتها الاصلية ومباديها الاولية وهي ٦ الحقيقة الجامعة والحضرة العلمية، فان الخاتمة عين السابقة مطلقا.

السعد: اهتر عرض الرحن عو مساهل في حقه، كما نبه على الامرين بقوله (ص) المستيداع المسمى المستيداع المراتب الاستيداع من حين افراز الاراتقاء الاعدام باعتبار نسبة ظاهريته لانسبة ثبوته الاستيداع من حين افراز الاراتقاء من عرضة العلم العلم العتبار نسبة ظاهريته لانسبة ثبوته و تسليمها اياه الى القدرة؛ ثم تعينه م في القلم الاعلى ثم في المقام اللوحي ثم في مرتبة الطبيعة ثم في العرض ثم في الكرسي ثم في السموات السبع ثم في العناصر ثم في المولدات الثلاث الى حين استقراره بصفة صورة الجمع؛ مباشرة تابعة للمشيئة والعناية - التابعتين ٩ للمحبة الذاتية ١٠ بالايجاب العلمي - فيهتم به ومتساهل في حقه، كما نبه على الامرين بقوله (ص) في جنازة سعد: اهتر عرش الرحمن لموت سعد بن معاذ وقال في حق طائفة الحرى: لايبالى الله بهم فاين من يهتر لموته عرش الرحمن عن لايبالى الله بهم؟ فكما هو الامر اخراً؟ كذا هو اولاً، لان ١١ الخاتمة عين السابقة. هذا لفظه.

٤/٧٨٨ وكما قال قدس سره ايضا ١٢ : وكم بين من باشر الحق تسويته ١٣ وجمع له بين

۱-متقدمة في - ل ۲-الرئق و دحوها و بعده - ط ۳-انعطفت بصورته - ل ٤-اصباغ - ل ٥-و-ن-ط-ل ٧-متقدمة في - ل ٢-الرئق و دحوها و بعده - ط-ل ٢-من-ن-ط-ل ٧-ص: ٥٨٤ ٨- تعيينه «التفسير» ٩-التابعين «التفسير» ١٠-بالايجاد - ط-ن-ع ١٠-بل - ن-ط-التفسير ٢٢-ص: ٥٥٧ ٣٢-بتسويته - ل

يديه القدستين ثم نفخ فيه بنفسه من روحه نفخا استلزم معرفة الاسماء كلها وسجود الملائكة واجلاسه على مرتبة النيابة عنه في الكون؛ وبين من خلقه بيده الواحدة او بواسطة ماشاء والذي ينفخ الملك فيه الروح بالاذن؟ كما ورد عنه عليه وآله السلام انه قال: يجمع الله احدكم في بطن امه ... الحديث ١٦ لذلك قرع ١٠ المستكبر المتأبي عن السجود ٢ ولعنه وسيجئي توضع اقسام من لم يؤهل للسلوك من المتمكنين في اسفل سافلين ومن اهل له ولم يتم الدائرة ومن اتمها - ان شاء الله تعالى --

4/٧٨٩ واما معراج التحليل لاهل الكال في اتمام الدائرة فاشار الشيخ قدس سره المطلعين، قال طريقه مجملاً في تفسير الصراط المستقيم؛ رأينا ان ننقله شفقة على المطالعين المطلعين، قال قدس سره ٣: لاشك ان لك مستنداً في وجودك وانه اشرف منك، لان له رتبة الفعل والغني، فاشرف توجهاتك نحو مستندك من حيث الاحتفاء منه - ان تقصده بقلبك الذي هو اشرف مافيك - لانه المتبوع لجملتك بتوجه مطلق على لا من حيث نسبه او اعتبار معين علمى او شهودى او اعتقادى بصورة جمع او فرق بنني أو أثبات؛ كالتنزيه والتشبيه او غيرهما، ماعدا النسبة الواحدة التي لا يصح توجه بدوياً ولوفي حق المارف المشاهد البالغ اقصى درجات المعرفة - وهي نسبة تعلقك به وتعلقه بك؛ او قل: تعقلك له او تعقله لك من حيث تعينه في علمك، اذ لابد من اعتبار مبق للتعدد، والا فلالسان ولاهداية ٤.

• ١٩٩٥ ثم ان العارف قد يرى هذه النسبة بعين الحق لامن حيث نفسه وتعينه - فلايقدح في غيريد التوحيد - وربما ذهل عنها لقوة سلطنة الشهود او سطوة التجلى؛ لكنها باقية في نفس الامر، فاجع همك واخلص توجهك اليه من اصباغ الظنون والعثوم والمشاهدات وقابل حضرته بالاعراض في باطنك عن تعقل سائر الاعتبارات الوجودية والمرتبة الاغية والكونية - اعراض حر عن الانقهار بحكم شئى منها والتعشق به - ماعدا

### ١٠٠١ اى: لم يقبل واختار اللعنة

۱ - مجمع خلق احدكم في بطن امدار بعين يوماً نطفة ثم اربعين يوماً علقة ثم اربعين يوما مضغة ثم يؤمر الملك فينفخ فيه الروح ويقول يارب اذكر ام انثى؟ اشتى ام سعيد؟ مارزقه؟ ما اجله؟ ما عمله؟ فالحق يملى الملك يكتب اوكما قال صلى الله عليه و آله «التفسير» ۲ - السجود له «التفسير» ۳ - ص: ٤٤٤ ٤ - ولا رشاد «التفسير» ٥ - والمرتبية «التفسير» تلك النسبة المتعينة من حيث اعينك لامن حيث عينه؛ فيكون متوجها اليه من حيث شرفه الملك واحاطته بك - توجها هيولاني الوصف - وهو اكمل مراتب علمه بنفسه واولها ٣؛ دون حصر في قيد او اطلاق ؛ او جع بينها بقلب ظاهر قابل لاعظم التجليات لتنني وحدة توجهك ساثر متعلقات علمك وارادتك، فلا يتعين لك مراد الا ٦ هذا التوجه الكلي، واذا ١ تمين لك امر الملي او كونى كنت بحسبه من حيث هو - لامن حيث انت - بحيث مني ١٩ عرضت عنه عدت الى حالك الاول من الفراغ التام بالصفة الهيولانية كه هو الحق سبحانه، لانه من حيث ماعداما استدعته استعدادات الاعيان وتعين بحسبها ١٠؛ باق على طلبيته ١١ الغيبية الذاتية؛ منزه ٢١ عن التقيد باسم ورسم، وسل ربك ان تتحقق بذلك لتكون على صورته وظاهر أبصورته، ٣١ فالمح ما اشرت اليه تعرف غاية الغايات وكيفية المشي على الصراط المستقيم الحصوصي المتصل باعلى رتب النهايات حيث منبع السعادات ومشر عالاسماء الالهية والصفات تم كلامه

# الفصل الثانى

من باب كشف السر ١٠ الكل هو السمى وصلاوهو ف تعين ١٥ المظاهر الكلية للحقائق الاصلية والاسماء الآلية ٢٠ وينجر الى بيان مابين نور الشمس ونور القمر وسائر الكواكب والى مابين حركة الشمس وغيرها من حركات الكواكب من المناسبات المظهرية وفيه اصول:

ا ٤/٧٩١ الاصل الاولد في ان جميع الصور المدركة في العالم عقلية روحانية كانت او مثالية وخيالية او حسية؛ هي صور الحقائق الاسمائية والمراتب الالهية والكونية وصور لوازم الحقائق والمراتب من النسب المتفصلة الى الصفات - ان لم ينفك عنها ما دامت هي -

١- المتعينة بينك وبينه من حيث - ط -التفسير ٢- ثبوت شرفه - ن - ع ٣- اعلاها - ن - ط - ع ٢- دون حصر واطلاق - ط - ل ٥- او لتفني - ط - ن - ع - التفسير - لنني - ل ٣- مراد ولامعلوم الا - ط - التفسير ٨- ومتى - ط - ن - ع - التفسير ٨- ومتى - ط - ن - ع - التفسير - ل ٩- انه متى - التفسير ١٠ - بها وبحسبها - ط ١١ - طلبته - ن - ع - الطلبة - التفسير ١٢ - منزهة - ط ١٣ - بسورته - ط - ع - التفسير ١٤ - من باب بيان السر - ط - ل - التفسير ١٤ - الالمية - ن - ط - ع - التفسير ١٤ - الالمية - ن - ط - ع - التفسير ١٤ - الالمية - ن - ط - ع - التفسير ١٤ - الالمية - ن - ط - ع - التفسير ١٤ - الالمية - ن - ط - ع - التفسير ١٤ - الالمية - ن - ط - ع - التفسير ١٤ - الالمية - ن - ط - ع - التفسير ١٤ - الالمية - ن - ط - ع - التفسير ١٤ - الالمية - ن - ط - ع - التفسير ١٤ - الالمية - ن - ط - ع - التفسير ١٤ - الالمية - ن - ط - ع - التفسير ١٤ - الالمية - ن - ط - ع - التفسير ١٤ - الالمية - ن - ط - ع - التفسير ١٤ - الالمية - ن - ط - ع - التفسير ١٤ - الله المية - ن - ط - ع - التفسير ١٤ - الله الله - ع - التفسير ١٤ - التفسير ١٤ - ط - ع - التفسير ١٤ - الله الله - تو - ط - ع - التفسير ١٩ - الله الله - ط - ع - التفسير ١٤ - الله الله - تو - ط - ع - التفسير ١٩ - الله الله - الله - ع - التفسير ١٩ - الله - ع - التفسير ١٩ - الله - ع -

والى العوارض- ان لزمتها بشرط او شروط فيتوقف على ذلك - وهذه كالاحوال المتحولة وغيرها من الاحكام التي هي الاثار المترتبة، ولكون المراتب هي الحقائق الكلية المعتبر فيها لحوق لواحقها اللازمة او العارضة كانت اخص من الحقائق ولوضوح هذا الاصل مقدمات تنبهية:

١٤/٧٩٢ المقدمة الاولى: ان اصول اصول العوالم ١ واعم عمومها ٢ في العقلية اللوح والقلم؛ وفي المثالية الطبيعة الكلية التي هي محل عالم المثال معتبرة في الحباء الذي هو محل كيفياتها؟ وفي الحسية الطبيعة الجزئية العنصرية، فني الجوهرية العرش والكرسي والافلاك والكواكب والشمس والقمر والعناصر المطلقة؛ وفي العرضية انوار الكواكب وحركات الافلاك

۳۹۷/عقال الشيخ قدس سره في الفك السلياني ٣: وبعالم الحس الذي اوله صورة العرش الحيط بجميع الحسوسات المحدد للجهات انتهى السير المعنوى الوجودى الصادر من غيب الموية في مراتبه ٤ الكلية للظهور، لان مابعد العرش انما هو تفصيل وتركيب، لهذا صدق سر الاستواء الرحماني عليه بمعى القامية في درجات السير المعنوى لتكيل مراتب ظهورات الوجود و بمعنى الاستيلاء الحكى النبث من العرش ومما ٥ فوقه في السموات والارض ومابينها، ولم يزل الامر يتدرج في السير حتى انتهى الى النوع الانساني فكان هدفاً لجميع القوى الطبيعية والساوية ٦ والتوجهات الملكية والاثار الفلكية. تم كلامه

آبه ۱۶/۷۹۶ المقدمة الثانية: ان المظهر كها يكون للاسماء مطلقا؛ فقد يترتب المظهرية بحسب المراتب وينتهى الى الانسان والى انهى دركات الجزئية الحسية ويبتدىء من التعبن الاول، فالحسوسات مظاهر المثاليات والروحانيات؛ والاشباح مظاهر الارواح ثم الارواح مظاهر المعانى والحقاق وهى مظاهر النسب الاسمائية والعلمية المشتمل على كلها تفصيل التعين ٧ الثانى ورتبة الواحدية، وهى مظهر التعين الاول والوحدة الحقيقية المطلقة الجامعة للواحدية والاحدية، وهو اول مظهر للغيب الالمى المطلق، لذا سماه الشيخ قدس سره فى التفسير، اول مراتب الشهادة نزولاً وتركيباً و آخرها عروجاً وتحليلاً.

١-اناصول العوالم - ل ٢-اعمها- ن - ع ٣-ص: ٢٧٣ ٤-مرانب- ل ٥-العرشوبه مما - ل
 ٢-والاحكام الاسمائية الوجوبية - الفكوك ٧-على تفاصيل كلها التعين - ط - ل

١٤/٧٩٥ المقدمة الثالثة: ان المظاهر الكلية للحقائق الكلية الاصلية والجزئية للجزئية، وبالجملة فالمظاهر حاكبة للظواهر بما هي عليه حتى قلنا: هي عينها ذاتاً وحقيقةً وغيرها بنسبة الظهور والتعين الرتي.

مظاهر الحق تعالى، لكن من حيثية مخصوصة يتعين للحق من حيثها اسم من شأنه لايستند مظاهر الحق تعالى، لكن من حيثية مخصوصة يتعين للحق من حيثها اسم من شأنه لايستند ذلك الموجود الى الحق الآ من تلك الحيثية، و هكذا شأن كل موجود، غير ان الانبياء والاكابر مظاهر الاسماء الكلية التى نسبتها الى اسماء بقية الموجودات وعموم الناس نسبة الاجناس والانواع الى الاشخاص، بهذا ٣ حصل بين الانبياء والاولياء تفاوت فى الحيطة واليه اشار صلى الله عليه وآله فى حديث القيامة: انه يجيئى النبي ومعه الرهط والنبي ومعه رجلان والنبي ومعه الواحد والنبي وحده وليس معه احد، وقصارى امر الاكابر من اهل الله ان ينتهى ارتباطهم بالحق صعداً الى التعين الاول الثالى للاحدية الذاتية الجامع للتعينات كلها، ينتهى ارتباطهم بالحق صعداً الى التعين الاول الثالى للاحدية الذاتية الجامع للتعينات كلها، غير ان شأن نبينا صلى الله عليه و آله والكل من ورثته مع التعين الاول مخالف لشأن غيرهم من الانبياء والاولياء وغيرهم بال هما متفردون بحال بخصهم لا يعرفه بعد الحق سواهم؛ ولايذكره الكامل واستنادهم اليه؛ بل هم متفردون بحال بخصهم لا يعرفه بعد الحق سواهم؛ ولايذكره الكامل المكل الالمن اطلع على انه لابد ان يصير كاملاً تربية ؛ له تم كلامه

الدارع المطلق وحكمه من حيث هو القدمات فنقول: صورة الوجود المطلق وحكمه من حيث هو عالمان يوجد، اذ لا تعلق ولانسبة له من تلك الحيثية بشئ اصلاً ولاعمل الابحسب المقتضى ٥، وكذا من حيث احديته الذاتية، لانها سلب الاعتبارات، فعدم التأثير من حيثها اولى.

٤/٧٩٨ فان قلت: قد وصف الشيخ قدس سره في النفحات الحقيقة المطلقة للوجود، بما انشده بقوله:

> سرّ لسانالنطق عنهاخرس اعینانناووجوده ۲ المتلبس

۱ – ص: ۳۰۸ – فك الفص المحمدی – ل ۲ – شئ – الفكوئة – ل ۳ – فبذا – ط – ل ٤ – برتبة – ل ۵ – الاقتضاء – ن – ع ۲ – وجودنا – ن – ط – ع ٤/٧٩٩ ففيه ان تعين الاعيان من المطلق، فالاعيان صوره وكذا وجوده المتلبس باعياننا تعين منه.

الاتية الاقترانية وهي قولنا: اما من حيث هو هو ومانفينا الا ذلك، بل من الحيثية الثانية الاتية الاقترانية وهي قولنا: اما من حيث عروضه؛ اى اقترانه التريه المقدس بما ظهر من الحقائق المستجنة فيه ازلاً والمستهلكة في رتبة الاحدية، فصورته وحكمه واثره مطلق ظاهر النور الذي به الادراك الحسى؛ والمناسبة ظاهرة، فكما يوجد الاشباء بالوجود وتعلقه وبه وجدان الشئي نفسه وغيره، كذلك يدرك بالنور وتعلقه وبه ظهور الشئى، والى هذه المناسبة الاشارة بوصف النور بما به الادراك الحسى، وانما وصفناه بالحسى دلالة على ان سببية النور للطهور بالغة حد النهاية حتى الى انهى مراتب الادراك؛ والا فنورية الارواح التى هي مظاهر الاسماء ١ الالهية - كما سبجئي - مندرجة تحت هذا الاصل، فقولنا «وحكم» بعد قولنا «صورة الوجود المطلق» مجتمل ان يكون مرفوعاً بياناً، لان صورة الشئى اثره وحكمه النابت به، وان يكون ٢ عروراً بياناً، لان النور كما هو صورة الوجود المقترن؛ فتنويره صورة اقترانه المسمى بالموجودية التى هي حكم الوجود، الى حالة وتسبته، والتوجيه ٣ الاول هو هو،

واجراء سنته عليه بدلالة حديث: اكتب ماكان وماسبكون الى يوم القيامة، وعلى مانفهم واجراء سنته عليه بدلالة حديث: اكتب ماكان وماسبكون الى يوم القيامة، وعلى مانفهم واجراء سنته عليه بدلالة حديث: اكتب ماكان وماسبكون الى يوم القيامة، وعلى مانفهم عا قال الشيخ قدس سره فى التفسير وغيره فى كتبهم: ان الكتابة كناية عن الإيجاد، فالكاتب هو الحق، والقلم السبب العادى، والرق المنشور هو التجلى السارى، والكتاب المسطور نقوش الكائنات، والحروف هى الحقائق المتبوعة – اذا اعتبرت منفردة عن توابعها – فاذا اعتبرت معها فكلهات، فن حيث استعدادها الاصلى لقبول الوجود ام، ومن حيث قبولها ذلك اثر ٤ الطلب الاستعدادى فعل، وجلة منها دالة على كمال كاتبها – كاضافة الحيوة او العلم او القدرة اليه – آية، وجلة من الايات اعتبر ٥ اجتاعها فى مرتبة كلية او جزئية من

۱-المعانی والحقائق- ن- ع ۲-ای مجتمل ان یکون ... ۳-التوجه- ل ٤- تأثیر- ن -ع- بائر- ل ۵-بحیث اعتبر - ن - ط - ع المراتب الاسمائية او الكونية سورة، وجلة من السور المعتبر احاطتها بجميع المراتب السابقة - لكن مندرجة في الرتبة ١ الثانية والبرزخية المضافة اليها - كان كتاباً مبيناً، ففصله العالم ومجمل صورته بالفعل آدم وجيع الخلفاء الكاملين واولوا العزم من الرسل قبل بعث ٢ عمد صلى الله عليه و آله.

داخلة الدرم اذا افاد ذلك الاجتاع المحيط احدية جمع مضافة الى حقيقة الحقائق داخلة فيها الرتبة الاولى والبرزخية الكبرى بحكم سرايتها في جميع المراتب بحيث لم يكن مشهوداً الا لشاهد واحد ووارثه الحقيق؛ كان ذلك قرآناً وعمل صورته الاجمع صورة محمد صلى الله عليه وآله.

٤/٨٠٣ فالكتاب كتابان: فعلى وقولى؛ فالفعلى هذا الكتاب المبين، وقد ذكروا لقولى هو الكتاب المبين، وقد ذكروا لقولى هو الكتاب الخيم، اي المحكم ببيان ذلك الكتاب الفعلى ٣ الختصر.

٤/٨٠٤ واعلم ان ذلك الكتاب الحكيم متنوع حسب تنوع الحقائق المشتمل عليها البرزخية الثانية، فللتجلى الثانى من حيث كل واحد منها نزول وله فى نزوله مظهر كلى ومن حيث مظهره ذلك دور سلطانة، وله أيضاً عروج من نزوله وفى عروجه ذلك مظهر كلى جمعى انسانى هو عين كل خليفة كامل ماعدا محمد صلى الله عليه و آله، وله فيه كتاب محكم ببيان كماله مبين له نقطة اعتداله ؛ فى جميع احواله واحوال متابعيه وقومه و آله، كصحف الانبياء غير نبينا محمد صلى الله عليه و آله.

4/۸۰۵ واما القرآن الحكيم فهو الجامع لاحكام تلك الحقائق والاسماء الكلية الاصلية وهي الائمة السبعة احدية جمع اعتداني؛ النازل ذلك الكتاب على مظهر احدى جعى لتلك الاحدية الجمعية؛ وهو نبينا محمد صلى الله عليه وآله وهو القرآن المحكم ببيان اكمليته والمترجم عن حاق برزخيته واعتداله في جميع اقوائه وافعاله واحواله من صورته الاجالية لنفسه والتفصلية لمتابعيه وقومه، واليه الاشارة بقول عائشة؛ كان خلقه القرآن، اشارة عليم خبير مقتبسة من مشكوة ذلك البشير النذير.

۱-المرتبة - ن - ع ۲ - مبعث - ط - ل ۳ - المبين - ن - ط ٤ - اعتدالية - ن - ع ٥ - اعتدالية - ن - ع ٥ - القرآن فهو - ط

٤٠٨٠٦ قان قلت: اذا اريد بكتابة القلم توسطه في الايجاد؛ فما معنى قوله: اكتب ماكان، ولم يتقدم عليه كون في قول او لم يتوسط المهيمة ١ بحسب قول آخر؟

۶/۸۰۷ قلت: معناه - والله اعلم - ما في رواية اخرى وهو: اكتب ۲ علمي في خلق ماهو كائن الى يوم القيام، فالمراد بما كان مافي الحضرة العلمية بما سيئم رائحة الوجود؛ فعطف وما سيكون اما من قبيل: اعجبني زيد وكرمه ۱۰ ، او من قبيل: الى الملك القرم وابن المهام

۱۸۰۸ هذا بيان كون القلم صورة النسب الاسمائية، وأما كونه مظهراً للاسم المدبر؛ فذلك كما مر من وجهه الثانى الناظر الى تفصيل ما يأخذه مجملاً الى ٣ اللوح المحفوظ، فان التدبير اجاله التأثير بحيث يفيض منه تفصيله، وقد مر ايضاً انه بهذا الوجه هو المراد بنفس محمد صلى الله عليه وآله فى قوله: والذى نفس محمد بيده، كما انه بالوجه الاول - وهو الوجه الاخذ عن الحق تعالى بلاواسطة - عقله ٤ عليه وآله السلام، وبالوجه الثالث - وهو وجه كونه منسوباً الى مظهرية التجلى الاول فى نفس - هو حقيقة الروح الاعظم المحمدى.

٤٠٨٠٩ ويناسبه ماذكره في قوله تعلى يدبر الأمر من الساء الى الارض - ان معناه: يدبر الامر باظهاره في اللوح فينزل به المناف من البعث يوم كان مقداره الف سنة مما تعدون (٥-السجدة) اى في زمانٍ منطاول، اذ الزمان المذكور مدة كلا النزول والعروج على ماقيل: بن السهاء والارض مسيرة خس مائة عام، او المراد يوم القيامة كها قال تعالى: وان يوماً عند ربك كالف سنة مما تعدون (٤٧-الحج) فالتدبير ٥ الى آخر الدنيا والمراد بالعروج اليه العرض عليه، او معناه: يدبر المأمور به من الساء بالوحى ثم لا يعرج اليه كها يرتضيه الا في مدة منطاولة لقلة المخلص والعمل الخالص.

٤/٨١٠ ثم نقول: واللوح المحفوظ مظهر الاسم المفصل، لانه النفس الكل وكل نفس تحته رشح منه وشعاع من اشعته؛ فله تفصيل؛ كالتدبير برقائق تلك الجزئيات، فالعالم

#1- من باب عطف المقصود من الشيّ عليه تفسيراً له او من باب عطف بعض الصفة على البعض ارادة الجمع بينها - ش

۱-للمهيمية - ن - ع - ل ۲ - اخرى اكتب - ط ۳ - في - ن - ط - ع - ل ٤ - عقلية - ط - ع - ل ٤ - عقلية - ط - ع - ل ٥ - قالية - ط ٥ - فالتقدير - ن - ع

مملو بتفاصيل تدبيرها ١، اما بصورته ٢ الكلية: وهي نفوس الكل غير نبينا محمد صلى الله عليه وآله، فان نفسه الشريفة وجه تفصيل القلم كما مر ٣، واما بصورته ١ الجزئية: كسائر النفوس المدبرة للجزئيات، اذ شأنه ان يكمل الكلى بصفة كليته والجزئي بصفة جزئيته، ومظهريته هذه كما مر انما هي باعتبار الوجه الرابع من وجوهه الستة السالفة التي انتشأت منه الجهات الست للعالم - وسابعها جعها ١٥ - وهو وجه تنزله وظهوره بصور الموجودات المفصلة المثالية والحسية الى انهى دركات الجزئية لتحقيق كمال الجلاء والاستجلاء، وبهذا الاعتبار هو الكتاب المبين الفعلى السائف آنفاً، المراد بقوله تعالى: ولارطب ولايابس الا في كتاب مبين (٥٩-الانعام) وتلك آيات القرآن وكتاب مبين (١٥-النمل)

٤/٨١١ ثم نقول: وحقائق الطبيعة التي هي الحقيقة الحاكمة بالكيفيات الاربع لما اعتباران:

الائمة الاربعة التي هي الحيوة والعلم والارادة والقدرة كما مر، وهي بهذا الاعتبار مجتمع الائمة الاربعة التي هي الحيوة والعلم والارادة والقدرة كما مر، وهي بهذا الاعتبار مجتمع الارواح المتمثلة بالصور المثالية وعمل لتعين عالم المثال بموجب تلك التوجهات التي من غراتها عار السموات من الملائكة من حيث ارواحهم - لامن حيث مظاهرهم -

المتعينة في عالم المثال والمنصبغة بحكمه والمثمرة في مرتبة الجسم الكل عالم الاجسام الحسية المتعينة في عالم المثال والمنصبغة بحكمه والمثمرة في مرتبة الجسم الكل عالم الاجسام الحسية البسيطة كالعرش، فللطبيعة هنادرجة اللانوثة، ومرتبة المحليةانما هي للجسم الكل، وفيا ٢٠ مر للطبيعة درجة المحلية ودرجة الانوثة ٣٠ للنفس الكلية، والثمرة عالم المثال، وهي ١٠ بهذا الاعتبار اذ انسبناها الى الهباء المسمى بالهبولى الكل الذي جاورها ٥ في الحضرة العلمية،

\*1-جميعها - ن - ط - اي جامعها \* ٢- اي في الاعتبار الاول وفي التقييد بقوله من حيث ارتباطها بالاجسام احتراز عن الاعتبار الاول - ش \*٣- ودرجة الذكورة للارواح العالية النورية - ش \*2-مبتداء خيره قوله: مظاهر حقائق - ش

١- تدبيره- ن - ط - ع ٢ و٤- بصورة- ل ٣- القلم الاعلى كها مر - ل ٥- يجاورها- ن - ع - ل

لانه ١٥ على الكيفيات؛ مظاهر حقائق حضرة الالوهة ١ وهى الائمة الاربعة ٢ الجامعة التى تستند اليها تأثيرات الاسماء الالحية في الاعيان الكونية، وإذا نسبناها إلى فتح حضرة الامكان الجامعة لقابليات ماهيات الاعيان لاستناد الاثار الحاصلة في الاجسام إلى هذه الكيفيات صورة – وإن استندت إلى الاسماء الظاهرة فيها حقيقة – ومطلق الصورة الجسمية المتعينة بالعرش، أول المظاهر الشهادية للعماء الذي هو النفس الرحماني المتوقف ظهوره على اجتماع الحقائق الاسمائية الاصلية، وذلك بتوجه بعضها إلى بعض – لسر الامر الجامع بينهما ٤ – وهو التجلي الاحدى المتوجه وبسر حال اقتضائه الاحدى في ذاته التي الايتعدد الا بحسب متعلقاته، وذلك الاقتضاء هو المكنى عنه بالحركة الغيبية الارادية الذائية الحبية.

2/۸۱٤ ولسريان ٢٠ لطافة الاحدية الكاملة من التجلى واقتضائه ٦ بلا انصباغ بحكم واسطة غالب الكثرة والتركيب؛ ظهرذاته احدياً اطلس لاانقسام فيه بالفعل وشكله دورياً ٧ ، لانه ابسط الاشكال وصورته من اللطافة بحيث لايقبل الخرق والالتيام؛ ومن الاعتدال بحيث يستحق الدوام، وصار قاعموع الظاهر الروحانية لامهات صفات الالوهة ٨ التي هي اصول اركان العامة ومظهر الحيوة اسرافيل ومظهر العلم جبرائيل ومظهر الارادة ميكائيل ومظهر القدرة عزرائيل كما مر حاملة لها ٩ اليوم وموكلة لظهور احكامها ١٠ اليوم وموكلة

٤/٨١٥ ويفهم منه ان كلاً من حقائق الطبيعة وكيفياتها مؤثرة، لاكها زعمت الفلاسفة ان المؤثرة هي الحرارة والبرودة فقط، اما الرطوبة واليبوسة فتأثرتان ٤٠، وذلك

<sup>\*1-</sup>اى الهباء- ش \*٢-متعلق بقوله:ظهر، فالتعليل قبل المعلل - ش \*٣-عطف علىظهر- ش \*2-الفلاسفة لم ينفوا عن الرطوبة واليبوسة الفعل، بل لما رأوا ان الفعل فى الحرارة والبرودة اظهر من الانفعال، والانفعال فيها اظهر؟ سموا الاولين فعليتين والاخرين انفعاليتين؟ مع ثبوت الفعل والانفعال فى الكل، ويدل عليه اعترافهم بتفاعل الاجسام العنصرية وانكسار الكيفيات الاربع عن سورتها فى حدوث المزاج وتولد المركبات منها.

۱-الالوهية - ل ۲-وهي الاربعة - ط ۳-حقيقة ثم نقول ومطلق - ل ٤-بينها - ن - ع ٥-الذي - ط - ن - ع - ل ٦-لاقتضائه - ل ٧-كريا - ن - ع ٨-الالوهية - ل ٩-له - ن - ط - ع ١٠-احكامه - ط - ن - ع

لانها مظهران للارادة والقدرة، وهما بحيث لا يتعين صفة القول والكلام الذى به التأثير الا بقارعتها - كما علم - لكن قد سبق وجه ذلك - في الجملة ان غلبة ١ حكم الوحدة والاجال على الحيوة والعلم وغلبة اثر الكثرة والتفصيل على الارادة والقدرة - لتوقف تعينها على التميز - كان الفعل منسوباً الى مظهرى الاولين من اركان المباء، وجعل الانفعال منسوباً الى مظهرى المناوية عن كل في الطبيعة التي هي نتيجة منا - وان لم ينفصل كل عن كل في الطبيعة التي هي نتيجة المتراجها -

مظاهر للارواح والاسماء، لكن الاسماء اذا نسبت الى مظاهر الارواح يسمى اسرارها، لذا قلنا: روح العرش القلم الاعلى، لانه ٢ مظهر القلم بتأثيره العام كما مرة ولوازمه من الاحاطة قلنا: روح العرش القلم الاعلى، لانه ٢ مظهر القلم بتأثيره العام كما مرة ولوازمه من الاحاطة حسب الاقتضاء؛ ومن الوحدة والوجوب بالغير والدوام، وسر روح العرش الاسم الرحمن ٣ المستوى عليه بمعانيه السابقة ٤، وذلك لانه أنه الحق تعالى باعتبار الوجود العام المفاض ٥ منه وهو المراد بقول الشيخ قدس مرة العام المورة الوجود الالمي من حيث ظهوره لنفسه؛ وهو الرحمة العامة الخيطة التي لايفونها موجود، ونسبته الى العرش وروحه ٢ بمظهريته من حيث الاحاطة بالتأثير وغير ذلك مما عددنا، لامن حيث نسبة الوجود اليه فقط ١٤٨٨٤ ثم نقول: وروح الكرسي الكريم النفس الكلبة المسماة باللوح، لان تعلق النفس الما هو بالتدبير التفصيل، وذلك لا يتصور الا لماله تفصيل و كثرة من الاجسام، كالكرسي المشتمل بكواكبه التي لا تحصى جزئياتها والف ومائة واحد وعشرون كلباتها المرصودة على المشتمل بكواكبه التي لا تحصى جزئياتها والف ومائة واحد وعشرون كلباتها المرصودة على مظهريات الاسماء بحسبها والمشتمل بهروجه، ان اعتبرت اجناس ٧ صورها المتوهمة فيه على مظهريات الاسماء بعسبها والمتبرة كل منها في الخبر والاحكام الخمسة التكليفية.

٤/٨١٨ فان قلت: قدمرَ ان البروج ^ تعتبر في العرش ايضاً، اما باعتبار ان رتبة

١- غلبت - ط ٧- القلم لانه - ط - ل ٣- العرش الرحن - ط - العرش الاعظم الرحن - ل
 ١- الشائعة - ط - ن - ع ٥- الفائض - ن - ع - الفيض - ل ٦- نسبته الى العرش وروحه وغيرهما من الموجودات؛ وان كانت سواء لكن اختصاص العرش وروحه - ل ٧- فيه الاحساس - ط - ن - ع - ل ٨- قلت ان البروج - ط

الاجسام البسيطة ثالثة نتائج النكاحات الخمسة: نكاح الاسماء ونكاح الحقائق ونكاح الاجسام البسيطة ثالثة نتائج النكاحات الخمسة: نكاح السماء ونكاح المعانى الارواح، واما باعتبار ان العرش اول مظهر لمجموع العوالم الشلاث التي هي عالم المعانى وعالم الارواح وعالم المثال، اذ عند اعتبار التثليث في حقائق الطبيعة الاربعة يتعين اثنى عشر قسماً في العرش، فهلا صح لذلك الاعتبار ان يكون العرش مظهراً للنفس ١٠؟

٤/٨٦٩ قلت: لانها كثرة ٢٠ اعتبارية وهذه كثرة محققة الصور، فشتان مابينها، وسرّ دوح الكرسي الاسم الرحيم لاشعاره بخصوصية الوجود في كل موجود، فالمعتبر فيه جهة تفصيل الرحة وكثرتها - كها في الكرسي -

٤/٨٢٠ واعلم ان الرحن ١ الرحيم كايعتبر ان اجالاً وتفصيلاً اعنى عموماً وخصوصاً - ف ذات الوجود؛ يعتبر ان في الصفات والكمالات، لهذا ٢ عمل الشيخ قد سسره ما في البسملة على الاول وما في الفاقة على الثاني ليتحقق ٣ الافادة ويمحق ٤ الاعادة ويستوف و وجوه الارادة، وهيمنا ايضاً يمكن حملها ٢ على الاعتبارين؛ لكن الاول اولى كي اخبرنا ٧ لانه اشار الشيخ قد سسره هيمنا. ١ ١ ٤/٨٢١ ثم نقول: وجميع الافلاك صور المراتب والحضرات وكواكبها صور الاسماء الالمية، لان الاسماء مؤثرة حسب محلية المراتب، فيذلك ظهر في الكواكب بحسب علية الافلاك نضداً علواً وسفلاً وحركتها سرعةً وبطوع، وفي الجملة ٨ بحسب الاوضاع الفلكية المشتملة على انواع الاتصالات الكوكبية.

٤/٨٧٢ فان قلت: المفهوم من هذا التقسيم ان ليس الافلاك مظاهر الاسماء، وقد مر ان كل موجود يستند الى الحق باسم معين من حيث ٩ خصوصية توجه الحق اليه بحسبه، فهو مظهر ذلك الاسم.

٤/٨٢٣ قلت: الافلاك كذلك لما قال الشيخ قدس سره في الفك السلياني ١٠: ان كل

ع ١ - حاصلة: انه قد اعتبر البروج الاثنى عشر فيه فلم لم يصبح بذلك الاعتبار ان يكون مظهراً للنفس؟ - ش \*٢ - اي في العرش تكون الكثرة اعتبارية بخلاف الكثرة في الكرسي، فانها محققة وسر روحه في الاسماء الرحيم لاشعاره ... الى آخره - ش

٩-رحن-ل ٢-فقد-ل ٣-لتحقق-ط ٤-يتمحق-ل ٥-ويستوى-ط ٩-حملها-ل ٧-كمااخترنا-ط-ن-ع ٨-بالجملة-ن-ع ٩-حيثية-ط-ن-ع-ل ١٠-ص:٢٧٢

سماء عل حكم اسم من اسماء الحق واستناد تلك الاسماء الى الحق تعالى من حيثية ذلك الاسماء ومن مقام ١ تعين الامر الموحى به، كما قال تعالى: واوحى فى كل سماء امرها (١٢-فصلت) لكن قول الشيخ قدس سره فى المفتاح مشعر بان ذلك الاسم المدبر للفلك بعينه هو الاسم الذى مظهره الكوكب؛ والفلك كالعضو له ٢ مدخل فى تعين الاسم الكوكب، كالجسم للانسان، والمسألة بين الفلاسفة ايضاً مختلف فيها: أن لكل فلك وكوكب نفساً او النفس للكواكب والفلك كالعضو ٣ لها؟

1/۸۲٤ ثقول: الملائكة التي هي عار السموات - اعني القوى الفلكية مما سبق في البروج والمنازل وتوابعها - صور احكام الاسماء، لانهم سدنة الكواكب ويتبعهم تبعية احكام الاسماء للاسماء للاسماء، وهي امهات اسماء الالوهة ٤ الاسماء للاسماء، ثم العناصر صور الاسماء المختصة بالعماء، وهي امهات اسماء الالوهة ٤ - كالاربعة المذكورة - لان كيفيانها صور تلك الصفات كامر، فحل تلك الكيفيات ٥ - كالاربعة المذكورة - لان كيفيانها صور تلك الصفات كامر، فحل تلك الكيفيات ٥ - وهي العناصر - صورة الاسم المتعن من كل مها ١٥ ، كالعالم والحي والمريد والقادر. وهي العناصر - صورة الاسم المتعن من كل مها ١٥ ، كالعالم والحي والمواء ٦ مريداً حياً و قادراً والماء عالماً مريداً والمواء ٦ مريداً حياً والارض قادراً عالماً؟

٤/٨٢٦ قلت: لان كل شئى فيه كل شئى، لكن المغلوب خنى الحكم او مستهلكه، وقد علم لذلك ان مختارنا مذهب الكون والبروز، فالغالب فى الحرارة ٧ التى هى ٨ اصل الحيوة كالحرارة الغريزية والحرارات الاخر ممدها اذا لم يفرط، كما قيل: النار فاكهة الشتاء؛ ولذا ١ بها كان التوسل القريب الى التغذى فى نضج الغذاء وطبخ الاشياء، اما دليل قدرتها: فقهرها وعلوها.

٤/٨٢٧ ثم الماء لبرودته تناسب برد اليقين الدافع لحرارات الشبه ١٠ واضطرابات الشكوك، لذا عبر ١١ الماء بالعلم وصار الانهار الاربعة في الجنة مظاهر علوم الوهب التي

١٠ اى الاربعة المذكورة - ش

۱-مقامه-ط-ن-ع-الفكوك-ل ۲-كفصوله-ل ۳-كفصولها-ل ٤-الالوهية-ن-ع-ل ۵-الصفات-ن-ط ٦-حيا والماءعالما والهواء-ط ۷-فى النار الحرارة-ل ۸-منها-ن-ط-ع-ل ۹-ولذاتها-ل ۱۰-لحرارات ترددات الشبه-ل ۱۹-پعبر-ل

اصفاها ١ ومقدمها نهر الماء الغير الاسن، وتمثل العلم المختص بالفطرة والملة ٢ التي هي اصل الغذائية الروحانية باللبن بدليل قوله صلى الله عليه و آله: اصبت ٣ الفطرة، وبجديث رؤيا النبي صلى الله عليه و آله قدحاً من اللبن وتأويله بالعلم، واما ارادة الماء فيله الى ان يصير جزء كل شئى حى بالفعل ٤ ويمد بتلك الجزئية حيوته، كما قال تعالى: وجعلنا من الماء كل شئى حى افلايؤمنون (٣٠-الانبياء)

۴۶/۸۲۸ ثم الهواء اكثر ميلاً من الماء وامداداً للحيوة من النار، لكونه انسب للحراة اللطيفية الغريزية، حتى لو انقطع الهواء النفسي ادنى ساعة افضى الى هلاك الحيوان - بخلاف الماء والنار-.

٤/٨٢٩ ثم الارض لاشك في قهرها بثقلها ويبوستها الذي هو دليل قدرتها، ولاريب في ان تعيين المحسوس للعلوم الاحساسية بها.

۱۸۳۰ الاسماء التي هي الكواكب في انوارها واوضاعها كما سيجئي ولجميع الموجودات الحسية الاسماء التي هي الكواكب في انوارها واوضاعها كما سيجئي ولجميع الموجودات الحسية كامداد الالوهية لاسمائها ورقائقها والقمر لماعتباراان اعتبار صورته الحقيقية الكدرة المظلمة في ذاته واعتبار استنارته بنور الشمس، فبالاعتبار الاول هو مظهر حقيقة العالم من حيث امكانه المقتضى لظلمة عدميته في ذاته وقابليته للوجود، وبالاعتبار الثاني مظهر نفس العالم من حيث ظهوره بالوجود الفائض من الله تعالى، فالقمر جعله الله آية على حال الوجود من جهة انه اشتمل على هذين السرين: احدهما انه في ذاته ومن حيث هو هو غنى ٦ عن النور حلكنه قابل – وثانيها انه من حيث تقابله بالشمس يستنير بحكمها، فهو نظير الوجود في غناه من حيث هو هو وعروضه لاعيان الممكنات بحكم الالوهة ٧

٤/٨٣١ ويمكن ان يقال: المراد ان النور المستفاد من الشمس للقمر كالوجود من حيث غناه عن القمر من حيث هو هو وعروضه له من حيث المقابلة والمسامنة بينها بحكم الامداد الاسمائي والتنوير الاحيائي، ولما نبهنا عليه من ان الحق سبحانه جعل القمر آية على

۱-اصطفاها-ط ۲-الحلة-ن-ع ۳-اصببت-ط ٤-كل شئى بالفعل-ل ٥-تعين المحسوس للمعلوم-ل ۲-حيث هو غنى-ط ۷-الالوهية-ل

سر الوجود باعتباري الغني والتعلق؛ صح للقمر وثبت له عدة احوال ظهر بها سر ارتباط الخليفة الكامل به؛ وذلك من وجوه:

٤/٨٣٢ الاول: جمعه بين الامرين المتغايرين:

١٤/٨٣٣ اولاً فبين الظلمة الذاتية والنور العارض ١ ؛ حتى صار نوراً لعدم مخالطته الجسم لاضياة - كما في الشمس - او بين ظلمة النصف الغير المقابل ونور النصف المقابل لها. ٤/٨٣٤ واما ثانياً: فبين اللطف الحاصل بالاستنارة العارضة والكثافة الحاصلة بالظلمة ٢ الذاتية.

۹/۸۳۵ واما ثالثاً: فبقبول النقص في الاستنارة والزيادة فيها في المرآتين المثبتتين ٣ على البعد والقرب من الشمس كما علم، فذلك نظير ٤ ما للكامل من قوله تارة: انا بشر مثلكم وانتم اعلم بامور دنياكم، وقوله: ما ادرى مايفعل بي ولابكم (٩-الاحقاف) مع انه كان على بصيرة من ربه وقال: ايكم مثل البيت عند ربي يطعمني ويسقيني، ولاينام قلبي، واخبر عن طلائع المهدى عليه السلام وغير ذلك، وذلك لتردده بين ملاحظة رجوع التعددات الى احدية الذات وملاحظة ظهورة في تلك التعينات.

٤/٨٣٦ وسبحئي من كلام النفحات: ان كل شئي لايخلو جمعاً وتفصيلاً عن التلبس بهذين الحكمين، فلاينحصر الامر في تعظيم ولاتحقير ولاترك ولاتخبير ٥ ولاتعريف ولاتنكير، بل الكل غة وماغة كل. هذا كلامه

٤/٨٣٧ وايضاً نظير ما للكامل المتروحن ٦ ان يظهر بصور مختلفة في آنٍ واحد و آنات متعددة؛ كما يروى عن ابي الفتح الموصلي المشهور بقضيب البان من انه يرى في وقت واحد في اطراف الميدان مشغولاً في كل موضع بشغل آخر.

۱۹۸۸ الثانى: ماصح له ان ينصبغ بسرعة الحركة، لما مرّ ان تنوره وتنويره نظير ٧ قبول فيض الالوهية واظهار احكامها؛ وشأن ذلك ان يكون على اسرع مايتصور من وجوه الوسع والامكان، فكان حركته اسرع الحركات، فذلك نظير ماللكامل المتروحن ان

۱-الفائض - ن - ع ۲-الظلمانية - ط - ل ۳-المبنيتين - المرايا المبنية - ن - ع - المبنيين - ط ٤-يظهر - ل ٥-تحير - ط ٦-العروجي المتروحن - ط ٧-يظهر - ط يقطع المسافة الطويلة فى زمان قصير ظاهراً بخاصية ١ الروح والسر واستتباعبها للجسد المحمد ١ المافة الطويلة فى زمان قصير ظاهراً بخاصية ١ الروح والسر واستتباعبها للجميع ١ المجميع المجاهد المحمد الفالم المحمد المجتمع فى روحانيته المسمى ٢ عندنا باسماعيل ٣ وعند الفلاسفة بالعقل الفعال الى ماتحته بالصورة من عالم العناصر والمولدات.

بصورة تصرفه عليه و آله السلام فيه فهو ان فلك القمر وان كان اصغر الافلاك من حيث بصورة تصرفه عليه و آله السلام فيه فهو ان فلك القمر وان كان اصغر الافلاك من حيث الجرم فانه اجمعها من حيث الحكم، لان فيه يجتمع قوى سائر السموات وتوجهات الملائكة، ثم يتوزع منه على هذا العالم واهله، لذا كانت سماء الخلافة، فظهر منه سرّ جمعية نبينا محمد صلى الله عليه و آله وختميته؛ لانه لما كان اخر الرسل واجمعهم تصرف في آخر الافلاك واجمعها للقوى. ثم كلامه وهذا نظير ما للكامل ان يتحقق بالاسماء الالهية ويظهر منه آثار الجميع سوى ماهو من خصائص الحق جاز جلاله.

حيث انه نور عين الشمس لا يتغير ولا يغايرها والمحين صدقها عليه - لصدق والحقيقة الجامعة على افرادها من كل وجه؛ وان لم يصدق الفرد عليها الا من بعض الوجوه، فالقمر خليفة الشمس في ظلمة الليل، كها ان الشمس ونوره خليفة الحق في الليل الكوني والظلمة الامكانية من جهة ما مر ان الشمس مظهر الالوهية من حيث امدادها بالاسم الحي لمظاهر الاسماء التي هي الكواكب او جبع الموجودات الحسوسة، وهذا نظير ان الكامل خليفة الحق في تنوير العالمين بنور المداية الى مصالح الدارين في ليل الجهل وظلمة الغواية.

النامس: ان كلاً من الشمس والقمر خليفة الاخر في وقت ها من جهته الخاصة كها قال تعالى: وهو الذي جعل الليل والنهار خلفة (٦٢-الفرقان) فهو نظير ما ورد في الشرع من استخلاف الخليفة الكامل مستخلفه - اي الحق سبحانه - اها كناية عنه بعبارة الوكالة كها قال تعالى: وكني بالله وكيلا (٨٦-النساء) وقوله: واصلح لى شأني كله، واها

۱- بخصوصیة - ط ۲- المسهاة - ط - ن - ع ۳- بالاسماعیل - ط ٤- ص: ۳۱۳ ٥- کصدق -ط - ن - ع ۲- الملك - ن - ط تصريحاً بعبارة الاستخلاف كما قال عليه وآله السلام: اللهم انت الصاحب في السفر والخليفة في الاهل والمال والولد، ثم لليوم الجمع بين حكمي الليل والنهار من الخلافة والاستخلاف من الطرفين، فكذا للكامل الجامع بين مرتبة الخلافة بكاله ومرتبة الاستخلاف لغيبته في ذات ربه من غير انحصار فيهما.

فكانت الشمس مظهرة للقمر من هذه الحيثية، اما من حيث انه لولا الاقتران بين نورها فكانت الشمس مظهرة للقمر من هذه الحيثية، اما من حيث انه لولا الاقتران بين نورها وجرمه ۱ ما وصف ۲ النور الشمسى بالاختلاف والتغير، ولا اثر ۳ المد والجزر من الزيادة والنقصان ولا بالنماء والذبول وغير ذلك من آثار القمر، اى الظاهرة من الحق بسببية ٤ عادة الهية، فهذا نظير ما للكامل وغيره من الوجود وتوابعه المظهر لهم والمنور لاوصافهم؛ وما للحق بسببهم من الاحكام المظهرية فى قوله: حتى نعلم (۳۱ - عمد) وان الله لايمل حتى تملوا، وقوله: من الاحكام المظهرية فى قوله: ان الله قال على لسان عبده: مم الله مده، ومن الجمع بن الاعتمارين فى قوله: وما رميت اذ رميت ولكن الله مم الكناس.

مظهرية القمر الليل البارد وتسخين شئى آخر بذاته و او بواسطة مايزيد ٦ تسخينه مظهرية القمر الليل البارد وتسخين شئى آخر بذاته و او بواسطة مايزيد ٦ تسخينه كاضائة موضع بمقابلة صورتها وانعكاس نورها اليه وظلمة موضع آخر بواسطة انطباعه في القمر مع غيبة صورتها عنه، فهذا كهداية عمد صلى الله عليه و آله بلطف الحق تعالى وضلالة ابى جهل بخذلانه، كل منها بواسطة الاستعداد الخاص المظهرى؛ من كال استعداد ذاك وقصور هذا، كما قال تعالى: لما ماكسبت وعليها ما اكتسبت (٢٨٦-البقرة) فان ذاك وقصور هذا، كما اناخلق للفاعل، وقال عليه و آله السلام: الناس بجزيون باعالمم .... المحسب للقابل كما اناخلق للفاعل، وقال عليه و آله السلام: الناس بجزيون باعالمم .... الحديث، وقال: الخير كله بيديك والشر ليس اليك، وقولهم: كل نعمة منه فضل وكل نقمة منهعدل. اماقوله تعالى: قل كل من عندالله (٨٥-النساء) اى خلقا لاكسباً اومن حديث ٧

۱-جرمها - ط ۲-وصفت - ل ۳- تأثر - ط ۱-بسنة - ن - ع - ل ۵- شئی بذاته - ط ۲-بسنة - ن - ع - ل ۵- شئی بذاته - ط ۲-برید - ط ۷-حیث - ن - ع - ل

الفيض الاقدس النزيه القائل بلسان حاله: قَبِلَ مَن قَبِلَ لا لَعِلْةٍ ورَدٍّ مَن ردٍّ لا لَعِلْةٍ.

المنطوية ١ المندرجة في ذات الشمس؛ المتوقف ظهورها وتعددها على القوابل المختلف ٢ المنطوية ١ المندرجة في ذات الشمس؛ المتوقف ظهورها وتعددها على القوابل المختلف ٢ الاستعداد، كالوجود الالحى المثل به بعينه ٣ ، فانه من حيث انه وجود محض لا يحاطبه رؤية وعلما - كذات القمر - ومن حيث انه وجود ظاهر في الممكنات بحسبها يعرف الحق بما يعرف من الوجوه المذكورة ويعرف ايضاً صورة تعلق علمه بكل شي على النحو الذي هو عليه لا يتغير اصلاً بتغير الزمان وغيره، اى من حيث هو علمه؛ وسرّ تعلق علمه بكل جزء وجزئ من الوجه التفصيلي وسرّ قوله: حتى نعلم (٣١ - محمد) اى من حيث المظاهر وغير ذلك من احكام مرتبة المظهرية.

الامهات الاربع لصفات الالوهبة، كذلك من يظاهر الطبيعة من وجه اخر - لكن لامطلقا - الامهات الاربع لصفات الالوهبة، كذلك من يظاهر الطبيعة من وجه اخر - لكن لامطلقا - اذ الطبيعة من حيث هي آثار توجهات الارواح العالية النورانية محل تعين عالم المثال كما من حيث ظهور حكمها في الاجسام، فإن ظهور حكم الطبيعة في الاجسام في العرش بنوع و فيا تحت اللوح المحفوظ الذي هو روح الكرسي بنوع آخر، وذلك لان الطبيعة كما مر في كلام الشيخ الجندي هي القوة الفعالة للصورة الطبيعية، والطبيعة الكلية هي الحقيقة المؤثرة الفعالة للصور كلها في المادة العائية وهي منها وفيها، والطبيعة ظاهرة الالمية، والالمية التي هي احدية جع الحقائق الفعلية الوجوبية باطنها وهويتها؛ والشهو الفاعل للافعال كلها، فاول صورة وجدت في المادة العائية الكونية طبيعة 7 واحدة جامعة للقوى الفعالة والمواد المنفعلة في احدية جعها الذاتية وهي حقيقة الجسم الكلي المسمى بالدرة في الحديث على وجه. هذا كلامه.

٤/٨٤٧ فالطبيعة من حيث ظهور حكمها في الاجسام اذا اقتضت ظهور الحكم من حيث اجتاع الارواح النورية، لايولد الاعالم المثال كما مر، و اما اذا اقتضت

۱-خواصه المظهرية - ن - ع ۲ - المختلفة - ط - ل ۳ - تعينه - ن - ط - ل 3 - ای - ن - ع ه - ظاهرية - ن - ع - ل - ظاهرة - ط 9 - کانت طبیعة - ل

الظهور ١٠ من حيث اجتاع الارواح المثالية؛ كانت صورها كالعرش والكرسي او مع فلكين اخرين ٢٠ لغاية قربها من مرتبة الارواح ثابتة على الدوام وللطافة كليتها لايقبل الخرق والالتيام، وان اقتضت ظهور حكمها من حيث اجتاع هذه البسائط كانت الصورة الحاصلة انزل واكثف منها وادخل في الجزئية، وهي المرتبة ١ العنصرية، اذ لامرتبة ٢ بعدها الاهي؛ وكان ظهور حكم الطبيعة في العرش ونحوه باعتبار وفيا تحت الكرسي باعتبار آخر.

معث ارتباطها وظهور حكمها في الاجسام، وذلك في الهباء الاولى المسمى بالهيولى الكل حيث ارتباطها وظهور حكمها في الاجسام، وذلك في الهباء الاولى المسمى بالهيولى الكل تنتهى احدى مراتب النكاح من وجه؛ ومن العرش الى مقعر الفلك المكوكب الذي هو احدى وجهى الاعراف الذي ينتهى ٣ جهم ينتهى حكم النكاح الثاني من وجه، وذلك لان مراده ؛ بالنكاح الاول اجتاع الحقائق المولد لصور الارواح نورية او مثالية ٥، وبالنكاح الثاني اجتاع الارواح المولد لصور الاحمام البسيطة وهي العرش والكرسى، والها قال من وجه لان هذين النكاحين ثان ونالت؛ أن اعتبر اجتاع الاسماء الذاتية لتوليد مطلق الصور الوجودية كما مر.

٢/٨٤٩ والى النوعين الاخيرين الاشارة بما قال الشيخ قدس سره ايضاً في الفك العيسوى ٦: لما كان مقام جبرئيل بالسدرة المنتهى وهي مقام برزخى متوسط بين عالم الطبيعة العنصرية وبين عالم الطبيعة الكلية الثابتة المختصة بعالم المثال، والعرش والكرسي وما اشتملوا عليه كانت صورة جبرئيل التي جاء بها مشتملة على خواص مافوق السدرة وما تحتها، فاحياء عيسى عليه السلام بغلبة السرّ الروحي المتعجن ٧ فيه، وخلقه ٨صورته من النسبة الحاصلة من الصورة ١ الجبرئيلية، ومن علم ان جبرئيل عليه السلام هو روح طبيعة عالم العناصر ١٠ وماظهر عنها من السموات السبعة والمولدات؛ علم ان عيسى عليه السلام طبيعة عالم العناصر ١٠ وماظهر عنها من السموات السبعة والمولدات؛ علم ان عيسى عليه السلام

◄١-١ى ظهور الحكم-ش ٣٢-على قول الشيخ الاكبر فلك البروج وفلك الكواكب-ش

۱-المركبة-ط-ن-ع ۲-وهي العنصرية من السموات السبع وغيرها اذلا-ل ۳-يلي-ط-ن-ع-ل ٤-المراد-ل ٥-النورية او المثالية-ن-ط ٢-ص:٢٦٦ ٧-المستجن-ن-ع ٨-جلية-ل ٩-الصور-ط ١٠-العنصر-ط

من وجه هو صورة روحانية جبرئيل ومظهر مقامه البرزخي، كما ان مريم صورة الطبيعة العنصرية الكبري، هذا كلامه

٤/٨٥٠ فقولنا: وتحت مرتبة اللوح المحفوظ باعتبار؛ اى ماتحت مرتبة العرش والكرسى او
 الفلكين الاخرين معها، فإن ذكرهما كذكر هذين.

مورتها الحاصلة بالتركيب على اربع مراتب: مرتبة المعدن ثم النبات ثم الحيوان ثم الانسان، حورتها الحاصلة بالتركيب على اربع مراتب: مرتبة المعدن ثم النبات ثم الحيوان ثم الانسان، كذلك امر الوجود من حيث المعنى فوق العناصر من حيث حقائقها الاربع المعلومة المذكورة في سبق يشتمل على اربع مراتب على عدد تلك الحقائق: مرتبة اللوح المحفوظ والقلم الاعلى والنفس الرحماني – اعنى العاء – وغيب الذات المنعوت بحضرة احدية الجمع والوجود وبمقام الجمع الاحدى الذى اليه يستند الالوهة ١ ويعرف ذاتاً للالوهة ٢، والى اسمه يعزى ٣ وينسب النفس فيا يسمى رحانيا، كان معنى الرحن ذو الرحة العامة وهى الوجود العام، ولاشك ان حقيقة الحقائق السابقة على كلها المشار اليها بمقام الجمع الاحدى مترددة، اى سارية بالحركة العلمية الإرادية المنبه على سرايتها من قبل فى مراتبها الاربع الاسمائية الذاتية.

٤/٨٥٢ اما سرايتها: فلها ذكر ان الحقيقة الجامعة كالوجود المطلق وحضرة الامكان كل منها ٥سار الى كل موجود بمكن.

2/۸۰۳ واما المراتب الاربع الاسمائية الذاتية، فالمراد بها ١٠ - والله اعلم - مراتب نكاحاتها بعد تفصيلها، فعناه ٢٠ حينئذ انها ٣٠ مع جعبها للاسماء الذاتية الاربعة على احديثها سارية اولاً في التعين الثاني، ومحصلة ٦ في ماده النفس الرحماني المسمى بالعماء

١٥ فيحتمل ان يكون المرادبها مراتب نكاحاتها .... الى آخره وبحتمل ان يكون المرادبها مقام الجمع الإحدى المتضمن .... الى آخره اقرب واولى كها سيظهر من كلام الشارح - ش ٢٠ - اى و توجيه الكلام كذا - ش ٣٠ - اى حقيقة الحقائق - ش

۱-الالوهية-ل ۲-للالوهية-ل ۳-يعرف-ل ٤-في مراتب هذا الاربع-ل ۵-منها-ن-ع-ل ۲-محصله-ط

بالتفصيل والتركيب للاسماء الالهية الاصلية الاربعة التي هي اصهات اسماء الالوهة ١ وظلالات الاسماء الذاتية ٢.

٤/٨٥٤ الاول ١٠ عالم الارواح الذي ٣ هو نتيجة النكاح الاول الكوني.

٥٩/٨٥٥ وثانياً سارية في عالم الارواح ومحصلة ؛ في المادة الهبائية بالتفصيل والتركيب للحقائق الاربعة ٥ الطبيعية الكلية عالم المثال والعرش والكرسي الذي هو نتيجة النكاح الثاني الكوني.

1/407 وثالثاً سارية في الاجسام البسيطة وعصلة ٦ فيها بالتفصيل والتركيب للعناصر الاربعة عالم الاجسام المركبة، كالسموات والمولدات التي هي نتيجة النكاح الثالث الكوني. ٤/٨٥٧ ورابعاً سارية في الاجسام المركبة وعصلة ٧ فيها بالتفصيل والتركيب للاخلاط الاربعة عالم الانسان، المقصود الذي هو نتيجة النكاح الرابع الكوني، فعني سرايتها جعها في كل مرتبة من المراتب الاربع مظاهر اسائها الاربعة.

١٥٨/١٥ و نقول ٨: معناه: إن مقام الحميم الاحدى المتضمن للاسماء الذاتية الاربعة على احديثها فيه لما سرى في التعين الفائية ظهرت الامتهات الاربع لاسماء الالوهة ١ التي هي أصول عالم الارواح، وسرى في عالم الارواح فظهر الحقائق الاربعة ١٠ للطبيعة الكلية وهي صور الاسماء الالحمية واصول عالم المثال والبسائط، وسرى في عالم البسائط من العرش والكرسي فظهرت العناصر الاربعة التي هي اصول عالم الاجسام المركبة العنصرية من السموات والمولدات، وسرى في الاجسام المركبة من السموات والمولدات فظهرت الاخلاط الاربعة التي هي اصول الانسان.

٤/٨٥٩ والحاصل من سراية الجمع الجامع ١١ بين الاربعة في اربعة مظاهر وعوالم ست عشر مرتبة بضرب الاربعة في الاربعة.

#1-مفعول محصلة - ش

۱-الالوهة - ل ۲-الذاتية الاربعة - ط ۳-التي - ط ٤و٦و٧-محصله - ط ٥-الاربع - ل ۸-او نقول - ل ۹-الالوهية - ل ۱۰-الاربع - ط - ن - ع - ل ۱۱-سرايةالجامع - ط - ل - سرايته الجامع - ن - ع 1/۸۹۰ ثم ان الفردية لما كانت شرطاً في صحة الانتاج وتمامية صورته؛ غاب الحقائق الاسمائية الاصلية المفصلة في التعين الثاني في صور مراتب انفسها؛ لتحصل الفردية في تمام الصور، فكأنها لم تحصل في التعين الثاني ولم يسر في الوجود، فبقى من الستة عشر اثنا عشر؛ كأنها هي الساري ١ الحكم في الوجود، فتقدرت في العرش المحيط صورتها؛ وكان اثنى عشر برجاً اقساماً معقولة يحملها اليوم اربعة املاك ينظر اليهم الحقائق الاربعة الاسمائية الالهية المذكورة وينفذ بتلك الحملة اثار تلك الحقائق فيمن هو محل لها.

1/۸۹۱ فظهر سرّ الستة عشر السارى ٢ الحكم فى الوجود الخافية عن اكثر المدارك الحجوبة عن ادراك الحقائق - لاسيا الالمية - فيظنون ان ليس كل ما يجويه العرش بحيث فيه كل شق، فاذا جاء الموطن المجسد للمعانى المجردة فى القوالب التناسبية ٣ وهو عالم المثال الذى فيه الحشر وسائر مواعيد النبوة، وقامت الحقائق الاسمائية الالمية الحاملة للحملة صوراً كارواحها ومظاهرها؛ ظهر حين شر العرش الشامل وحكمه العام الكامل؛ وحملته الثمانية التي بهم تنفذ ٤ اثارها المنبه لك ماليز على مرتبة خالقها الذى له الحكم فى الموجودات والعوالم كلها، لانه اذا ظهر أن الولى تبارك الله رب العالمين.

٤/٨٦٢ واما حملته ٦ الاربعة اليوم: فقد مرّ ان الشيخ الكبير رضى الله عنه قال: ان الواحد على صورة اسرافيل والثانى على صورة ميكائيل والثالث على صورة جبرائيل والرابع على صورة رضوان؛ وانها صور مقاماتهم لانشآتهم ٧. وفي شرح الفرغاني ان الرابع عزرائيل،

2/۸۹۳ واما الاربعة المضافة اليها يوم القيامة: فالى اسرافيل آدم عليه السلام للصور، والى ميكائيل ابراهيم عليه السلام للارزاق، والى جبرائيل محمد صلى الله عليه وآله للارواح، والى رضوان مالك للوعد والوعيد، كذا نقله الشيخ الكبير رضى الله عنه عن ابن مسرة الجبلى وقد مر غير مرة ^.

٤/٨٦٤ فتعرف بهذه الاصول عند التدبر نسبة كل صورة كلية الى روحها والاسم الربانى الذى هو له مظهر وهو سرّها، وان نسبة حقيقة الحقائق الى الانسان الكامل نسبة حقيقة كل موجود - وهى كيفية تعينه في علم الله تعالى - الى صورته، وانما وقع الاختصار على ذكر الشمس والقمر دون سائر الكواكب؛ لكلية سرّهما وجلالة احكام مظهريتها ١.

## الفصل الثالث

من فصول الباب هو تتمة شريفة لبيان بقية انواع المظاهر و خا مقدمات ومقصود:

المسماة الوهة، وان لها حقائق كلية هي جامعتها ٢ مسماة في اصطلاح اهل الظاهر حيوة المسماة الوهة، وان لها حقائق كلية هي جامعتها ٢ مسماة في اصطلاح اهل الظاهر حيوة وعلما وارادة وقدرة؛ وعندنا هي مكى باعن الاسماء الذاتية الالمية، فالالوهة ٣ مرتبة للذات المقدسة نسبتها اليها نسبة السلطانة الى السلطان وغيرها، فالتميز بين المرتبة وصاحبها ظاهر لكن معقول، اذ المرتبة بيس الخي الخارج صورة زائدة على صورة صاحبها، ولكن يشهدا ثرها ممن ظهر بها مادام لها الحكم بسببه وله بالمرتبة، ومتى انتهى حكمها بقى صاحبها كمن ليست له هي.

به ۱۸۶۷ ومنها: ان الحق سبحانه من جهة انه مسمى بالرحمن ٤ هو الوجود الواحد البحت. ٤/٨٦٧ ومنها: ان كونه نوراً صورة مطلق الوجود، وصور الموجودات كلها مظاهر الاعتبارات التي هي حقائق الاسماء الالمية، وان الذات من حيث هي جامعة للاسماء لانسبة بينها وبين شئى ولاحكم اصلا.

۱۵/۸۶۸ اذاعرفت هذه فاعلم ان ۱ اتم مظاهر النور في الموجودات الحسية الشمس، فحقيقة الصورة الشمسية النور لاحقيقة روحها او سرّها، اذ هي ١٠ كما مر مظهر

**4 - اى الشمس -** ش

۱-جلالة مظهريتها - ط ۲-حقائق هي جامعيتها - ط ۳-فالالوهية - ل ٤-الرحن - ط ٥- والذات - ل ٢-الرحن - ط ٥- والذات - ل ٢-اذا عرفت هذا فنقول ان - ل

الالوهية بمدة لمظاهر الاسماء التي تحت حيطتها من حيثية النسبة المسماة بالمحيي.

٤/٨٦٩ قان قلت: النور من حيث هو لايقتضى الشكل - كما في الارواح النورية وغيرها ١٠ -.

بدرك كا يدرك به؛ لانقلابه ضياة باختلاطه ا ظلمة الجسمية كا قال تعالى: هو الذى يدرك كا يدرك به؛ لانقلابه ضياة باختلاطه ا ظلمة الجسمية كا قال تعالى: هو الذى جعل الشمس ضياة (٥-يونس) واستدارة شكله بتبعية شكل عله، لانه شكل احدى لايعرض لما غلب فيه الوحدة وجهة البساطة الاهو؛ كا قلنا في الافلاك، وقوة ضيائة بحسب صفاء جوهره وقابليته للتنور بنور التجليات الاسمائية الملحة، ثم لنورها انواع من العركة كل منها مظهر لنوع من التوجه الالهى الاسمائي وهي ستة: ثلاثة مختصة بها و ثلاثة عامة، فالختصة بصورتها: على انها اما سريعة او بطيشة؛ في الجملة اما مستمرة اولا، والمستمرة اما تامة او غير تامة، فالسريعة السيمرة التامة الحركة اليومية التابعة للدورة الكبرى العرشية، والبطيئة المستمرة الغير التامة قطعها في كل يوم جزة واحداً الا دقيقة من الكبرى العرشية، والبطيئة المستمرة الغير التامة قطعها في كل يوم جزة واحداً الا دقيقة من ولذا لم يصفها بالقهقرى كما وصفها ٢ في غير المستمرة.

٤/٨٧١ ولما مر ان حركات الكواكب المستمرة كلمها من المشرق الى المغرب و يستروح ذلك من قولنا وهي غير تامة؛ والا فلاحاجة الى ذلك ٣، والحركة الشالثة الغير المستمرة حركتها بالقهقرى كطلوعها من مغربها -على مافى التعريف الصحيح الالهى النبوى ...

٤/٨٧٢ واما الحركات العامة الغير الختصة بصورتها ٤: فهى ايضاً على انها لاتخلو من السريعة او البطيئة ثلاثة اقسام: لانها أما يدوم حكمها؛ فهى خاصة الاضافة اليها وعامة، او لايدوم حكمها، فالسريعة الخاصة الاضافة والدائم الحكم هى المضافة الى نورها المنطبع

ه ١- فـا وجه الشكل؟ - ش هـ٧ - والمراد من كونها غير ثامة: قطعها ....الى آخره - ش ٩ - باختلاط - ل ٧ - وصفنا - ط - ل ٣ - غير ذلك - ط ٤ - بصورها - ل ٥ - الاضافة الى نوره - ط - نوره - ل

فى جرم القمر، اما الثانية العامة الاضافة الدائم ١ الحكم. فنها سريعة وهى الحركة العرشية الشاملة ساثر الافلاك والكواكب، ومنها مختلفة فى البطؤ، وهى مايضاف الى ساثر الكواكب، والثالثة مالايدوم حكمها وهى حركة رجوع الكواكب الخمسة الخنس المتحيرة، ٢ فانها ٣ من بعض احوال النور من حيث ظهوره فى اجرامها، وهذا من قبيل انقسام العرض بانقسام محله.

٤/٨٧٣ قان قلت: انوار سائر الكواكب غير القمر ليست من نور الشمس فكيف عد حركاتها من اقسامها ١٠ ؟

٤/٨٧٤ قلنا: في ذلك قولان: احدهما الاالكواكب باسرها لانورلها وانما تستفيد النور من الشمس، وثانيها الذالكواكب لها نوعان من النور: مستفاد من الشمس، وثانيها الذالكواكب لها نوعان من النور: مستفاد من الشمس، يضاف اليه انواع من المركة من وجوه سائر الكواكب.

الغير المستمرة كطلوعها من مغربها تظير احتجاب نور التجلى الربانى الذى به بقاء العالم، الغير المستمرة كطلوعها من مغربها تظير احتجاب نور التجلى الربانى الذى به بقاء العالم، وحيوته بعوده معتى ألى المقام الجمع الإخلى الذائي الغيبى ، وبذلك الاحتجاب فناء هذا العالم الذى يأتى بعده الحشر؛ ويسميه بعض الفضلاء: دولة الستر والفترة ٦ المقابلة لدولة العز والكشف؛ ولم يعلم ٧ سر ذلك، لانه مبنى على القول بجمع ٨ اصباغ الكالات الاسمائية، لا كالخفاء الاطلاق الاول الذى كانت تلك الكالات مستهلكة في احديته هذا ما عندى والله اعلم بمراد الكل.

4/۸۷۱ واما حركة رجوع الخمسة الخنس فنظير رجوع احكام امهات اسماء الالوهية الاربعة المكنى عنها عنداهل الحجاب بالحيوة والعلم والارادة والقدرة مع خامس الاربعة الذي هو حكم المرتبة الجامعة لها الى الذات المقدسة بستر ٩ ، واليه يرجع الامركله (١٢٣ - هود) فيظهر حكم الحالة الحجابية بعود التجلى نحو ١٠ العالم الذي يلحقه الفناء

١٠ اى من اقسام حركتها - ش - اقسامه - ط - ن - ع - ل

۱-الدائمة – ل ۲-المتحركة – ط ۳-المتحبرة سارة فانها – ل ٤-يعنى – ط ٥-العينى – ط ۲-الفتوة – ط ۷-وان لم يعلم – ل ٨. بجميع – ن – ط ۹-بسر – ط – ل ١٠ – عن – ل الى حضرة غيب الذات، فان تلك الحقائق الاربعة فروع لمقام الجمع الاحدى المكنى عنه احياناً بحضرة الذات وتبع لها.

١/٨٧٧ واعلم أنا أنما لم نتعرض لمظهرية الاقسام الاخر للحركات لظهور ذلك، مما مر أن الحركة المستمرة أو الدائم ١ الحكم أنما هي صورة ٢ التوجه الالحي الاسمائي لايجاد ما به ظهور كالات الاسماء والحقائق؛ وتفاوتها مما سيلوح به أنه مبنى على تفاوت قوة الاسماء التي مظاهرها تلك الكواكب وخيطتها وكثرة عدد رقائقها وتناسبها، معتبراً فيها تفاوت المراتب التي صورها ومظاهرها أفلاكها، فيفهم أن العرش والطبيعة الكلية لما كانتا مظهرين للالحية الدائم ٢ الحكم؛ داما بدوامها وقويا بقوتها؛ بخلاف العنصريات من الفلكيات والمولدات،

٤/٨٧٨ وقد قلنا: لما كان العرش محل الاستواء الرحانى ومستقر احتواء الوجود العام والمظهر الاول لتمامية الظهور، كانت صورته : مثال مطلق حقيقة الالوهة، فاما قواها الاربعة الطبيعية الكلية التي لبروجه الاتنى عشر وهي الكيفيات المنسوبة اليها؛ وازواح بروجه من الملائكة السالفة؛ مثل ونظائر لحقائق الالوهة وهي الاسماء الاربعة التي بها يتمكن الملائكة الحملة من الحمل، بل تلك الاسماء الاربعة التي هي الحيوة والعلم والقدرة والارادة حلة للحملة الاربعة التي هي اسرافيل وميكائيل وجرائيل وعزرائيل او رضوان.

٤/٨٧٩ تقول: واما رقيقة امداد الحق للعالم التي من حيثها وبها يصل من الحق سبحانه الى الصورة العرشية المحيطة وما تحويه تلك الصورة، مابه بقاء الجميع وبقاء الحكام قوى الصورة العرشية وقوى عوياتها؛ فمثال لنسبة التعلق الذاتي للحق بمرتبة الالوهة الذي قد يعبر عن ذلك التعلق بالتوجه الذاتي الامرى الاحدى، وذلك التعلق الذاتي لما عم حكمه حقائق الاسماء الأول الاربعة المذكورة؛ ظهر للحركة القدسية بعدد حقائق تلك الاسماء اربع مراتب؛ لكل حقيقة مرتبة - وان لم يخل كل عن كل -

١٤/٨٨٠ ولما الحركة الغيبية التي بها حصل السريان الوجودي، اي التجلي الساري الذي

-1 الدائمة – ل -1 بصورة -1 -1 – الدائمة – -1 – ك-صورة – -1 – -1

هو النفس الرحماني والوجود العام، و ذلك بالباعث الحبى من الحضرة الناطقة بـ «احببت ان اعرف» و هو مقام الجمع الاحدى المسمى بالتعين الاول.

٤/٨٨١ وثانيها حركة الاسماء والحقائق التي بها حصل القلم وسائر الارواح العالمية، وذلك ١ من الحضرة العلمية الالوهية الفياضية ٢.

٤/٨٨٢ وثالثها حركة الارواح النورية التي بها حصل عبار ٣ السموات ونفوسها وملائكتها في المرتبة اللوحية النفسية بالصورة المثالية، وكلتا هاتين الحركتين من حضرة الجيروت الى عالم الملكوت الاعلى والاسفل.

2/۸۸۳ ورابعها حركة الملكوت من حيث مظاهرها المثالية التى بها حصل عالم الحس والاجسام البسيطة التى اولها العرش، ففى العرش انتهت رتب الحركة القدسية الاسمائية التي للتوجه الذاتى الامرى الاحدى وتحشين ثم المهر حكم الحركات الاربع وخفيت الصولها الاسمائية، وانما خفيت لتحقيق في شر الفردية التي يتوقف ظهور النتيجة على ذلك السر.

التثليث في البروج، حيث اشتملت على اربعة اقسام لاربع طبائع كل منها ثلاثة: للتثليث في البروج، حيث اشتملت على اربعة اقسام لاربع طبائع كل منها ثلاثة: منقلب وثابت وذوجسدين - اى جهتين - كالحدود الثلاثة للقياس، واشتمل احكامها على اربعة فصول لكل منها بداية ونهاية ووسط، وحقائقها على اربع كالعناصر الاربعة ويفهم ٦ سرّ استواء حقائق الالوهة ٧ في العرش بتام ظهور احكامها من العرش؛ وسرّ خفاء الحقائق وظهور حكمها في صورة العرش وماحواه؛ ليتحقق الفردية الحاكية والماثلة لاصل ٨ التوجه الى ظهور الكال الاسمان؛ وان الاثر لباطن الاسماء العلمية في ظاهر الاعيان الصورية الكونية؛ وسرّ الحمل العرشي والحملة، ان الحمل هو التوجه الاسمان الاعمان الاسماء الاربعة الامية الالمية الالميان الالميان الاسماء الاربعة الالمية الالميان الالميان عمر النفس الاسماء الاربعة الالمية الالميان الالميان الميان العرب ١٠٠٠ نفس الاسماء الاربعة الالمية

١٠ قت حركته الغيبية في العرش - ش - تمت - ل ٢٠٠١ى في الحقيقة والسر - ش
 ١ - حصل العلم و سائر الارواح و ذلك - ل ٢ - الفياضية - ط ٣ - اعهار - ط ٤ - الحركة ثم - ط
 ٥ - ليتحقق - ن - ع ٣ - كالعناصر ويفهم - ط ٧ - الالوهية - ل ٨ - الحاكية لاصل - ل

وقى ١ الباطن صورها النورانية ٢ الملكية وفي الظاهر القوى الطبيعية الكلية وليعتم هذا الاعتبار فها يجويه العرش.

## الفصل الرابع من فصول الباب خاتمة التتمة السابقة

٤/٨٨٥ وهي نكتة شريفة في امر الدور، ولبيانه مقدمات ذكرها الشيخ قدس سره ف تفسير قوله تعالى: مالك يوم الدين ٣:

٤/٨٨٦ الاولى اصل الزمان الاسم الدهر وهو نسبة معقولة كسائر النسب الاسمائية وهو من امهات الاسماء وروحها - اي كليانها -

الاعيان المكنة في ذلك العالم وباحكام التقديرات المفروضة المتعينة باحوال الاعيان المكنة في ذلك العالم وباحكام وبسب آثار الاسماء ومظاهرها الساوية والكوكبية، فاقتضى ان يكو عل ٢٠ نفوذ احكام كل الم ومعينات احكامه اعيانا مخصوصة من المكنات هي عل ربوبيته، فاذا انتها المكانة المتحتفية من الوجه الذي يقتضى الانتهاء كانت السلطنة ٣٠ لاسم آخر في اعيان اخر، ويبتى احكام الاسم الاول اما خفية في حكم التبعية لمن له السلطنة، واما ان يرتفع احكامه بالكلية ويندرج هوفي الغيب اوفي اسم اخر اتم والالقاآت والتجليات؛ ونسخ وقهر بعضها بعضاً مع صحة الجميع واحدية الاصل.

٤/٨٨٨ الثالثة لايكون السلطنة في كل مرتبة وموطن وجنس ونوع وعالم الالاسم واحد في مظهر واحد، والباق في حكم التبعية، لان السلطان لله وحده، والالوهة ٦ واحدة وامرها واحد، والى هذا يستند ٧ القائلون بالطوائع فيجعلون الحكم مضافا الى اول ظاهر

1- اى يتعين احكام الدهر فى كل عالم بحسب ... ش عـ ٢- فى الاعيان القابلة لتلك الاحكام - ش عـ ٣- من الاسماء - ش

١-الاربعة وق - ط ٢-الروحانية - ن - ع - ل ٣-ص: ٣٢٩ ٤-احكام ذلك الإسم اما ق
 حكم «التفسير» ٥-اسم اتم - ل ٦-الالوهية «التفسير» - ل ٧-هذا الاصل يستند - ن - ع

من الافق حين الولادة او الشروع ١ في امر ما او الانتهاء ٢ اليه وقد عرفت ان الحق سبحانه هو الاول والظاهر.

٤/٨٨٩ الرابعة ما مر أن العرش والكرسي والافلاك والكواكب مظاهر الحقائق والمراتب والاسماء الحاكمة ومعينات لاحكامها.

١٤/٨٩٠ اذا عرفت هذا فنقول: عدد ادوار الكواكب والافلاك وانواعها التفصيلية من الكبرى والوسطى والعظمى والصغرى المعلومات المقادير في مداخل ٣ النجوم؛ هي على عدد رقائق الاسماء التي تلك الكواكب والافلاك صورها ١٠ ومظاهر مراتبها وعلى عدد احكامها ونسب احكامها وحيطتها وتوافقها وتناسبها فيما بينها وتباينها، فما هو الاتم حيطة يكون اكثر حكماً واطول مدة.

المداخلة المسلمة الذاتية من حيث دلالت المحامها ٢٠ الكلية الحيطة الشاملة وبالانات يظهر احكامها الذاتية من حيث دلالت اعنى الاسماء على المسمى - وعدم مغايرتها له، ومابينها ٣٠ من الايام والساعات والشهور والسين يتعين وباعتبار مابينها ٤٠ من الاحكام المتداخلة، وهذا كالامر في الوحدة التي هي نعت الوجود البحت وفي الكثرة التي هي من لوازم الامكان وفيا بينها من الموجودات الناتجة عنها، فانظر اندراج جيع الصور الفلكية في العرش ٥٠ الذي روحه القلم وسره الالوهية كما مر وانه كيف يتقدر بحركته السريعة الشاملة الايام؟ وارق منه الى الامم الدهر من حيث دلالته على الذات وعدم المغايرة، حتى تعلم ان الزمان المتعين بالعرش صورته

٤/٨٩٢ لذا روى قوله عليه و آله السلام: يادهر ٦ياديهور ياديهار، وقال(ص): لاتسبوا الدهر فان الدهر هو الله، فاعتبر الان الذي هو الزمن ٦٠ الغير المنقسم فانه الموجود الحقيق

۱۵ - الضهائر المؤنشة كملسها راجعة الى الاسماء - ش ۲۰ - اى الاسماء والحقيائي - ش ۳۰ - اى الادوار والانات - ش ۵۰ - مع انه اسرع والانات - ش ۵۰ - مع انه اسرع حركة - ش ۲۰ - الفرد - ش

۱-والمشروع «التفسير» ۲-فی الامر والانتهاء «التفسير» ۳-مقادير -ن-ط-ع ٤-ص: ۳۳۱ ۵-متعین-ط-فیتعین «التفسیر» ۲-فی دعائه یا دهر \_ن - ع – ل لاعتبار الصفة عين الموصوف، وماسواه معدوم فرض - ماضياً او مستقبلا - والموجود الان، وللدور حكم الكثرة والامكان، ولمعقولية الحركة التعلق الذى ابين الوجود الحق وبين الاعيان، فبين الان ١٠ والدوران وبين الوجود ٢٠ والامكان تظهر الالوان والاكوان ويتفصل الحكام الدهر والزمان، فستند الادوار: اكتب علمى فى خلق الى يوم القيامة، ومستند الان: كان الله ولاشئى معه، و: هو معكم اينا كنتم (٤-الحديد) هذا كلامه.

الاسم المستوى على العرش، كالرحن والحيط والمدبر، وسر الاسبوع: انه بتبعية عدد رقائق الاسم المستوى على العرش، كالرحن والحيط والمدبر، وسر الاسبوع: انه بتبعية الميئة الجمعية الحاصلة من اندراج رقائق الاسماء المستوية على افلاك الكواكب المتحيرة آفى رقائق الاسم المستوى على العرش، وسر الشهر: انه بتبعية الميئة الجمعية ٧ الاسمائية الحاصلة من اندراج رقيقة الدور الواحد القمرى في الميئة السابقة، فان روحانية القمر كما مر عل اجتاع اثار تلك الاسماء ثم على افتراقها الما عال العناص والمولدات، وسر العام المضاف الى ذلك كله: انه بتبعية الميئة الاجتاعية الاسمية الحاصلة من اندراج رقيقة الدور الواحد ذلك كله: انه بتبعية الميئة الاجتاعية الاسمية الحاصلة من اندراج رقيقة الدور الواحد الشمسي او رقائق الادوار القمرية بعد المرب والادوار الاربعة المشار اليها، ويعرف ايضاً سر احاطة العرش بصورته وحركته وروحه ٥٠ وسرة ٥٠ واندراج ١٠ سائر الصور في صورته والحركات في حركته والاحكام في احكام صورته؛ وان الاسم الدهر روح الزمان وان الدور العرشي مظهر الزمان؛ لذلك ٥٧ اشتمل كاسمائه الاصلية ٥٨ والملائكة الحملة ١٥ وحقائق العرشي مظهر الزمان؛ لذلك ٥٧ اشتمل كاسمائه الاصلية ٥٨ والملائكة الحملة ١٥ وحقائق

\* ١- المدرك مظهره في الاعيان - ش \* ٢- المدرك بالكشف والعقول في الاذهان - ش \* ٣- اعلم ان كون ماسبق سبباً لعرفان اسرار مذكورة يظهر لمن تأمل كون ادوار الافلاك والكواكب وانواعها على عدد رقائق الاسماء وكون الافلاك والكواكب ظاهر الاسماء - ش \* 3- هو القلم - ش \* 3- هو الاسماء الاسماء الاسماء الاسماء الاسماء الاسماء الاسماء الاسماء الاسماء الاربعة وحملته اليوم اربعة وكان مشتملا على اربع طبائع كان اشتاله على اربع مراتب كلية أنسب - ش \* 8- الاصلية التي هي سرّ العرش - ش \* 8- العرش وهي اليوم اربعة - ش

١-فالموجود - ن - ط - ع - ل
 ٢-الحركة الـذي - ط
 ٣-وجود - ل
 ٤-بتبعية رقائق - ط
 ٢-السبعة - ن - ع - السبعة المتحيرة - ل
 ١-الاجتاعية - ط

طبيعته ١٠ الكلية على اربع مراتب كليه: ايام وساعات ودرج ودقائق،اما اليوم فهو مدة واحدة من حيث انها مستكلة للجمع بين مظهر الظهور والبطون.

٤/٨٩٤ وقال في التفسير ١: الليل مظهر الغيب المطلق المحوة آيته والنهار مظهر الشهادة المبصرة علاماته، وانما نسب الى الحق اليوم الشامل؛ لان الامرين له سبحانه، وفي العالم ماهو يقتضى ٢ قبول الحكين.

4/49 وماعدااليوم ان اعتبر متزائداً فهو تكرار في الاسبوع سبعة ايام، وعلى هذا وان اعتبر متنازلاً فتجزئة ٣ وتفصيل حتى ينتهى القسمة الى الان الذي لا ينقسم، مع انه اصل كل ما انقسم من الصور الزمانية، اذ بالان يتقدر الدقائق وبالدقائق يتقدر الدرج وبالدرج يتقدر الساعات وبالساعات يتقدر اليوم وتم الامراء اي امر الوجود - تقديراً بهذا الحكم الرباعي و بالسرّ الجامع ٢٠ بينها الذي هو الدهن، وكلما تمت هذه المراتب الاربعة الزمانية عاد التكرار المثلى - لا العيني - اذ المدوم لا يعاد بعينه، والا لكان للزمان زمان فتداخلا، وكذا الحركتان والمسافتان او انقطع الحركة العرشية، والكل عال.

۱۹۹۱ قال في الباب التاسيم والقيمين الفتوحات: اعلم ان نسبة الازل الى الله تعالى نسبة الزمان البنا، ونسبة الازل نعت سلى لاعين له، فكذا الزمان نسبة متوهم الوجود، اذه لو كان موجوداً وكل موجود صح السئوال عنه بمتى فيكون للزمان زمان، ولذا اطلقه الحق تعالى على نفسه بقوله: وكان الله بكل شئى عليا (٤٠-الاحزاب) و: لله الامر من قبل ومن بعد (٥-الروم) فلو كان وجوديا لكان قيداً له؛ فا صح اطلاقه عن التقييد به

٤/٨٩٧ ثم أن الناس اختلفوا في معقوليته ٣٠، فقال بعض الحكاء: مدة متوهمة يقطعها حركات الافلاك. وقال المتكلمون: هو مقارنة حادث بحادث يسأل عنه بتي، والعرب يريد به الليل والنهار وهو مطلوبنا هيهنا، وقد اظهره وجود الحركة الكبري، ومافي

١٥ العرش مشتمل على اربع طبائع كلية - ش ٣٠ - فعلى كون المراد من السرّ الجامع هو الان
 أولى وانسب - ش ٣٠ - اى مدلوله وهو الزمان - ش

۱-ص: ۳۷٦ ۲-مايقتضي - ط ۳-بتجزئة - ط ٤-ص: ۳۸۰ ٥-متوهمة لاموجودة اذ - ط - الفتوحات الوجود العينى الا وجود المتحرك، فالزمان امر متوهم لاحقيقة له، وبهذا اليوم ١٠ يقدر سائر الايام ٢٠ من ألف سنة وخسين الف سنة وفي ايام الدجال يوم كسنة ويوم كشهر ويوم كاسبوع، فقد يكون هذا لشدة الهول لكن رفع الاشكال تمام ١ الحديث في قول عائشة: فكيف يفعل في الصلوة في ذلك اليوم؟ فقال صلى الله عليه و آله: يقدر لها، فلولا ان الامر في حركات الافلاك ٣٠ على ماهو عليه باق ماصح ان يقدر بالساعات المعلومة ١٠ بآلاتها، بل يكون في اول خروج الدجال يكثر الغيوم وتتوالى بحيث يستوى في المرافى وجود الليل والنهار، وهو من الحوادث ٢ الغريبة في آخر الزمان، فالايام كثيرة؛ اصغرها الزمن الفرد ٥٠ وعليه يخرج كل يوم هو في شأن (٢٩-الرحن) لان الشأن بحدث فيه ولاحد لاكبرها ٣، وبينها ايام متوسطة اولها اليوم المعلوم باقسامه والباقي ٤ يتقدر به، هذا كلامه.

١٤/٨٩٨ ثقول: ومن هذا الذوق وهو ان عند الادوار بعدد ٥ رقائق الاسماء، يعرف ان اختلاف الايام وتفاوتها كاليوم الذى نعده ومن الدورة الواحدة العرشية والايام ٦ الالهبة التي هي كالف سنة بما نعده كما قال: وان يوماً عند ربك كالف سنة بما تعدون (٤٧-الحج) ومن خمسين الف سنة وهي ايام ذي المارج الذكورة في سورة المعارج ٦٠ ؛ انما هو من اختلاف حيطة حكم الاسم او المرتبة التي ينضاف اليه ٧ اليوم او الحركة المعينة لذلك ٨ اليوم، فكل اسم من الاسماء الالهية يستند الى حكمه او حكم مرتبته كوكب وفلك له دور عضوص، فدة ٦ الدورة الواحدة يوم واحدلذلك الاسم مثلاً ثمانية وعشرون يوماً ممانعده ١٠ يوم واحد للاسم الذي يستند اليه روحانية ١١ القمر وعلى هذا القياس.

٤/٨٩٩ ولايضاح هذا الموضع بتامه نقلنا ما قال الشيخ الكبير رضي الله عنه في الفتوحات

١٤- الاصغر المعتاد - ش عـ ٢- الكبار - ش عـ ٣٠- أى حركات الافلاك لم يختل نظامها - ش
 ١٤- التي يعمل صورتها لاهل ذلك العالم فيتعلمون بها الاوقات في ايام الغيم - ش عـ ٥٠- فسمى الزمن الفرد يوماً فهو اصغر الايام والازمان - ش عـ ٣٠- قال الله تعالى في سورة المعارج: تعرج الملائكة والروح اليه في يوم كان مقداره خسين الف سنة «٤-المعارج»

١- بيّام - ط - وتمام - الفتوحات ٢ - الحادث - ط - الاشكال - الفتوحات ٣ - لاكثرها - ط ٤ - الثانى - ل ٥ - البيا - ن - ع ٨ - ف ١٤ الثانى - ل ٧ - البيا - ن - ع ٨ - ف ١٤ - ط ٩ - فهذه - ن - ع ١٠ - نعد - ل ١١ - يستند روحانية - ط

قى الباب السابع فى بده الجسوم الانسانية وهو قوله: ١ اعلم ايدك الله سبحانه انه لما مضى من عمر العالم الطبيعى المقيد بالزمان المحصور بالمكان احدى وسبعون الف سنة من السنين المعروفة فى الدنيا، وهذه المدة احد عشر يوماً من ايام غير هذا الاسم ومن ايام ذى المعارج يوماً وخسا يوم، وفى هذه الايام يقع ٢ التفاصيل ٣ بخمسين ٤ الف سنة وبالف سنة فاصغر الايام هى التى يعدها ٥ حركة الفلك المحيط، وذلك لحكه على مافى جوفه من الافلاك، اذحركتها ١٥ قسرية ولكل فلك حركة طبيعية مع تلك القسرية ١٥ فى وقت واحد، ولكل حركة طبيعية فى كل فلك يوم مخصوص نعد ١ مقداره بايام الفلك المحيط، فاصغر ايام الكواكب هو غانية وعشرون يوماً مما تعدون مقدار ٧ قطع حركة القمر، وكذا لكل كوكب يوم مقدر يتفاوت على قدر سرعة حركاتها ١٥ او اصغر افلاكها، وانتهى ١٥ امر الايجاد ١٥ الى خلق ٨ المولدات من الجاذ والنبات والحيوان بانتهاء ٩ احدى وسبعين الف سنة الايجاد ١٥ الى خلق ٨ المولدات من الجاذ والنبات والحيوان بانتهاء ٩ احدى وسبعين الف سنة بن يديه الا للانسان، وهو ١٠ هذه التشاة البدنية، بل خلق كل ما سواه اما عن امر المى وهو امر كن؛ واما عن يد واحدة، وعو كا روى في القبر: ان الله سبحانه خلق جنة عدن بيده وحتب التوراة بيده وغرس شجرة طوبي بيده وخلق آدم بيديد.

٤/٩٠٠ ولما أنتهى من حركات الفلك الاول ومدته أربع وخسون الف سنة مما تعدون؛
 خلق الله تعالى الدار الدنيا وجعل لها أمداً معلوماً ينتهى اليه وينقضى صورتها إلى أن تبدل الارض غير الارض والسموات.

۱-ص:۱۵۲ ۲-یسع - ط ۳-التفاضل - ن - ع - الفتوحات ٤- وخسین الف سنة - ط ۵-بعدها - ط - تعدها - الفتوحات ۲-یمد - ن - ع - بعد - الفتوحات ۷- وهو - الفتوحات ۸-الخلق - ط - بعد خلق - ل ۹-وانتهی - ط ۱۰-وهی - الفتوحات ١٩٠٩ع و النقضى من مدة حركة هذا الفلك ١٥ ثلاث وستون ١ الف سنة مما تعدون ٢ علق الله تعالى الدار الاخرة الجنة والنار اللتين اعدهما لعباده السعداء والاشقياء، وكان بين خلق الدنيا وخلق الاخرة تسعة آلاف سنة مما تعدون ٣، ولتأخر خلقها ٢٠ سميت آخرة والاولى دنيا ٣٠، ولم يجعل للاخرة منتهى؛ فلها البقاء الدائم؛ وجعل سقف الجنة هذا الفلك وهو العرش، والقصد الثانى من الكل وجود الانسان والقصد الاول معرفة الحق وعبادته التي لها خلق العالم كلها ٤، فا من شئى الا وهو يسبح بحمده ولما وصل الوقت المعين فى علمه لا يجاد هذه ٥ الخليفة بعد ان مضى من عمر الدنيا سبع عشر الف سنة ومن عمر الاخرة الذى لانهاية له فى الدوام ثمان آلاف سنة، امر الله تعالى بعض ملائكته ان يأتيه بقبضة من كل اجناس تربة الارض – كما علم فى الحديث – فاتاه بها ٦ وخرها ٧ الله بيديه وجع فيه الاضداد، وذلك فى دولة ٨ السنبلة.

واجسام بنى آدم، الحتلفت 1 فى المبدأ مع الاحتاع فى الصورة الانسانية والروحانية 1 ؛ واجسام بنى آدم، اختلفت 1 فى المبدأ مع الاحتاع فى الصورة الانسانية والروحانية 1 ؛ لئلا يتوهم الضعيف 1 ١ العقل ان الفلارة الالمبة الوالحقائق لا تعطى هذه النشأة الانسانية الا عن سبب واحد، ليعلم ان الله على كل شئى قدير، وقد جع الله تعالى الاربعة فى قوله: يا ايها الناس انا خلقناكم من ذكر 17 - يريد حواء - وانثى (١٣ - الحجرات) يريد عيسى، ومن مجموع الذكر والانثى يريد بنى آدم بطريق النكاح والتوالد، فهذه الاية من جوامع الكلم. فليس ذلك لذات السبب ١٣ ؛ بل راجع الى فاعل عنتار يفعل مايشاء كيف يشاء من غير قمجير، فتبارك الله احسن الخالقين (١٤ - المؤمنون).

\* المنتفر الم

4/٩٠٣ وقال رضى الله عنه في الباب الستين من الفتوحات ١ : لما انتهى الحكم الى السنبلة ظهرت النشأة الانسانية بتقدير العزيز العليم، فانشأ الله الانسان من حيث جسمه خلقا سويا وجعل له من الولاية في العالم العنصرى سبعة آلاف سنة، وينتقل الحكم الى الميزان وهو زمان القيامة وفيه يضع الله الموازين القسط ليوم القيامة فلا ٢ تظلم نفس شيئا، لان القيامة على سلطان الميزان.

2.4.4 و لما كان للعذراء السبعة من الاعداد كانت له السبعة والسبعون والسبع مائة في تضاعيف الاجور وضرب الامثال في الصدقات، فقال تعالى: كمثل حبة انبتت سبع سنابل ....الاية (٢٦١-البقرة) ويدخل الناس الجنة والنار في اول الحادية عشرة ٣ درجة من الجوزاء ويستقر كل طائفة في دارها، ولايبق في النار من يخرج بشفاعة او عناية الهية؛ ويذبح الموت بين الجنة والنار وبالامن الالهي الذي اودع الله في حركات الفلك الاقصى ويذبح الموت بين الجنة بحسب ما تعلى نشأة الدار الاخرة، فإن الحكم ابداً في القوابل، فإن الحركة واحدة و آثارها تختلف بحسب القوابل، وكذا حكم اهل النار بحسب ما اودع الله في حركات الفلك الاقصى وفي الكواكب الفائدة في سباحة الدراري السبعة المطموسة الانوار، حركات الفلك الاقصى وفي الكواكب الفائدة في سباحة الدراري السبعة المطموسة الانوار، فهي كواكب ليست بتواقب، والحكم في النار خلاف الحكم في الجنة؛ بل يقرب من حكم الدنيا، فليس بعذاب خالص ولابنعيم خالص، لذا قال تعالى: ثم لايوت فيها ولايجي الدنيا، فليس بعذاب خالص ولابنعيم خالص، لذا قال تعالى: ثم لايوت فيها ولايجي

٥٠٠٠ فاقول: المفهوم منه انا لما اسلفنا فيا نقلنا عن عقلة المستوفر ٦: ان اول حركة العرش بالزمان مملك الميزان وبيده مفتاح خلق التغيرات والزمان الذي خلق الله في ٧ السموات والارض؛ علم ان ابتداء عمر العالم منه، وحين عين في ذلك النقل مدة تولية كل ملك من ملائكة البروج، فاذا حاسبنا تلك المدد من اول برج الميزان انى اول برج السرطان الذي حكم فيه ان مفتاح خلق الدنيا بيده؛ بلغت اربعاً وخسين الف سنة كما عينه الشيخ قدس سره هنا، واذا ٨ ضم اليها مدة السرطان التى فيها خلق الدنيا وهى ٦ تسعة آلاف سنة ؟

۱-ص: ۳۸۳ ۲-القسط فلا - ط ۳-الحادية أحدى عشرة - ل ٤-والنار بالامر - ط ٥-وبه يقع - ط - الفتوحات ۲-ص: ۲۲ ۷-فيه - ل ۸-سنة واذا - ط ۹-السرطان التي هي - ط بلغت الى اول الاسد الذي حكم فيه ان مفتاح خلق الاخرة بيده ثلاثاً وستين الف سنة كما عينه، واذا ضم اليها مدة التي خلق فيها الاخرة وهي ثمانية آلاف الى ١ اول السنبلة التي حكم فيها بان لها اختصاصاً بالاجسام الانسانية.

۱۹۰۹ عنان قال ۲ هيهنا ان النشأة الانسانية وقعت فيها بلغت المدد السالفة احدى وسبعين الف سنة كها عينه؛ وبلغ من عمر الدنيا الى بدء الانسان سبع عشرة الف سنة كها عينه، ولاية الانسان بهام مدة حكم ملك السنبلة ٣ وهي سبعة آلاف سنة وابتدأ من الميزان حكم القيامة وائتهى امر الحشر والنشر حتى استقر اهل الدارين في منزلها الى ٤ بعض برج الجوزاء؛ كان مدة مابينها بذلك الحساب ١٥ خسين الف سنة وهو يوم ذي المعارج.

٧٩٠٧ وسرة - والله اعلم - ان يوم القيامة يوم نجسد النسب والاعال والاحوال، ولاشك ان فى كل الف سنة من مدة خلق الانسان فى الدنيا التى هى سبعة آلاف سنة حكماً لكل من الائمة السبعة الاسمائية التى بسران حكمها وفنون تجليها يؤثر الارواح والطبائع التى فى الكواكب السبعة وغيرها، فرقائق السبعة الاسماء فى كل من السبعة الالاف تصورت بالف سنة، فبلغت من ضور السبع فى المسبع تسعة واربعين على عدد اولى العزم السبعة من الرسل والخلفاء السبعة لكل منهم كما سبحنى، واذا تصورت جبعة الكل بيوم خاتم بلغت خسين الف سنة، ولما كان عده مدة ٧ جعية الاحكام المنسوبة الى كل اسم من الاسماء الالهية يوماً كان كل الف سنة باعتبار نسبتها الى كل اسم مرب يوماً، لانه مجموع مدة تربيته بتلك الرقيقة، لذا صاريوم الرب الف سنة كما قال تعالى: وان يوماً عند ربك كالف سنة نما تعدون (٧٧-الحج) هذا مبلغ فهمى - والله اعلم -.

١٩٠٨ وحين تم هنا ذكر المظاهر الكلية التي ذكرها الشيخ قدس سره في المفتاح رأينا ان نذكر من بعض المظاهر التي ذكرها في سائر كتبه - لافادتها قواعد منهمة وازاحتها معاقد مدلهمة -

<sup>★ 1 -</sup> وذلك بزيادة الف سنة - ش

۱-سنة الى - ن - ع - ل - اى بلغت الى .... ۲ - الانسانية وبان قال - ل ۲ - فلك السنبلة - ط ٤ - اى - ل ۵ - كل سنة - ط - ل ۲ - فبلغت ضرب - ل ۷ - و لما عد مدة - ل

١٠٩ قال قدس سره في اول الفكوك ١ : كل مسمى بكلمة مظهر وحصة من الحقيقة ٢
 الانسانية الكمالية؛ وللجامعين لحصصها ثلاث مراتب:

1919ء الاولى جامع الغالب في جميعته احكام ظاهر ٣ الانسانية وهو مظهر احكام الوجوب في مرتبة الامكان – لكن بحسب الامكان –

٤/٩١١ الثانية جامع الغالب على جعيته احكام باطنها وهو مظهر احكام الامكان في حضرة الوجوب – لكن بحسب الوجوب –

14/٩١٢ الثالثة جامع بين الظهور والبطون في درجة اعتدالها؛ وله المقام البرزخي والنقطة الوسطية التي بها يتعين الطرفان والظهور بكل منها، وغة من لارتبة له على التعين؛ كالذات من حيث اطلاقها منه وبه يتعين ؛ الطرفان والوسط الجامع و ولايتقيد بمرتبة ونسبة واسم و وصف، ولاينتن عنه شئى منها ايضاً؛ و فيه يستهلك المراتب واربابها - كما به يظهر -

1918ء وقال 10: الافلاك مظهر العقول والنفوس من حيث الاحاطة ودورها مظهر توجها، ولذا تفاوتها بكثرة الوسائط وقلتها اثر في تفاوت الافلاك شرفاً واحاطة، فاقربها نسبة الى اشرف العقول اتمها احاطة وبالعكس.

411/4 وقال 7: الخليل عليه السلام اول مظهر للتخلق ٢٠ بالصفات الالوهية الثبوتية، لذا كان اول من يكسى يوم القيامة، وهو مظهر ظاهر البرزخية الاولى الذي هو البرزخية الثانية، وكلماته التي اتمهن مظاهر احكام الوجوب في مرتبة امكانه، لذا اعقبت ٧ بالامامة على الناس.

٤/٩١٥ وقال قدس سره: صورة العالم - بل صورة كل شئي - مظهر الاسم الظاهر

\* ١- اى فى الفكوك فى فك ختم الفص الادمى، ص: ١٨٦ - ٢٥ والفرق بين التخلق والتحق: ان التخلق بحصل بالكسب والعمل، واما التحقق فيكون بمناسبة ذاتية تقتضى ان تكون مر آت للذات والمرتبة الجامعة للصفات، فافهم - ش

۱-ص: ۱۸۳ ۲-الحصة من الحقيقة - ل ۳-مظاهر - ن - ط ٤-اطلاقها به يتعين - ل ٥-الجامع بينها - ط ٦-اى في الفكوك في فك ختم الفص الابراهيمي، ص: ٢٠٠ ٧-اعقبت اتفامها - ط وروحه مظهر الاسم الباطن من وجه، ونسبة عالم المثال الى صورة العالم نسبة خيال الانسان وذهنه الى صورته.

2/913 وقال ١٠: الخليل عليه السلام من وجه مظهر العقل الاول الذي هو اول الاسباب الوجودية والشرط في اقامة بيت الوجود المتأسس على مرتبة الامكان.

٤/٩١٧ واسماعيل عليه السلام مظهر النفس الكلية التي هي اللوح من حيث انه محل الكتابة الايجادية، ولذا كان معاوناً له في اقامة البيت

٤/٩١٨ ويعقوب نظير الفلك الاول المسمى بالعرش، لذا تعين له المعقولية البروج الاثنى عشر ولداً.

٤/٩١٩ وهاجر مظهر اللوح القابل من وجه ومملوكة ١، لان اللوح محكوم للقلم بتمليك الحق اياه ومحل ٢ تصرفه بالتأثير.

47. 145 وماء زمزم الذي هو اول ماء تعين عند على الكعبة مظهر العلم الذي هو اول لازم لذات الحق من حيث امتيازه النسي، لذا قال صلى الله عليه و آله: ماء زمزم لما شرب له، لان اكثرعلوم الناس ظنون ليست علوماً عقلت وقد القال تعلل النا عند ظن عبدي بي؛ فليظن بي ماشاء واما قوله عليه و آله السلام: هو طعام طعم وشفاء سقم، فهو في حق من اطلع على سر القدر وتحقق بمعرفة تبعية العلم ٥ للمعلوم وانه واجب الوقوع؛ فيفرج بوقوع الملائم ويريح نفسه من انتظار ما يعلم انه لم يقدر وقوعه ولا يجزن من الواقع.

٤/٩٢١ والكعبة التي هي أول بيت وضع للناس مظهر لحقيقة ٦ العالم؛ القابلة للايجاد الاول من حيث صفة الاقتدار التي العقل الاول صورتها ٧.

٤/٩٢٢ والارض ٢٠ صورة حضرة الجمع وعل الخلافة والكعبة مركزه، لـذا جـاء: ان الارض دحيت من تحت الكعبة.

۱۹۲۳ هذا بلسان الباطن، واما بلسان المطلع ۱۰: فالكعبة بيت صفة الربوبية واليه الاشارة بقوله تعالى: فليعبدوا رب هذا البيت (٣-قريش) لذا صار مقام نفس ١ بانيه الخليل عليه السلام الساء السابعة واخبر النبي انه مسند ٢ ظهره الى البيت المعمور وانه ٣ للبيت بابان وانه يدخله ٤ كل يوم سبعون الف ملك من باب ويخرجون من باب آخر لا ٥ يعودون اليه ابداً.

٤/٩٢٤ فنظير البيت المعمور من الانسان قلبه والملائكة انفاسه يدخلونه ٦ لعبودية القلب الحقيق وترويح مظهره الذي هو القلب الصنوبري ٧ ، فالبيت المعمور محل نظر الحق ومستوى الاسم الرب ٨ .

2/۹۲۵ وقال قدس سره ۲۰: نوح عليه السلام مظهر صفة التنزيه، لانه عليه السلام اول الرسلين واول احكام الرسالة مطالبة الرسول للامة ۱ بتوحيد الحق وتنزيه عن الشريك والمثل والمنازع ۱۰، ونوح اول مطالب للخلق بذلك، لذا غلب عليه حال الغيرة والغضب على قومة حتى دعا عليم بالملاك، كغيرة الملائكة المسبحة في حق آدم حيث ذموه ووصفوه بالنقائص.

2/977 وقال قدس سره ٣٠: كل نبي وولى ماعدا الكمل فانه مظهر حقيقة كلية من حقائق العالم والاسماء الالهية الخصيصة بها وارواحها الذين هم الملأ الاعلى على اختلاف مراتبهم، ولذا نسب عليه و آله السلام رؤية الانبياء ليلة المعراج الى الساء ١١ مع عدم تحيز ارواحهم؛ تنبيهاً على قوة نسبهم ١٢ من حيث مراتبهم ومراتب اعمهم وعلومهم واحوالهم الى تلك الساء؛ لما كانت احوالهم هنا صور احكام مراتب تلك السموات.

٤/٩٢٧ و قال قدس سره في شرح حديث ابن عباس ١٣ انه قال صلى الله عليه و آله:

١٩٦٠ فك ختم الفص الاسماعيل، ص: ٢١٥ هـ ٢٠٠ اى فى الفكوك فى فك ختم الفص النوحى، ص: ١٩٦
 ١٩٣٠ اى فى الفكوك فى فك ختم الفص اليونسى، ص: ٢٨٤

١- تعين - ن - ع ٢ - واخبر انه مسند - ط ٣ - وان - ل ٤ - يدخل - الفكوك ٥ - ولا - ط - من باب ولا - ل ٢ - ثدخل - ن - ع - يدخلون - ل ٧ - الصورى - ن - ط - ع - ل ٨ - مستوى الرب - الفكوك ٩ - مطالبة للامة - ط - ل ١٠ - المتنازع - ط ١١ - السموات - ن - ع - ل ١٢ - السموات - ن - ع - ل ١٢ - نسبتهم ـ ط ١٣ - شرح الاربعين ص: ٩٠

اتانى الليلة آتٍ ... الحديث. هذا التجلى من حضرة الاسم الرب وعنها يصدر التشريع والتكليف، ومقامه برزخي بين الساء السابعة والكرسي؛ متوسط بين المقام ١ الجبرئيلي والميكائيلي، فعقولية مرتبة الاسم الرب في الوسط؛ بين مايقبل الكون والفساد من الصور الطبيعية - كالسموات وماتحتها - وبين ماليس كذلك؛ وان لم يخل عن الطبيعة الكلية.

474 والاعراف المسمى بالسور وهو نفس الكرسى مظهر هذا ٢ البرزخ الذى هو مقام الاسم ٣ الرب وتعينه وعالم النوم وعالم ٤ البرزخ، والصور المرئية فيه مظاهر للحقائق المجردة وحجب عليها، والصورة الانسانية نسخة متحصلة من الحضرة الالهية المشتملة على جميع الاسماء والصفات ومن مرتبة الامكان المشتملة على جميع الممكنات، وشريعة محمد صلى الله عليه و آله صورة جميع الشرائع، فتناسب صورة الربوبية المسرعة ٥ تماماً.

٤/٩٢٩ والسرير مثال مظهر الحضرة ومرتبتها.

٤/٩٣٠ والتاج مظهر شرف سلطنة هذه الربوبية

٤/٩٣١ والنعلان ٦ مظهر اوامره ونواهية

٤/٩٣٢ والظهر بين الكتفين مظهر عالم الغيب والتأثير لا من قبله

2/977 والا نامل مظاهر حقائق امهات الاسماء التي هي المفاتيح الغيبية للاحكام المشروعة، وهي الحضرات الخمس المبتئ عليها اركان الاسلام والايمان والاحكام التكليفية والصلوات الخمس، وفوقها المفاتيح الثواني التي يتوقف عليها الايجاد، وهي الاسماء الالوهية الخمسة التي هي الحيوة والعلم والارادة والقدرة والقول. ^ والمفاتيح الأول هي مفاتيح غيب الذات، وهي اسماء الحق من حيث ذاته التي لايعرفها الاالكل.

٤/٩٣٤ واليد مظهر القدرة، فالمقبوض بالقبضة المساة بالشال عالم العناصر، ونشأة الانسان العنصرية وماهو خارج عنها - اعني روحانيته ومظاهره في باقي العالم ٩ - مضافة

١- مقام - ل ٢- مظهر معقولية البرزخ - شرح الاربعين ٣- اسم - ط ٤- النوم عالم - ل ٥- المشرعة - ن - ع - ل - وان شريعة محمد (ص) شريعة محيطة بجميع الشرائع مشتملة على اذواقها اجمع، فتجلى له فى صورة الربوبية المشرعة تماماً - شرح الاربعين ٢- الثقلان - ل ٧- التأثر - ن - ع - والضرب بين الكتفين: فان الظهر مظهر ... شرح الاربعين ٨- شرح الاربعين، ص: ٩٩ ٩- العوالم - ل

الى عين ١ الحق، وماورد: كلتا ٢ يديه يمين مباركة، فصحيح ادباً وتحقيقاً من حيث اضافتها اليه- لامن حيث اثرهما -

٤/٩٣٥ والسجين العالم السفلي، والعليون العالم العلوى، ولهاتين اليدين فصول واصول. كذا قال، وسنستوفي نقل قامها ان شاء الله تعالى ٣

قده مقاهات التحقيق؛ خوفا من اهور مضرة كالفتور عن التعبد وتعظيم المراتب الوجودية او في مقاهات التحقيق؛ خوفا من اهور مضرة كالفتور عن التعبد وتعظيم المراتب الوجودية او الانقطاع عنها بالكلية؛ للنظر الى الوجود بعين الاحدية والجهة الخاصة ٥؛ قولاً بان لا تعدد فى الذات فلا عبادة، لا ستدعائها العابد والمعبود، فن المكلف؟ والعدم لا يؤمر ولا يتعبد الايصدر منه شي، فكل فعل من حركة وسكون فللحق بوجهه ٧ الخاص الشامل، فيزول عنه احكام الحدود والرسوم والاجناس والفصول، لكونها نسباً اعتبارية بختلف باختلاف عنه احكام الحدود والرسوم والاجناس والفصول، لكونها نسباً اعتبارية بختلف باختلاف واحد من الكليات الخمس بالنسب والاعتبارات، وان الجنس الواحد طبيعي ومنطق وعقلي باعتبارات، وان العالي سافل باعتبارات، وان العالي سافل باعتبارات، وان العالي سافل باعتبارى يتبدل بالنسبة الى مرتبته التي هي نسبة معقولة؛ وكل ماكان مترتباً على امر نسى اعتبارى يتبدل ببدل الاعتبار، فجاز ان لا يعتبر انساناً؛ فلا يلزم ١٠ خواص احكامه الشرعية او ١١ العقلية؛ وكذا النبوة والامامة والامارة وسائر المراتب الشرعية والعقلية.

٤/٩٣٧ ولنشر الى بعض ما ينتجه هذه الاصول المقتضية لاحدية الذات الفاعلة للكل باختياره الجازم بعد الاشارة الى اصولما اشارة خفية، ليستدل به المستبصر على عموم حكمها وغرائب ثمراتها بحسب الاحوال والمراتب والمواطن.

ه ۱۹۳۸ اما الاصول: فنها مامر ان لا وجود في الحقيقة للصور، لانها صور النسب العدمية، ومعنى موجوديتها انتساب الوجود اليها، فلا وجود الاللذات الاحدية والباقي نسبه واحواله.

۱- تميز - ل ۲ - ان كلتا - ل ۳ - تعالى فى بحث تقابل النسختين ان شاء الله - ل ٤ - السابعة - ل ۵ - والوجه الخاصة - ط - والوجه الخاص - ن - ع - ل ٢ - يتقيد - ل ٧ - توجهه - ط ٨ - اعتبارية لا امور - ط ٩ - كها ذكر ان الملون - ط -الملون - ل ١٠ - يستلزم - ن - ع ١١ - و - ط ٤/٩٣٩ ومنها ان كلاً من التجلي الاحدى وحقائق الممكنات التي هي كيفيات ثبوتها في علم الحق قديمة؛ ولاقتران نسبة معقولة فلاوجود بجدث.

. ٤/٩٤ ومنها ان كل شئى متعين في العاء ولاحادث الا ظهوره كما مر، والظهور نسبة للوجود لا امر محقق.

هذه الشيخ قدس سره في النفحات.

الم و الشيخ قدس سره في النفحات.

لطف الحق وسعة عطيته، فالذى هو وسلع قابمي ان القول ببطلان وجودات الممكنات لطف الحق وسعة عطيته، فالذى هو وسلع قابمي ان القول ببطلان وجودات الممكنات مبنى على ان حقائقها لولا توجه التجلى الألمى اليها تقتضى ١ العدم كما مر تحقيقه، والحاصل لما من التجلى الالمي الاحدى توجه لمكن العنم بالاقتران، وهو نسبة عدمية غير محققة، والقول بان لاباطل في الوجود بل ولامجاز؛ مبنى على ان كل تعين حصل ١٠ فهو حال من احوال ذات الحق وحكم من احكام اسمه الظاهر انتسب ٢٠ الى الوجود والوجود اليه في كل على بحسب قابلية ذلك الحل، والموجودية بمعنى هذا الانتساب صادقة ٣٠ حقيقة لامجازاً وليست بباطلة - وان كانت في نفسها نسبة غير محققة في الخارج -

418 وقد تقرر في القواعد العقلية: ان صدق الحمل الخارجي وتحققه لايقتضي تحقق مبدأ المحمول في الخارج، فالموجودية بهذا المعنى ونسبتها الى كل حقيقة تعينت وظهرت في الخارج حقيقتان؛ وكون الشئ حقيقة غير كونه محققة، فقد حصل بينها التوفيق ووصل التحقيق، غير ان الشيخ قدس سره قال في النفحات - بعد الاشارة الى ماذكرنا ٣ -: وان

۱۵ منة تعین - ش ۲۰ صفة حکم - ش ۳۰ خبر لقوله: والموجودیة - ش
 ۱ - الالمی یقتضی - ل ۲ - المکنی - ل ۳ - ص : ۲۰۳

كان مشهد هذا الضعيف ومشربه في هذا الوقت هو ان لاحقيقة في الوجود حتى بعقل في مقابلتها مجاز اصلا، فهذا الحكم شامل جزءً وكلاً، فلبس الانسبة واضافة، متى ادركتها حق الادراك وجدتها احوال ذات الامر واوصافه، والتفاصيل ١ في العلم عقلاً وكشفاً موجب الاسم والرسم ذاتاً ووصفا لاغير.

ووراء ذلك ٢ ولا اشير لانه سرّلسان النطق عند اخرس امر به وله ومنه تعينت اعياننا ووجوده ٣ المتلبس

٤/٩٤٤ ثم قال: مع ان اعياننا ليست بشي زائد على احوال ذات عرية ٤ عن الاوصاف يتعين في كل حال منها بحسبه من حيث تعين ذلك الحال او امتيازه بتعينه وتعيينه ٥ لذي الحال من اطلاقه، هذا كلامه.

من الحقيقة الغير المحمولة عدب المرتبة المعقولة، فاى اختيار في الوجود ٧ اسماء الحق متعين بالحقيقة الغير المحمولة عدب المرتبة المعقولة، فاى اختيار في الوجود ٧ الممكن في حاله اللازم للحقيقة الازلية - وان كان بحسب مراتبها الصورية؟ - وذلك لان كل مايقتضيه حقيقة او مرتبة ما مساوية او العالية او النفوس الساوية او الارضية او الطبائع الكلية او الجزئية او العنصرية اوالمولدات، فهو في الحقيقة مضافة الى الحقيقة الجامعة السارية باحديثها في الكل، والكل آثارها اللازمة بحسب توجهانها الحقيقة وتزلانها الصفاتية وسريانها المعنوى الاحدى في مراتبها الكلية او الجزئية.

147 عكن الله الاصول: ان كل ما يعد حسناً باعتبار يمكن ان يعد قبيحاً باعتبار آخر وبالعكس ٨، لما ان كل شئي صورة نسبة، ١ وتعين النسبة لا يكون الا بتعين المنتسبين، فلذا نقول: لاقبح في نسبة ايجاد موجود ما الى الله تعالى من حيث ايجاده، بخلاف ما تهذى به المعتزلة ١٠، حتى قال في الفتوحات: والشيخ الاشعرى يوافقنا في اصولنا.

٤/٩٤٧ اقول: وذلك كقوله: بان وجود كل موجود عين ذاته، فانه كما عندنا: ان

۱-التفصيل- ط - ن - ع - ل ـ النفحات ۲-ذاك- ط - ل ۳-ووجوهه- ط - ووجودنا- ن - ع ٤-حرية - ط ٥-تعينه - ط - ن - ع ٦-سهل - ل ٧-الموجود - ن - ع - ل ٨-قبيحاً و بالعكس - ط ٩-نسبه - ط - نسبية - ل ١٠-تهذى المعتزلة - ل لاذات لشئ الاذات الحق والباق احواله، وكقوله: كل فعل وان كان اختيارياً فسند ١ الى الحق بلا واسطة؛ فيكون واقعاً بايجاده وقدرته واراداته الخصصة لاحد المقدورين، ولاشك انه كقولنا: كل حكم مظهرى يلحق الحق، مع انه حال مالحقه حكم التعين غير معين في نفسه، وكقوله: بعدم تأثير قدرة العبد اصلاً في افعاله الاختيارية، فانه كقولنا: احكام الامكان آثار احكام الوجوب وهو معنى قولنا: لاحول ولاقوة الا بالله، غير ان المحقق لا يقطع نسبة الافعال الاختيارية عن المظاهر بالكلية - كما سيتضح عن قريب ان شاء الله تعالى -

2/٩٤٨ واما النتائج والثرات: فجملها ما اشار اليه الشيخ الكبير رضى الله عنه في ديباجة الفتوحات حيث قال: ٢ احمده ٣ حمد من علم انه سبحانه علافي صفاته وعلى، وجل في ذاته وجلى، وان حجاب العزة دون سبحاته مسدل، وباب الوقوف على معرفة ذاته مقفل، ان خاطب عبده فهو المستمع السميع، وان فعل ما امر بفعله فهو المطاع المطيع، ولما حيرتنى هذه الحقيقة انشدت على حكم الطريقة للحليقة:

الرب حق والعبد حق الكلف؟ ان قلت عبد، فذاك ميرت من الكلف؟

2/٩٤٩ فهو سبحانه يطبع نفسه اذا شاء بخلقه ويتصف نفسه نما ؛ تعين عليه من واجب حقه، فليس الا اشباح خالية على عروشها خاوية، وفي ترجيح الصدى سرّ ما ٥ اشرنا اليه لمن اهتدى.

١٥٥٠ بعين الاحدية والى النظر ف ٦ الوجود ١٥ بعين الاحدية والى الوجه
 الخاص والحقيقة الجامعة الواحدة بالوحدة الحقيقية التي هي عين كل كثرة ووحدة تقابلها،
 كما يقتضى بواحديتها اعتبار ٧ وجه الوسائط من المظاهر الاسمائية والمراتب الوجودية باحكامها.

١٠ واعلم ان بناء هذه الاصول على هذا النظر - ش

۱-فسندنا - ط - اختیارها یستند - ل ۲ - ص: ۲ ۳ - اعد - ط ٤ - بخلقه وینصف نفسه بما - الفتوحات ٥ - الصیدی ما - ط ۲ - الل - ن - ط - ل ۷ - کیا یقتضی باحدیتها ذلك یقتضی بواحدیتها اعتبار - ل

### \$ \$ 4 / مصباح الانس

1901ع النفحات 1: ليس في المقام توحيد ينافيه شرك جلى او خنى، ولاوحدة تقابلها كثرة، بل الشأن عبارة عن امر تنبعث منه الوحدة والكثرة المعقولتان - بل والمشروعتان ايضاً والمشهودتان - فوحدة الامر نفس كثرته وبساطته عين تركيبه، والظهور والبطون حالتان للامر يتعينان لمداركنا بحسب الاحوال والتنوع على اختلاف ضروبه ذاتي لا ينفصل عنه ٢، والثبات صفة الاحوال من حيث حقائقها - لامن حيث من ظهر بها وتعين بها - هذا كلامد

۲۹۰۲ و لما كان كل من الاعتبارين مقتضاها ۱۰ ، وجب على الحقق المتحقق بخلافته تعالى ان يوفى كل ذى حقه حقه ۲۰ ؛ ويقول مصلحة التكليف من جانب الحق والحقيقة ليظهر مرتبة معبوديته؛ ومن جانب المظهر والخليقة ليظهر لم عند العلم باختيارهم الضرورى وعجزهم الحقيق: ان ۳۰ عملهم الصورى وكما لهم النسبي وجزائهم ۳ الاخروى من مخض حقيقة الجود ٤ الالمى.

400% وكان الشيخ الكبير رطى الشعنه المهدا اشار في تلك الديباجة بقوله بعد ذلك ٥٠ : واشكره شكر من تحقق ان بالتكليف ظهر الاسم المبود بوجود حقيقة لاحول ولاقوة الا بالله ظهرت صفة الجود ٥٠ ، والا فاذا جعلت الجنة جزاء لما عملت فاين الجود الالمي الذي عقلت؟ فانت عن العلم بانك لذاتك موهوب وعن العلم باصل نفسك محبوب، فاذا كان ما تطلب به الجزاء ليس لك فكيف ٦ ترى عملك؟ فاترك الاشياء وخالقها والمرزوقات ورازقها. هذا كلامه

299/ع واقول: والى الجمع بين الاعتبارين ينظر قول من اسند العمل الى الحق خلقاً؛ والى الخلق كسباً، وفسر الكسب بنسبته الى قابله ٧ باختيار ٨ وان كان ضرورياً ، كاهل السنة ١

\* ١ - اى مقتضى الذات - ش \* ٣ - ولايقطع نسبة الافعال الاختيارية عن المظاهر بالكلية ويقول ... الى آخره - ش \*٣ - فاعل ليظهر - ش \*٤ - اى في ديباجة الفتوحات: ص: ٣

 لاسيا الحنفية الماتريدية ١٠ - كثر الله امتالهم - فذلك مطابق ظاهر عرف العرب من جعل اسناد الافعال إلى القوابل حقيقة ٢٠، فيصح التكليف ويترتب الاجزئة الظاهرة عليها - كالقصاص - مع ان الميت ٣٠ مقتول باجله، ويوافق باطن عرف الحقيقة بان اختياره ذلك شعاع او ١ اثر لازم للاختيار الكلى الاحدى الذى للحق، بل رقيقة من رقائقه وهو معنى ضروريته المعنوية لا الصورية ومعنى انه مقتول باجله، لكن ظهور حكم كل حقيقة فى عل على حسب استعداده وحاله المعبنة له، وكذا الاجزئة الاخروية للاعبال لاختيارية المظهرية ظاهراً ومن عض لطف الحق وجوده باطناً، ان كانت الاجزئة ملائمة ومن عدله ٢ المبنى على قصور قابليته المظهر لخير منه ان ٣ كانت الاجزئة غير ملائمة، وهذا معنى قوله صلى الله عليه و آله: الناس بجزيون باعالهم ... الحديث؛ وقوله: فن وجد خيراً فليحمد الله ومن لا، فلا يلومن الا نفسه، وقوله: الخير كله بيهيك والشر ليس اليك وامثالها.

1900ء واما القول بالجبر: فليس فيه اعتبار المظهرية ١٠ الامكانية الانسانية اصلا ويبطله ضرورة الفرق بين نحو السقوط ٤ والهبوط

1994ء واما القول بالقدرة المستقلة قايس في اعتبار جهة الاحدية الحقيقية والوجه الخاص، هذا ماعندي؛ والله اعلم.

١٤/٩٥٧ تقول: فمن علامات من عرف هذه الاصول المحققة لاحدية الذات والفعل فى الكل كشفاً لاعن فطنة انه يجد حيرة لايتوقع رفعها ولايشك فيها ولايمكنه دفعها الان الكل كشفاً لاعن فطنة انه يجد حيرة لايتوقع رفعها ولايشك فيها ولايمكنه دفعها الكشف يفيد شهود الاحدية والوجه الخاص، فاذا صار ذلك الشهود ملكة راسخة وذلك هو المراد؛ لايمكن رفع الحيرة من احكام التعدد، كالتكليف بالتعبد كما مر في نظم الشيخ

\* 1- ماتريد بالضم بلدة ببخارااو قيل قرية او علة بسمر قند والذى ذكره ابن السمعانى - وهو اعرف بها - انها علة بسمر قند، منها الامام أبو منصور عمد بن عمد بن عمود الماتريدى، ويقال الماتريتي امام الهدى الحنى المفسر المتكلم وأس الطائفة الماتريدية نظير الاشعرية مات سنة ٣٣٣ بعد موت ابن الحسن الاشعرى بقليل «تاج العروس» \* ٢٣ سواء صدر عن القابل الفعل بالاختيار أو الاضطرار - كمرض وموت - ش \* ٣٣ - الى المقتول ميت باجله - ش \* ٤٤ - والحال انها معتبرة عقلا وشرعاً، اما عقلا فكما قال ويبطله، واما شرعاً فكما اشار اليه سابقا بقوله: الناس مجزيون ... الى آخره - ش

١-و-ل ٢-عدالته-ط ٣-لجزئية ان-ط ٤-الصعود-ط-ل

الكبير قدس سره ١٠. ومتى لم يجد ذلك المذكور من الحيرة فليس علم هذه الاصول ذوقياً -بل من وراء الحجاب المظهرى - ومن علاماته ايضاً تحقيق ١ ان ليس لشئى فى نفس الامر صورة معقولة او محسوسة محققة ٢، بل بالنسبة الى مرتبة ما او ٣ حال او مدرك بحسب قوة او صفة او آلة، يدلك على ذلك ان الصور المعقولة يتفاوت بتفاوت العقول قوة وحِدّة ودقة واستقامة.

الاختلاف ؛ في المعقولات، واما المحسوسات فلان الجواهر لايدركسها الحس الا بواسطة الاختلاف ؛ في المعقولات، واما المحسوسات فلان الجواهر لايدركسها الحس الا بواسطة احساس الاعراض والحكم العقلي بان لها محلاً، فربما يكون الجوهرية نسبة جعية الاعراض كيا ذهب اليه الاشراقية، ومن المتكلمين من قال بتجانس الجواهر الفردة، اذ اختلاف حقائق الاجسام حينئذ يكون باختلاف الاعراض، واما الاعراض فلانا لاتبق زمانين؛ فلايتناولها الاشارة الحسية لاسيا عبر القارة، وذلك لان الاعراض على قاعدة التحقيق صور النسب المتعينة التابعة للنسب الجوهرية، ولاشك ان لكل آن مدخلاً في تعينها كها قال النسب المتعينة التابعة للنسب الجوهرية، ولاشك ان لكل آن كما مز، والنسبة تتجدد الانات فكذا تعالى: كل يوم هو في شأن ( في الرحن ) لي كل آن كها مز، والنسبة العرضية، والى ذلك الاشارة صورتها بل وكذلك نسبة الجوهرية لاسيا اذا تقومت بالنسبة العرضية، والى ذلك الاشارة بقوله تعالى: بل هم في لبس من خلق جديد ( ١٥ - ق) واذا غددت كل آن لايضبطها الاشارة الحسية فلايدر كها الحواس.

٤/٩٥٩ ثم نقول: فان قيل: فيما يتعلق نفس الامر وما الواقع المحقق فيه؟

٤/٩٦٠ قلت: مجموع الامور والاحكام التي شأنها الاختلاف بحسب اختلاف الادراكات العقلية ان كانت معنوية، وبحسب اختلاف الادراكات المشهودة ان كانت حسية، سواء كانت واقعة بالنسبة، وذاك هو مراد العارف بالله اذا سأل ما مراد

١ اى قال فى المتن:

مافي الديار مجاوب الاصدى المتصوت ناديت ابن احبتى؟ فاجاب: ابن احبتى؟

۱-تحقق-ن-ط-ل ۲-متحققة-ل ۳-مرتبه او-ط ك-الاختلافات-ط-ن-ع-ل ٥-الاختلافات-ط-ن-ع-ل ٥-الاختلافات-ط-ن-ع-ل ٥-الجناس-ل ٦-المنسبة-ل

الحق من الخلق فيا قال ماهم عليه ١، وهذا يظنه اكثر العالم انه واضح وليس كذلك؛ لاستيناسهم بعد المثل المتجددة بقاءً للاول ولاسيا في الاجسام، فتأنيس العقل لذلك بما مر بيانه في الجوهر والعرض.

1971ء ويؤيد هذا المذهب شبه السوفسطائية المنكرة ٢ لحقائق الاشياء بما هي مذكورة في العلوم النظرية؛ غير ان غلطهم في انكار الذات، فان هذه النسب من الجوهرية والعرضية والفلكية والعنصرية وغيرها صفات ذات التجلي الاحدى الوجودي الازلى الابدى المتجدد نسبها مع كل قابل كما تحقق، وتلك النسب هي الحقائق الاسمائية باعتبار والكونية بآخر.

٤/٩٦٢ ثم نقول: ومن علامات هذا الذوق - اى ذوق النظر الى احدية ذات الوجود والوجه الخاص - امور:

۱۶/۹۶۳ حدها: ان لایتأسف صاحبها ۳علی فوات امر، وان کان الواقع مرجوح الامرین بحسب نظره او مزاجه او حاله او موطنه او موتبته؛ علماً ۱۰ منه بان سببه اللائح امر اعتباری، فلعل المرجوح هو الراجع باعتبار آخر او اعتبارات اخری کها قال تعالى: فعسی ان تکرهوا شیئا وهو خیر لکم ....الایة (۲۰۲۹-الیفرة)، وقال ت

خف اذااصبحت ترجو، وارجان اصبحت خائف

رب مكروه مخوفٍ فيه خير ولطائف

1974ع و النه محض فعل الحق الذي هو مبدأ كل خير؛ ولخير ؛ ما اختاره، او لان خلاف الواقع ممتنع ولاتأسف على فوات الممتنع، بل نقول كما قال النبي صلى الله عليه و آله: لو قُدِّرَ لكان.

\* ١ - مفعول لقوله: لا يتأسف - ش

۱-من: بالنسبة وذاك .... الى هنا ساقط من الخطوطة ۲-المنكرين -ل ۳-صاحبه -ل ٤- فالخبر -ط-ن-ع-ل ۵-لايقدم ولايعول -ن-ع بالنسبة والايتعمل لحصوله، فق التعصيل مطلب معين شريف بالنسبة اوغير شريف بالنسبة والايتعمل لحصوله، فق التعمل دعوى المكنة لنفسه وينافيه رؤية الاحدية والوجه الخاص، الاان عينه الوقت، اى عينه الوارد الالمى بحسب الامور المذكورة بعد، والاستثناء منقطع؛ معنى لكن، لوعين ذلك المطلب وقته كوقت النوم لطلب مبيتها اوحاله كارادة ٢ التوضىء لطلب ماء ليصلح ٣ له او الجوع لما يسد به جوعته او مزاجه كمعالجة ١ ما ولو باكل وشرب او استراحة او موطنه ٥، فان شأن المساجد ان يطلب فيها العبادات لا المبايعات، او مرتبته التى اقيم فيها، كطلب رتبة المرشدية ما به اصلاح حال المريدين، وبهذا المعنى يكون الصوق ابن وقته - وان كان الكامل أبا وقته - وهذا - اعنى العمل بما عينه الوارد الالمى - مرتبة قرب النوافل على ما قال: في يسمع وبي يبصر وبي يبطش، وان كان عند اهل الظاهر عمولاً على ان يكون الملحوث في يسمع وبي يبصر وبي يبطش، وان كان عند اهل القاضى عياض في الشفاء أي حمد من المعروث والكون الملحوث في المعروب عن البيت بنية نظر العادة وان كان في المبحرة وانكاح بنية نظر العادة أو بنية الامر بالمعروف والنبي عن المعكر أو بنية طلب ما به يتمكن من الطاعة العبرة او بنية الأمر بالمعروف والنبي عن المعاعة وغوها.

١٩٦٧ الرابع: الالاينفعل بكليته لامر معين، بل لو انفعل فببعض الوجوه لبعض الوقائع، اذ لعل ذلك الامر لايتسبب لذلك او يعرض ٢ مايدفعه؛ او لان نظر الاحدية يجعله من نفسه لنفسه لامن غيره، وهذا اولى واليق.

مقتضى الحقيقة الواحدة ٧ من حيث هو مقتضاها، او لان التفاوت من التعددات المستهلكة ف مقتضى الحقيقة الواحدة ٧ من حيث هو مقتضاها، او لان التفاوت من التعددات المستهلكة ف نظره، بل يرى نسبة جميع الصور الواقعة الى الذات الاحدية كنسبة اعضاء زيد الى حقيقته المعينة، وظره، بل يرى نسبة جميع الصور الواقعة الى الذات الاحدية كنسبة اعضاء زيد الى حقيقته المعينة، ١٩٩٩ السادس: ان لا يحكم على المراتب بانها موجودة محققة؛ بل نسبية لاعبرة بها، لذا قلنا: نخاف من صاحب هذا الذوق ترك تعظيم المراتب ولا يحكم على الوجود بان مرتبته الحيث من صاحب هذا الذوق ترك تعظيم المراتب ولا يحكم على الوجود بان مرتبته المنتوف من صاحب هذا الذوق ترك تعظيم المراتب ولا يحكم على الوجود بان مرتبته المنتوف من صاحب هذا الذوق ترك تعظيم المراتب ولا يحكم على الوجود بان مرتبته المنتوف من صاحب هذا الذوق ترك تعظيم المراتب ولا يحكم على الوجود بان مرتبته المنتوف من صاحب هذا الذوق ترك تعظيم المراتب ولا يحكم على الوجود بان مرتبته المنتوف من صاحب هذا الذوق ترك تعظيم المراتب ولا يحكم على الوجود بان مرتبته المنتوف من صاحب هذا الذوق ترك تعظيم المراتب ولا يحكم على الوجود بان مرتبته المنتوف من ساحب هذا الذوق ترك تعظيم المراتب ولا يحكم على الوجود بان مرتبته المنتوف من ساحب هذا الذوق ترك تعظيم المراتب ولا يحكم على الوجود بان مرتبته المنتوف من ساحب هذا الذوق ترك تعظيم المراتب ولا يحكم على الوجود بان مرتبته المنتوف من ساحب الوحدية ولا يحديث المنتوف المنتو

كذا، فان ذلك في نظره فريما يكون اعلى او ادنى، ومنه ماورد في الشرع انه لاينبغى ان يحكم على احد بانه من اهل الجنة او اهل النار، الاعلى من نص عليه الرسول صلى الله عليه و آله - كالعشرة المبشرة - او وارثوه ١٠٠.

۱۵۷۰ السابع: ان يتحقق ۱ ان حكم الحق و تجلياته في وجوده و اختياراته ۲ في كل زمان وحال يختص بهما ۳، و الحكم بالاستمرار بحجاب المثل، اى نظر ۱ المحجوب ان الثابت عين الزائل، و الحال انه مثله لاعينه، لذا قلنا: التجلي لا يتكرر، ثم ان السنة ۱ الالهية وقعت برعاية العجاب و اهله؛ تهمما بالاعم الاغلب، فاستأنسوا به وحكوا بموجبه وسرى حكم ۱ الان والشأن الالهين في المقيدين بحكمهما قهراً لا اختياراً، وصاحب هذا الذوق لا يحكم بشئي من ماض او حال او مستقبل على الاخرين، بل يقول:

ما مضى فيات والمؤمل غيب في فيلك السياعة الستى انت فيها

۱۹۷۲ الثامن: ان لايمزج حكم مرتبة باخرى، كأن يكون المريد مطيعاً والمراد مطاعاً لا بالعكس، وحاصله ان يسند حكم كل حقيقة اليها لا الى غيرها، وكل جزئ الى كلّية على موجب التمايز العلمى ١ الذى يشهدها هذا الذائق في الحضرة العلمية، وذلك لان الوجود الواحد اذا انسحب على الحقائق والمراتب باحديته وبالتوجه والاقتضاء الاحدى الشامل الكن بحسب كل شأن من تلك الشئون والاسماء المتعينة بها - لايترتب عليه الاحكام الا عوجب التمايز العلمى الذى بينها ١ ولوازمه.

٤/٩٧٣ فمن شهدذلك على ماهي عليه لايحجبه حكم الوجود الواحد عن شهود التميز الاصلى ولم يخلط بين احكام المراتب، بل كان عارفاً بها وبلوازمها التفصيلية، فكان

\* 1 - عطف على الرسول. في هذه المرتبة يتخلق المرء بقوله: لن يكمل ايمان المرء حتى يجب لاخيه ما يجب لنفسه - ش
 \* 1 - لا يتحقق - ط
 \* 2 - لغباراته - ن - ط
 \* 3 - يظن - ل
 \* - الحكم - ط
 \* - الحكم - ط
 \* - الحكم - ط

مصيباً في حكمه، ولهذا يفتقر الى الحضور الذى هو ملاك الامر بعد معرفة ما يحضر معه من المعلومات والمشهودات؛ متيقناً ان الحضور مع المجموع، وكذا الغفلة عن المجموع غير ممكن، فيتعين احكمها بحسب ما يعينه العلم الوقتى والحالى والموطنى والمزاجى والمرتبى؛ اذا ترجع شئى منها على موجب الغفلة، فنى ٢كل حال حضور من وجه وغفلة من آخر، فكل حاضر غائب وبالعكس.

بجمعية الحضور عبارة عن استجلاء المعقولات و ٣ الاشتال على المحسوسات بجمعية الاثار الحاصلة من العلم والشهود في صاحبها بحسب الرابطة التي بينه وبينها، ومن ثمراته تميز احكام ظاهر الشريعة عن احكام باطن الطريقة واحكام مطلع الحقيقة واحكام الاحدية التي هي مابعد المطلع، كل في مرتبته ولاهله لمن ساعده فضل الله العظيم.

# الفصل الخامس من فصول الباب يتضمن ضابطاً عزيزاً عام الفائدة للمبتدى والمنتهى

ما خصور في الحقائق، مع المختص بالرتبة الالمية وما ينضاف الى الرتبة الكونية؛ عصلة ٦ مع ماسبق نقله غير مرة: ما يختص بالرتبة الالمية وما ينضاف الى الرتبة الكونية؛ عصلة ٦ مع ماسبق نقله غير مرة: ان لكل احد بل كل موجود نسبة ذاتية الى الرتبة الالهية ونسبة كونية من حيث انه سوى وعالم، وكذا لكل امريصدر منه بكسبه او يردعليه بلاكسبه تلك النسبتان، فينبغى لكل احد ان يحضر مع ما يختص بكل من المرتبتين في نفسه وفيا يصدر منه او يرد عليه ويخلص نسبته الى تلك المرتبة، ولا يعمل اسناد حكم الى مرتبة بتحكم ٧ بحيث يسرى ٨ اثره في المخارج ويعمل بموجب اسناده التعمل، بل لابد ان يحذر من التعمل مطلقا في كل امر وحال وشرّ وخير، اللهم الا من حيث مرتبتي الشرع والطبع وبلسانهما ٩ ويديهما، فله التعمل من حيث مرتبتي الشرع والطبع وبلسانهما ٩ ويديهما، فله التعمل من حيث مرتبتي الشرع والطبع وبلسانهما ٩ ويديهما، فله التعمل من فيبته عما تحققه من نسبة ١٠ الاصلية الى المرتبة الالهية الاحدية، والا حيث بين هذا السالك او العارف وبين العالِم بظاهر الشريعة في زعمه.

۱-فتعین-ط ۲-والمرتبی فغی-ل ۳-او-ل ۱-الحضور مع-ط-الحقائق مایختی س-ل ۵-بالربوبیة-ط ۲-المحصلة-ل ۷-یتحکم-ل ۸-بری-ط ۹-بلسانیها-ل ۱۰-نسبته-ط-ل

1971مثال تخليص النسبتين الى المرتبتين ١٠ في نفسه ان يسند في ذاته الوجود والكمالات المترتبة عليه من اصل العلم والقدرة وكل مايتعلق بالتأثير والنزاهة من النقائص والرذائل الى الالوهة ١؛ فيق ٢ نفسه بالله من ادعاء نوع من الربوبية، ومن ثمراته التحقق بقولنا: لاحول عن معصية الله ولا ٣ قوة على طاعة الله، بل على كل مايتعلق بتأثير ما وخير ؛ ما الا بتوفيق الله، ويستند الامكان العدمي ووجوه الامكان عن النقائص والرذائل وكلما يتعلق بمرتبة الامكان من الطاعة والعبودية والعجز والجمل الى كونيته، فيتي جناب الحق بنفسه من نسبة وجه من وجوه العبودية والشين اليه، فالمتتى الحقيتي هو الجامع بين النسبتين.

٤/٩٧٧ ومثال تخليص النسبتين الى المرتبتين في الامور الصادرة ضرب اليتيم للتأديب الالمي فيثاب عليه وللتعذيب الكوني فيعاقب عليه، والطاعات المشروعة والخيرات المعروفة لحسبة المية يشاب عليها، وللرياء ولان يقال يواد ٦ وقارىء وزاهد وعالم ومجاهد وعابد لايثاب، بل يعاقب - كها ورد في الحديث ٧= ٦

٤/٩٧٨ ومنه الفرق بين المهاجر لله ﴿ وَرَسُولُهُ وَمُهَاجِرُ امْقِيسٍ، ومثال التعمل في امر ٩ والعمل بموجبه ان يعتقدان وجوه الخيرات والو بالنفاق المال الحرام يفيد الثواب فيحج به، فقد روى أن مثله أذا قال لبيك لبيك؛ يجاب بلا لبيك ولاسعديك، وقد قيل:

سمعتك تبنى مسجداً عن جباية ١٠ وانست بحسد الله غسير موفسق كمطعمة الجيعان من كسب فرجها جرت مثلاً للخائن المُتصدِّق لك الويسل لاتنزني ولاتعصيةق

فبقبال لها اهبل البدرايسة والبتبق

٤/٩٧٩ واما التعمل ١١ مطلقا فيتضمن دعوى القدرة وهي ربوبية ١٢ ، فينبغي ان يحترز عنها بالكلية لانها بما يختص بالالوهية، وقد قال تعالى: ويحذر كنم الله نفسه (٢٨ - آل عمران)

#### ★١- اى الالهية والكونية -ش

١-الالوهية -ل ٧-فتتق -ط-فتبق -ن-ط ٣-معصية الله الابعصمة الله ولا -ل ٤-حيرما-ل-ن-ع ٥- والجمل فتقدس جناب - ط ٢- هو جواد - ن - ع - ل ٧ - الحديث الصحيح - ل ٨ - الى الله - ط ٩- في الامر - ط ١٠ - جناية - ط - ل ١١ - سمعتك تبني مسجداً عن جناية كمطعمه الحيوان من كسب فرجها-اماالتعمل-ل ١٢-ربوبيته-ط

لكن اذا كان من حيث مرتبة الشرع كالسعى في امتثال الاوامر والامر بها واجتناب المناهى والنهى عنها بالحكمة الحسنة ثم بالمجادلة حسب الطاعة يداً ولساناً وقلباً، او من حيث مرتبة الطبع كالسعى في تحصيل الكفاية لنفسه ولمن يعوله؛ فذلك لا بأس به لكن مع عدم الغيبة عن انه لامر الله بذلك او ندبه او اباحته، فعند اعتبار ذلك ولو في الاكل والشرب او الجاع يثاب عليها كها نطق به الحديث الصحيح اشار اليه الشيخ قدس سره في التفسير.

وحانية او طبيعية شرعية او عادية، ما يختص بكل من الحقائق الكونية والالهية التي ظهر روحانية او طبيعية شرعية او عادية، ما يختص بكل من الحقائق الكونية والالهية التي ظهر حكم الجمعية وروحها وصورتها منها ليلحق كل فرع ٢ باصله، برىء من التخليط المذكور؛ فهو المتحقق بمقام الاخلاص الذي ليس للشيطان عليه سلطان، واصلها تحرير ٣ حكم الاحدية التي هي مرتبة ربك الاعلى الذي امرت بتسبيح اسمه عن حكم الكثرة التي انصبغ كل كون به ٤ عابداً كان أو عادة، ولذلك السر شرع التكبير حال الانتقال في احوال العبادة الصلواتية الجامعة لاحتلاف الشنون المشتملة على التوجه الروحاني الباطني والبدني الظاهري القولي والفعلي في المرتب الإنسانية ١٠ ثم الحيوانية ٢٠ ثم النباتية ١٠ الى ان يغضى الى الشهود مع الله حالة التشهد؛ لذلك صارت معراج المؤمن، وذلك لان معنى يفضى الى الشهود مع الله حالة التشهد؛ لذلك صارت معراج المؤمن، وذلك لان معنى التكبير تنزيهه عن قيد الجهات المتلفة والتحولات وعن قيد التعينات العلمية والاعتقادية المتنوعة بحسب المراتب وسائر احكام الحصر ١ الظاهرة والباطنة، فعني كل تكبير صلواتي: الذاكر من ان يتقيد بهذه التحولات العبودية والمراتب الكونية.

۱۹۸۱ ثم نقول: في سرّ اشتراط احدية التوجه وعدم التخليط في كل قصد بترتب ٦ عليه المقصود حتى في الدعاء؛ الذي ذكره الشيخ قدس سره في شرح الحديث: ان معنى استجابته احدية التوجه بظاهره وباطنه وباستحضار الامر المطلوب؛ وسيجئي ان شاء الله تعالى.

\*۱-حین القیام-ش \*۲-حین الرکوع-ش \*۳-حین السجود-ش ۱-حکم تلك-ن-ع-ل ۲-نوع-ط ۳-تجرید-ط-ن-ع ۵-له-ط ۵-الحضرة-ن-ع ۲-لیترتب-ن-ع-ل ۱۹۸۲ علم ان كل فرد من الموجودات الظاهرة والباطنة من حيث هو ليس الاواحداً ١؟ و ٢ الواحد لايقابل الابالواحد مثله ولا يلحق الاباصله الاحدى؛ مع لحوق مشاكله ٣ في الواحدية والتفرع عنى ذلك الاصل باصله ذلك، وهذا الاصل شامل لرجوع كل من ٤ الافراد الى النوع الواحد ولرجوع كل من ٥ الانواع الى الجنس الواحد،

والرجوع الى الجنس لتلك الحصة، واذاً كان المقابلة والمحاذاة واللحوق انما هما بين المتاثلين فى والرجوع الى الجنس لتلك الحصة، واذاً كان المقابلة والمحاذاة واللحوق انما هما بين المتاثلين فى الوحدة؛ فمتى ٦ توجهت بقصد واحد كالدعاء الى امرين والمتشاكلين ٧ فى التفرع عن اصل واحد ١٨ و بعمل واحد ٩ كالصلوة الى امرين كالعبادة والمراياة او طلبت ان يحصل بذلك القصد او العمل من حيث احديته غرضين كالدنيوى والاخروى وقد مر امثلته؛ او اضفت فرعاً الى اصلين؛ كما اضفت الى غير اصله، وذلك كان تتوجه باحد الوجوه الخمسة السالفة ١٠ الى وجهين منها او الى غير اصله؛ كان تقصد العمل عشمنى روحانيتك وجسانيتك فى حال واحد، كالوضوء بنية التقرب والتبرده او الصف جرء واحداً الى كلين؛ كان تضيف مرتبتك الى حضرة الوجوب وحضرة الاحدى الجامع بينها،

14.4 دخل عليك الحكم الشيطاني وارتفع الاخلاص الرحماني بتشتت الهمة وتفريق الجمعية والتخليط بين متنافى ١١ الاحكام وتغير التوجه الطلبي الكلى للانحراف عن المقابلة من بعض الوجوه؛ حرمت العلم الصحيح المميز لكل حقيقة مع احكامها، فحرمت اجتناء ثمرة علمك الذي ١٢ هو التوجه التام وهي الفوز بالمطلوب.

٤/٩٨٥ وذلك كما قال الشيخ قدس سره في شرح الحديث ١٣ : ان الاجابة بعد احدية

١- والباطنة الا واحد - ط ٢- اذ - ط ٣- مشاكلة - ط ٤- فرد من - ن - ع ٥- نوع من - ن - ع ٦- الوحدة والمتشاكلين في التفرع عن اصل واحد فتى - ل ٧- الامرين المتشاكلين - ن - ع ٨ و ٩ - امرين كان تطلب من الحق والحلق معاً من حيث هما اثنان بل الواجب كها قال الشيخ قدس سره في رسالة وصيته ان يجعل الخلق مظهر التوجه الى الحق والاستدعاء منه المترتب على هذا الجعل قبل العرض على الخلق، فيحنئذ يقترن بالاجابة او بعمل واحد ... - ل ١٠ - السابقة - ن - ع ١١ - متنافين - ل ١٢ - علمك او عملك الذي - ل ١٢ - شرح الاربعين، ص ٥٠٠

التوجه المذكور ١ تابعة للتصور، فالاصح تصوراً للحق يكون ادعيته مستجابة؛ وصحة التصور تابعة للعلم المحقق والشهود الصحيح كما قال عليه و آله السلام: لو عرفتم الله حق معرفته لزالت بدعائكم الجبال ٢، وهئولاء هم الموعودون بالاجابة في قوله تعالى: ادعوني استجب لكم (٢٠-غافر) اذ ٣من لم يعرف لم يدع الحق؛ فلا يستجيب ١٤ه، تم كلامه.

۱۸۹۹ و متى ايدك الله سبحانه بالهام الاحتراز مما ذكر ليتحقق احدية التوجه الذكور مع اتقان الاصول السالفة انحققة لاحدية المتوجه اليه علماً ذوقياً محققاً؛ لانظرياً من وراء حجاب النظر او تقليدياً مشتباً؛ سلمت من التخليط والتشتيت واسلم الشيطان على يدك بعجزه عن صرفك عن جهة الواحد الاحد؛ وافضى بك الحال والامر الى ان تأخذ جميع مايرد عليك من معدنه وعلى ٦ وجه وروده من اى مرتبة يرد وعلى ٧ يد من يرد من المظاهر المتوسطة ١٥ خبى الوجه الخاص الذي لا واسطة فيه ولا تعين له.

هو عندنا، او واسطة في ايصال اثره كما عند اهل النظر، ولذلك لم يعرفوا اثر الحق سبحانه كما هو عندنا، او واسطة في ايصال اثره كما عند اهل النظر، ولذلك لم يعرفوا اثر الوجه الخاص، فاما من نفس التوجه – وذلك مو الأمر المنبعث منه العائد اثره عليه على غير وجه الانبعاث واليه ينظر قوله تعالى: ولا يحيق المكر السيئي الا باهله (٤٣ – فاطر) – واما من غيره، وذلك الغير ان كان من حضرة المعانى فهو الاسم الملحوظ المتعين من اسماء الله تعالى، وان كان من حضرة الارواح فهو الحقيقية الملكوتية، فالخير ١ الحض الملك والشرير المحض الشيطان، والمتردد بينها الجن، وان كان من حضرة المثال فالحقيقة الممثلة وان كان من الخيال المقيد فالحقيقة الممثلة وان كان من الخيال المقيد فالحقيقة الممثلة وان كان من الخيال المقيد

دام دام المسه - سواء كان من عالم الحس: فاما البشر او غيره؛ والبشر اما نفسه - سواء كان متروحنا كالخضر وعيسى عليها السلام او غير متروحن - واما قوة توجهه؛ وهى الهمة المرسلة على ما قيل: همة الرجال تقلع الجبال، والهمة لغة نوع من القصد؛ واصطلاحاً

۱-المذكورة-ل ۲-رواه مسلم في كتاب الذكر، وابو داود في كتاب الخاتم، والنسائي في كتاب الزينة. ۳-و -طـفنــشرح الاربعين ٤-لم يستجبـشرح الاربعين ٥-لعجزه-ن-ع ٢-معدنه على-ط ۷-يرد على-ط ٨-الظاهر المتوسط-ط ٩-الارواح فالخير-ل الباعث الطلبي المنبعث من النفوس والارواح لمطالب كمالية ومقاصد غائبة، ويتنوع بحسب تنوع اهلها واختلاف مداركهم ومراتبهم.

٤/٩٨٩ فنهم من يهتم ١ بامور الدنيا المذكورة اصولها في قوله تعالى: زين للناس حب الشهوات من النساء ... الاية (١٤- آل عمران).

. ٩٩٠٤ ومنهم من يهتم بامور الاخرة والكمالات الروحانية، وللاخرة اكبر درجات واكبر تفضيلا (٢١-الاسراء)

١٩٩١ع ومنهم من يتعلق همته بما ٢عند الله وفي الله، وفي ذلك فليتنافس المتنافسون (٢٦-المطففين) ويتفاوت بحسب حظوظهم من الله تعالى وبحسب مقاماتهم ومراتبهم الكمالية والاكملية.

٤/٩٩٢ ومن تعلق همته بامر منها فهو مطلبه الغائي واليه غاية وصوله ان قدر له، والاكمل منهم لاتعلق لممته غير الحق الخالص من غير التفات عشق الى ماذكر، كذا قال الجندي.

2/۹۹۳ واما غير البشر فقوة سماوية علوية منجذبة ال من ٣ ورد عليه بنسبة روحانية ومناسبة لذلك الفلك يقتضيها تعين روحه، او بنسبة مولدية يقتضيها طالع مسقط نطفته بحسب باطنه او طالع ولادته بحسب ظاهره هذا كله في مفاريدها.

1994 واما مركباتها ؟! فاما مركب من كلها او بعضها - مع انضمام حكم تجلى الوجه الخاص الى الكل - فهذه حاصرة لطرق التنزلات الالهية والواردات الربانية والتلقيات المتنوعة والالقاآت المتفرقة الاخارج عن هذا الضابط.

990 علم ان صورة الدعاء المشروعة دليل احدية التوجه بالمعنى المذكور، فقد قال الشيخ قدس سره في شرح الحديث ٦: اليد الواحدة تترجم ٧عن ظاهر الداعى والاخرى عن باطنه واللسان عن جلته، ومسح الوجه تنبيه على الرجوع الى الحقيقة الجامعة بين الروح والبدن؛ وهي كناية ٨عن عينه الثابتة في علم الحق ازلاً، فان وجه الشئي حقيقته وهذا الوجه

۱-يهم-ط ۲-فيا-ن-ط ۳-ما-ن-ط ٤-واما فى مركباتها-ل ٥-المتفرعة-ط-ل ٦-شرح الاربعين.ص:۳۵ ۷-ترحم-ط ۸-عبارة-ن-ع مظهر تلك الحقيقة، وبهذا عرف معنى: كل شئى هالك الا وجهه (٨٨-قصص) وعرف سرّ آخر يتعذر افشائد تم كلامه

# الفصل السادس من فصول الباب في بيان التوجه الحبّى

احببت ان اعرف - وبين القوابل الكونية؛ باعثة على الظهور المذكور متعلقة بكال الجلاء والاستجلاء الحاصل بالانسان الكامل بعد ظهور اجزائه الوجودية المتوقف عليه ظهور الكل، وتلك الوصلة لاشتراك المر آتية بين الطرفين سارية الى كل موجود، فن جانب الحق طلب ظهور الكل، الذات والكالات الاسمائية فعلاً وتأثيراً، ومن جانب الكون طلب ظهور الاحكام والاحوال تأثيراً وقبولاً؛ وسيتحقق عند كلام النفحات ان شاء الله تعالى، ولبيان ١ ما لم يتعرض له من اسرار هذا الباب عند تحقيق قوله تعالى وهو الغفور الودود (١٤ - البروج) مقدمات:

ونحوها ٢ من الميل والعشق والموى والاقتضاء والارادة، كلها بواعث المحبة والقائها، القائها المنافرة، ونحوها ٢ من الميل والعشق والموى والاقتضاء والارادة، كلها بواعث المحبة والقائها، القائها ٣ باعتبار بعثها على مقصود الحبة الذى هو الاتحاد ورفع ما به المباينة المقتضية للمنافرة، واختلاف العبارات لامتناع الترادف في مذهب التحقيق لاختلاف مراتبها واحكامها المعينة حسب اختلاف من يظهر عليه حكمها، فإن الاوقات بالاحوال - اى الان والشأن الالمين - تعين صور الاستعدادات الجزئية في الوجود العيني وتنبه على مرتبة صاحبها تارة من حيث الحال الجزئي المعين واخرى من حيث الذات بحكم الاستعداد الكلي، فدار اختلاف هذه العبارات على الاعتبارات النسبية التي هي رقائق المحبة وتعينها بحسب احوال المحبين واستعداداتهم.

\* ١ - التشوق - ن - ع - ل - هذا التفسير مبنى على انه بالفاء، ولعله بالقاف، لان الشوق من اسماء الحبة في مرتبة بلاخلاف، بخلاف التشوف - ش

١- لسان = ط-ن-ع ٢- نحوهما - ط ٣- المحبة اى القابها - ط-ن-ع-ل

بمعدوم عند الطالب حال الطلب في زعمه؛ وان كان موجوداً في نفسه وبالنسبة الى غيره، بمعدوم عند الطالب حال الطلب في زعمه؛ وان كان موجوداً في نفسه وبالنسبة الى غيره، فلا يصح ان يكون ذات الحق مطلوباً ولا محبوباً الاللانسان الكامل او الندر من الافراد المشاركين للكمل في هذا الذوق ١، وذلك لان مطلق الوجود حاصل لكل موجود في زعمه ٢ بديبي علمه بذلك الحصول فلا يطلبه، اما الانسان الكامل او المشارك له في ذلك الذوق انما يطلبه بملاحظة مرتبته الاطلاقية الكالية او الاكملية؛ وذلك غير حاصل، وان كان مطلق الوجود حاصلاً، فطلق الشئي غير ذلك الشئي من حيث ملاحظة اطلاقه وملاحظة الاطلاق، وطلبه لا يتصور الا من المؤهل له، فاما من سوى الكامل ومشاركيه ٣ فمتعلق محبته ؛ ليس ذات الحق بل ما من الحق وهو غير حاصل، كشهوده وودوام شهوده او القرب منه او المعرفة او مافيه سعادة دينية او دنيوية من الاحوال والمقامات والاغراض والمراتب المقيدة، وحاصله نيل مايلام الربيء كالمعرفة والشهود او المزاج او الجموع حصولاً او قاماً او دواماً؛ او ازالة مالايلام على ذلك التفصيل وهو موجود، فازالته غير حاصلة، ويسمى هذه المقاصد الكالات النسبية المناسبة على ذلك التفصيل وهو موجود، فازالته غير حاصلة، ويسمى هذه المقاصد الكالات النسبية المناسبة على دلك التفصيل وهو موجود، فازالته غير حاصلة، ويسمى هذه المقاصد الكالات التفسية والمهمودة والمناسبة الكالات التفسية والمناس وهوموده فازالته غير حاصلة، ويسمى هذه المقاصد الكالات النسبية والمناسبة والكالمناسبة والمناسبة والمنا

ماسواه من حيث مايغايره، كما يتوهمه المحجوبون من ان الحق بحب عباده او ان فيهم من يجبه من ماسواه من حيث مايغايره، كما يتوهمه المحجوبون من ان الحق بحب عباده او ان فيهم من يجبه من حيث مغايرتهم اياه بما يفهمونه من قوله: بحبهم ويجبونه (١٥٥-المائدة) و: بحب الصابرين (١٤٦- آل عمران) و: بحب المحسنين (١٩٥-البقرة) لكن ذلك بموجب حكم معنى مشترك بينها من حيث ذلك المعنى تثبت مناسبة تقضى ٧ بغلبة حكم مابه الاتحاد على حكم مابه الامتياز والمباينة، فبحكم العلم او الشعور بتلك المناسبة يطلب ١١هالم ١ او الشاعر رفع احكام المباينة بالكلية وظهور سلطنة ما به الاتحاد، ليصح الوصلة التامة ويظهر سلطنة الواحد الاحد، فلاجائز ان يجب الحق الخلق او بالعكس، وانما ثمة اسرار اخر ذاتية وصفاتية وفعلية وحالية ومرتبية من حيث هي تثبت المناسبة فيحصل المحبة، غير ١٠ ذلك لا يجوز، هذا كلامه.

۱-الاذواق-ل ۲-زعمه و-ط ۳-مشارکته-ط-مشارکه-ن-ع ٤-حجته-ط ٥-کشهود-ط ۲-ص:٥٠ ۷-يفضي-ن-ط-نثبت بينهامناسبة يقتضي-ل ۸-لطلب-ط ۹-العلم-ل ۱۰-عن-ن-ل ١٠٠٠ اعراء المفهوم منه ليس ان لايكون بين الحق والخلق عبة اصلاً؛ ولا عبة ذاتية اصلاً، بل لايكون ١ ذلك من حيث مغايرتها، اما من حيث مناسبتها باحد الوجوه الخمسة فيتحقق الاقسام الخمسة السابقة للمحبة، وسيجئ تحقيق الحبة من الطرفين ان شاء الله.

الخقائق الكونية - ضروب: منها طبيعية غير عنصرية، ومنها عنصرية، ومنها روحانية متلبسة الحقائق الكونية - ضروب: منها طبيعية غير عنصرية، ومنها عنصرية، ومنها روحانية متلبسة بصورة وغير ٢ متلبسة، بل ٣ معان مجردة داخلة في مرتبة الامكان ١٠، واما الرباني: اي الذي يتوجه له الحقيقة الجامعة الالمية، قاما تعينات وجودية مظهرية او تعينات اسمائية غيبية كلية.

المرجامع المرجامع المرابعة: الله الإيطلب شتى غيره دون مناسبة جامعة بينهما، وهى كل امرجامع يتماثلان في الاتصاف بحكمه وقبول المرجامع مضاهاة الاتبقى تغايراً، ومن حيث تماثلهما ؛ بل من جهة مابه يضاهى كل منهما ذلك الجامع مضاهاة الاتبقى تغايراً، ومن حيث تماثلهما ؛ فيما لهما من ذلك الجامع واثره، والامر الجامع حكمه من جهة اتحاد تلك الاشياء به حكم تلك الاشياء في ان يثبت له ما يتبق طاء ويشتى عنه ماينتني عنها، اما المباينة بين الاشياء فمن حيث خصوصياتها المتمايزة بها.

۱۰۰۳ (۱۰۰۳ العقور الودود الودود البروج) ان الرقيقة الرابطة التي هي مجرى حكم المناسبة يحدث تارة من احدى الطرفين واخرى من كليهما، فينقسم الى التوجه بالسلوك من العبد والى التدلى من الرب، ثم تنقسم الالتقاء الى منازلة - ان كان في الوسط - والى التدلى - بعد تجاوزه الربانى - والى التدانى ؟ بعد التجاوز ٢ من السالك؛ والثمرة من الكل ظهور الكمال المتوقف على ذلك الاجتماع بالحاق الفرع بالاصل و تكميل الكل بالجزء.

٤/١٠٠٤ اذا عرفت هذه المقدمات فاعلم: ان الشيخ قدس سره ذكر في النفحات ٧:

◄١- كالسعادة والاحوال والمقامات المعنوية والمعرفة والقربة وغير ذلك −ش

۱-بل ان لایکون-ل ۲-بصورة مثالبة او غیر-ل ۳-بصورة مثالبة بل-ط ۲-بماثلتها-ط-ن-ع ۵-التدنی-ط ۲-بالتجاوز-ط ۷-ص: . ه ان الحبة التي هي حقيقة طلبية ا وحدانية يشترك حكمها بين الرتبة الالهية والكونية لمناسبة ثابتة بين الحق والخلق، فيصح نسبتها الى الحق من وجه والى الخلق كذلك بموجب تلك المناسبة التي سنزيد في بيانها ان شاء الله تعالى؛ واسبابها متعددة:

۱۰۰۵ منها: صفات المتحابين واتحادهما منجهنها - وانتفاوت حظوظها ۲-، منها: لاستحالة ظهور حكم صفة مافي محلين على وجه واحد، بل لابد من التفاوت؛ لتفاوت استعدادات الماهيات الغير المجعولة المقتضية لقبول الوجود الواحد على الانحاء المختلفة بصور حصص متنوعة، ولهذا تعذر وجدان المثلية بين امرين من جميع الوجوه ولم يتكرر التجلى. حصص متنوعة، ولهذا قلت: الوحدة صفة ذاتية للحق والكثرة صفة ذاتية للعالم، فهو متقابلان صفة - لامتناسيان -

۱۱۰۰۷ قلت: لكن قد مر ان الحق: ان الوحدة ٣ كثرة نسبية من حيث ما يتعقل ان الواحد نصف الاثنين وثلث الثلاثة وها حراً وانها امور اعتبارية لا توجب كثرة في الذات، وهكذا يجب ان يتعقل جميع الصفات الالحية، وللكثرة وحدة تخصمها وهي وحدة معقولية الجملة ٤ من حيث هي جملة وكلية، في علم الحدما بالاخر الو تعقل بينها ارتباط فبموجب حكم القدر المشترك، فاعلم هذا بذاك الا بمافيه منه، كذا قال الشيخ قدس سره.

١٩٠٠٨ وقال فيه أيضاً ٥: وقد يكون الحبة بن اثنين نتيجة اشتراك ومناسبة في بعض الاحوال او الافعال او في المرتبة، كالاشتراك في النبوة والولاية والخلافة وفي العلم الذاتي بالله او بشئي آخر، والعلم عندنا قد يكون ذاتياً فلايعد صفة

9 - 1 / 1 و قال فيه ٦: التحقيق في كشف سرّ عبة الحبوب الحب و عبة الحبوب الحب الحب الحب الحب الحبوب: ان الحبوب انها احب الحب لكونه سبباً لاستجلاء كماله فيه وعلاً ١٥ لنفوذ سلطنة جاله، فالحب مرآة الحبوب ٧ يستجلى فيها عاسن نفسه المستجنة في وحدته ٢٠، لان القرب المفرط و التوحد كانا بحجبانه عن ذلك، فاذا استجلاها ٣٠ في الاخر لحصول ضرب

\* ١ - عطف على سبباً - ش \* ٢ - قبل تعين الجلى - ش \* ٣ - نفسه في الجلى - ش

۱- کلیة - ط-ن-ع-النفحات ۲-حظوظها - ط-ن-ع ۳- قدمر ان للوحدة - ط-ل ٤- معقولیة وحدة الجملة «النفحات» ۵-ص:۶۱ ۲-ص:۶۱ ۷- فالمحبوب مرآة المحب - ط-النفحات - ل

من التعدد ١ والامتياز؛ احبها حباً لايتأتى له بدون ذلك الجلي.

الحب الفرة النفرة بالنسبة الى مايضاده من الحقائق، فاذا تعين على يتميز فيه مايستوجب وعلى مايقتضى النفرة بالنسبة الى مايضاده من الحقائق، فاذا تعين على يتميز فيه مايستوجب المحبة صفة كان او فعلا او حالاً او امراً مشتملا على الكل او البعض وارتفع حجاب القرب المفرط، ظهر سلطان الحب طالباً رفع احكام الكثرة والمغايرة بتغليب حكم مابه الاعتاد على حكم مابه الاعتباز، فاحب نفسه فيا يغايره من وجه بالصفة الذاتية التى فيه الطالبة كمال الجلاء والاستجلاء، فان هذه الصفة هى المستدعية لايجاد العالم والمقصود من الايجاد ليس غير ذلك، و ٢ كل ماذكر من المقاصد ١٠ للايجاد فرع وتبع لكال الجلاء والاستجلاء، فهذا الحكم سار في كل عب وان اختلفت الوجوه والاعتبارات، غير ان بين استجلاء الحب واستجلاء المحبوب فروقاً متعددة:

المار المعنود المعنوب مراة ذات الحب من حيث كونه عباً؛ فهو يستجلى فيها ٣ نفسه ويستجلى المناب المحبوب وعل نفوذ نفسه ويستجلى ايضاً بعض عاسها بالتبعيد، والحب مرآة كمال جال الحبوب وعل نفوذ الحكم سأرق كل عب وعبوب دون استثناء؛ وان شأن الحق مع خلقه بهذه المثابة

- ۱۰۱۲ علمه سبحانه - مرايا ٤ لوجود المطلق الذاتى الوحدانى، لانه تعالى عبن الوجود لا وجود لسواه فهو يستجلى مرايا ٤ لوجوده المطلق الذاتى الوحدانى، لانه تعالى عبن الوجود لا وجود لسواه فهو يستجلى فينا نفسه، اما حضرته فر آة لاحوالنا المتكثرة وتعدداتنا؛ فنحن لاندرك الا بعضنا بعضاً لكن في الحق - فيحب منا مانستجليه ٦ فيه وليس غير الصفات والاحوال، وهو يجب فينا نفسه من حيث ان رؤيته نفسه في مر آة مغايرة له من وجه؛ مخالف لرؤيته نفسه في مر آة مغايرة له من وجه؛ مخالف لرؤيته نفسه في نفسه في مر آة مغايرة له من وجه؛ منالف لرؤيته نفسه في مر آة مغايرة المغايرة من حيث انها عل ١٠

<sup>◄</sup> ١ - من موجب الانجاد - ش - مقاصد الانجاد - ل

<sup>1-1</sup>استجلى نفسه في امر آخر محصول ضرب من البعد «النفحات» البعد -v-3 -v-4 -v-3 -v-4 -v-4

التجلى المتقيد بها تعين ١٠ فيا ينطبع فيها حكماً لم يكن متعيناً حال رؤيته نفسه، ١ وهذا سرّ من اطلع عليه عرف سرّ الذات والصفات والاحوال والمرايا والجالى؛ وان العالم ٢ بحقائقه وصوره ٣ مر آة للحق من وجه والحق من وجه آخر مرآة للعالم.

17 ، ۱۹ ، ۱۹ هذا كلامه موافقاً لما مر مراراً من قوله: انت مر آته وهو مر آة احوالك ، وان صح قولنا وهو مر آة احوالك ، وان صح قولنا وهو مر آتك ايضاً باعتبار ان حقيقتك حال من احواله، وصح ايضاً انت مر آة شئونه وصفاته واسمائه باعتبار ان اللواحق لواحق الذات.

المناسبة والارتباط بالرقيقة الذاتية؛ والعالم بماذكرنا من الاسرار السالفة له الاعتضاد بالمناسبة والارتباط بالرقيقة الذاتية؛ والعالم بماذكرنا من الاسرار السالفة له الاعتضاد بالمناسبة والعلم المقرب للمسافة القاطع للعلائق والعوائق العائقة عن تكميل صورة المناسبة وتقوية حكم المناسبة، ثم الاعانة والامدادانما يتأيد به القدر المشترك من حيث كل فردفرد من الحقائق التي اشتملت عليها ذات الطالب والمطلوب ولوازمها، واليه يشير قوله عليه وآله السلام: تخلقوا باخلاق الله، ومن هذا الباب قوله صلى الله عليه وآله للصحابي – وقد سأله ان يكون رفيقه في الجنة –: آعِتي والعلى تفسك بكثرة السجود، فذلك لتحصيل مناسبته ومشاركته علازمة حقائق العبادة، وهذا ذوق عزيز جداً من اطلع على سرّه عرف سرّ الاعمال على الاطلاق، وان سبب تنوعها اختلاف حقائق من يظهر بهم اعمال الاعيان؛ وانه روعي فيها باجمعها سرّ المناسبة ليصح الثمرة ويكمل المقصود؟.

# الفصل السابع

من فصول الباب في سرّ التوجه المسمى بالدعاء واحكامه واصول لوازمه

١٥ - ١٠١١علم ان الدعاء والسئوال يستدعى باعثاً وهو الفقر والحاجة، وغرضاً وهو حصول مابجتاج اليه، وماينشئي ٧منه الحاجة، وتوجهاً به الطلب والاستدعاء، ولساناً

\*۱- تبدی-ن-ع-ای تظهر-ش-یعنی-ط \*۲-مفعول قوله - صلی الله علیه و آله-ش ۱- رؤیة الشنی نفسه فی نفسه لنفسه «النفحات» رؤیته نفسه فی نفسه -ل ۲-علم-ط ۳-صورة - ط-ل ٤- التفسیر-ص: ۳۶۷ ۵- او - ط ۲- المقصود والله اعلم-ل ۷-ینتشنی-ل

للاستدعاء والطلب، واجابة من الحق سبحانه بها حصول المطلوب المحتاج اليه، فهذه ستة اشياء ١ لابد من تحقيق كل باقسامه ٢.

يكون الامر المحتاج البه مناسباً له، فطلوب الحاجة الذاتية العطايا الذاتية، ومن شأنهما ان يكون الامر المحتاج البه مناسباً له، فطلوب الحاجة الذاتية العطايا الذاتية، اى المنسوبة الى ذات الالوهية، كالتجليات الاختصاصية من الله تعالى احدية جمع جميع الاسماء الالحية الخصيصة تلك الاحدية الجمعية باكمل المقربين وندر الافراد الكاملين، اذ الذات من حيث هى لا يعطى ولا يتجلى تجلياً ما، ومطلوب الحاجة الصفاتية الاعطية الاسمائية، اى من حيث حضرة حضرة من الاسماء بحسب قبول المتجلى له وخصوص حاله من توجهه التابع لعلمه واعتقاده ومزاجه وحاله النفساني والطبيعي الجسمي ؛ ، والغالب حكمه ١٥ مما يركب من ذلك ويولد عنه حال الطلب، وكل من السئوالين – اعنى ما للحاجة الذاتية او الصفاتية – قد يكون لفظياً؛ واللفظى اما معين – لكر الباء كأن تقول: يارب اعطني كذا، او غير معين، كأن تقول: يارب اعطني كذا، او غير معين، كأن تقول: يارب اعطني كذا، او غير معين، الكالات الملائمة.

معين - بفتح الياء - وهو كها من اما معين او غير معين - بفتح الياء - وهو مطلق حصول ما عناج اليه الطالب في وجوده - ان كانت العطية ذاتية - واسباب بقاء وجوده - ان كانت صفاتية - وكل منها اغا يكون لتحصيل الكمال الذي يمكنه تحصيله كان ما كان اى مشعوراً به اولا؛ وطبيعياً او نفسانياً او روحانيا او عقليا او ربانياً مما سيجئ من اقسام الاستدعا آت.

المطلب عير معين فطلبه حكم الطلب، فإن كان المطلوب غير معين فطلبه حكم الحقيقة الجامعة السارية باحديته فيه، وإن كان معيناً فتعيينه بغالب ٧ حكم بعض الحقائق والاجزاء الانسانية التي اشتملت عليه ذات الانسان، فضروب ٨ الاستدعاء على قدر

۱ - عطف على علمه - ش

۱- اقسام - ن - ع ۲ - تحقیق باقسامه - ط ۳ - الاسماء الخصیصة - ط ٤ - الجسانی - ل ۵ - عقلیا ربانیا - ط - ل ۲ - فتعینه - ن - ع ۷ - لغالب - ط ۸ - مضروب - ط

ما تحوى ذات الطالب ونشأته من القوى والحقائق واحكام المراتب، اذ بتلك النشأة الخصوصة صح له ان يكون مظهراً لتلك المراتب ومجمعاً لتلك القوى والحقائق حالة طلبه وجمعه ومظهر يته الجمعية والتفصيلية.

الصورة والمرتبة بكل شئى، اقتضى امر النوجه الايجادى الالمى ان يكون له بحسب كل مرتبة الصورة والمرتبة بكل شئى، اقتضى امر النوجه الايجادى الالمى ان يكون له بحسب كل مرتبة طلب، فاستدعائه ١٠ على ضروب: طبيعية و نفسانية و روحانية و عقلية و ربانية ١ صرفة مجردة عن سائر المواد، فالواردات الالهية و الاوامر و النواهي و التجليات و سائر المطالب انما تكون بحسبها، و كل شئى فيه كل شئى، لكنه قد لانعلم ٢ و المنافى لا يقبل ما لا يناسبه و لا يعرفه من الوجه المجهول و المنافى لعدم الجامع، قد يكون من الحال النفسانى، فذو الحال ٣ الطبيعى مثلا اذا جائه امر روحانى فباستدعاء رقيقة خفية و وحانية كامنة ٥ فيه من حبث لا يدرى، فنفاه عنه و رده وانكره، وهكذا ذوالحال الروحانى و العقلى.

العبدى واستعداده الحالى العينى، و تلك النسبة المتعينة \* من الحق تعالى هي المعبر عنها بالإسم الخاص بذلك الأمر من الواردات والتجليات.

۱۲۰۲۱ ومنها تجلى التنزيه والتشبيه والرد والانكار الواقع في العالم، ومنه يعلم كون التجليات عامة وخاصة بالنسبة كل ذلك بحسب مراتب المستدعين واحوال الطالبين واستعداداتهم، وهذا هوما قال ۹ قدس سره في التفسير ۱۰: ان كل دعاء يصدر من الداعى بلسان من الالسنة فني مقابلته من اصل المرتبة التي يستند اليها ۱۱ حسب علم الداعى او اعتقاده ۱۲ اجابة يستدعيها الداعى من حيث ذلك اللسان ويتعين بالحال

#### ﴿ ١− هذا المتن في صفحة ٧١٥ وقدمه الشارح

١-عقلية ربانية - ط - ل ٢-يعلم - ل - لايعلم - ن - ط ٣-النفساني والحال - ط - لعدم الجامع فذو الحال - ل ٤-حقية - ن - ع - ل ٥-خفية كامنة - ط - حقية كامنة - ل ٢-كل مما ذكرنا من الحق نسبة - ط ٧-الحالى وتلك - ط - ل ٨-المعينة - ن - ع ٩-الطالبين وهذا ما قال - ل ١٠ - واعتقاده فيه «التفسير»

و الوصف الغالبين عليه وقت الدعاء تم كلامه

تلك الحيثية، فان كان الاول فالامر لا يخلوا ما ان يطلبه من حيث يعلمه ويحضر معه اولاً من تلك الحيثية، فان كان الاول فالامر لا يخلو عن قسمين: فان قدر له شهود حقيقته في وقت مع شهود الاعيان اللازمة لها على نحو ما كان الجميع في علم الله ازلاً وابداً، عرف حالتئذ ما يتعين له ١ منها في هذه ٢ النشأة وما شاء الله من العوالم واستشرف على ما يحوى عليه ذاته بوجه جملي مع طرف من التفصيل، على ان هذا الاطلاع مع عزته وقلة واجديه يقل زمانه و يستحيل دوامه - لسرّ يتعذر بيانه و ربما يشار اليه فيما بعد.

الاحاطة وبقائها بالحق سبحانه، وقد مر الاحاطة وبقائها بالحق سبحانه، وقد مر الك او لعله اياء الى ماسيأتي في آخر الكتاب ان من علامات السائر في درجات الاكملية انه يعلم الشئي وكأنه لايعلمه؛ بل يكون عينه وكأنه لم يكنه ٣.

۱۹۱۰ ۲۶ و ۱ ابوجب ذلك سر حديته ووحدته وعدم ثبات ماينطبع في مرآته، لان الاشياء طائفة حول حقيقته إلتي هي مركز دائرتها وكل منها بجاذيه ؛ نفساً واحداً ويعبر ٥ عنه في النفس الثاني من المسامنة والمحادات، فأيلحق نقطة نسبة اوحقيقة من الحقائق الكونية ٦ ان يقف في مقام المسامنة الاويليها ٧ نقطة اخرى بحال غير الاولى؛ وهكذا على الدوام؛ وسيأتي تحقيقه ثمة بدفع ٨ مايرد عليه.

۱۰۲۵ اله يتلقاها عن شهود محقق بعلم سابق، سواء لائمته او لم تلائمه وسواء كانت حسنة او قبيحة عند الناس عن شهود محقق بعلم سابق، سواء لائمته او لم تلائمه وسواء كانت حسنة او قبيحة عند الناس او في نفس الامر، فلعلمه انه لامحيص عنها لايدعو الا اياها – اقترنت الاجابة او تأخرت فان اكثر ادعيته على اختلاف ضروبها المذكورة مستجابة، اذ ۱۰ يمنعه كشفه ان يسأل الافيما يجب وقوعه بشرط السئوال او يمكن، وذلك في موضعين: احدهما فيا لم ينفصل عنه بعد، بل اجمل ۱۱ له علمه و ثانيهما فيا ابقى عليه من اسباب الرد و المنع، فيرى فيما

۱- ا - ن - ط ۲ - له هذه - ط ۳ - يم كنه - ط ٤ - محاذية - ط ٥ - يمر - ط - ن - ع ٣ - حقائق الكون - ل ٧ - تلتها - ن - ع ٨ - ثم ندفع - ن - ع ٩ - الشأن - ط - ن - ع ١٠ - او - ط ١١ - حمل - ط - عنه تعديل اجمل له - ل رأى في احواله صورة الدعاء مع المنع ولايقدر على التوقف والدفع، لما مر أنه يعلم أنه لا عيص له عنه وأن الكشف بينعه أن لايسأل.

اليظهر بكل وجه في كل على، كما لايظهر بوجه ١ الآ في عله القابل وهو سرجمع المقيقة الجامعة للقبول ٢ والمنع بحسب المظاهر، كما حقق في التفسير: ان لحوق الالام وغيرها مما لايلام للكل لظهورهم بمقام الجمع، وثانيهما سرّخفض العبودية ورفع الربوبية، فإن ذلك مقتضى جهة الامكان الثابتة ولابد ان يظهر في الكامل لكل من الجمعين حكم واثر،

المعمدى الاكمل ومبزانه الاتم الاعدل سرّ ما المقام المحمدى الاكمل ومبزانه الاتم الاعدل سرّ ما اشير اليه وعنوانه حيث قال: ما ادرى مايفعل بي ولابكم (٩-الاحقاف) مع انه كان على بصيرة من ربه؟ وقال: انتم اعلم بامور دنياكم، مع انه اخر عن طلائع المهدى الاتية بعد ست مائة ونيف و ٤ قد مر امثاله، هذا كله اذا قدر للداعى شهود حقيقته.

وذلك هو الاغلب حكماً، فإن وقت الذاعي يقتضي التعبد و يحكم مقام خاص ومرتبة معينة وذلك هو الاغلب حكماً، فإن طلبه ذلك يكون بحسب تلك المرتبة ٢ أو الحال أو النشأة ٧ أو غيرها من المقيدات التي هي شروط بحسب كلها أو بعضها، ثم هذا كله إذا كان طلبه ذاك من حيث يعلمه ويشعر به، أما من حيث ذاته ونشأته الجامعة فإنه في كل نفس من انفاسه طالب نكل ماحو ته نشأته من الحقائق حال الطلب من الحق سبحانه ما به بقاء ظهور احكام تلك الحقائق وما به ظهور الحق سبحانه من حيثها وما به وفيه حصول كمال تلك الحقائق من لوازم مامر من المقيدات.

١٤/١٠٢٩ الرابع التوجه الذي به الطلب، فاما ان يكون احدياً مشتملاً على صحة التصور وكمال المتابعة اولا؛ فكما قال في النصوص ٨: الاصح معرفة بالحق وتصوراً له

٩-بوجه ما - ل ٢-المقبول - ط ٣-ان في - ن - ع - ل ٤-ستائة وقد - ل ٥-البعيد - ط
 - التقيد - ل ٣-الربوبية - ط ٧-المرتبة او النشأة - ل ٨-س- ٣٨

يكون الاجابة اليه في عين ما سأل اسرع ١، والاتم مراقبة لاوامر الحق تعالى ومبادرة اليها بكمال المطاوعة يكون مطاوعة الحق له اتم، ولهذا كان اكثر ادعية الاكابر مستجابة واليه الاشارة بقوله: ادعوني استجب لكم (٣٠-غافر)

وانما هو متوجه الحالصورة المتشخصة ٣ في ذهنه الناتجة من نظره او بخياله اوحال عيره وانما هو متوجه الحالصورة المتشخصة ٣ في ذهنه الناتجة من نظره او بخياله اوحال عيره ونظره او متحصلة من المجموع ، فلهذا يحرم او يتأخرعنه ، ومتى اجيب مثل هذا ٦ فانما سبب ذلك سرّ ٧ المعية الالهية او الجمعية التامة الحاصلة للمضطرين ؛ الموعود لهم بالاجابة للاستعداد الحاصل بالاضطرار ، وذو التصور الصحيح يستحضر الحق فيتوجه ٨ اليه استحضاراً وتوجهاً عققاً – وان لم يكن ذلك من جميع الوجوه – بل يكني كونه مستحضراً له في بعض المراتب ومن حيثية بعض الاسماء والصفات، وهذا حال المتوسطين من اهل الله وذلك حال المحبوبين. هذا كلامه وستنقل حال توجه الكاملين في موضعه ٩.

11.71،3 وقال قدس مره في التفسير المنظمة التصور وجودة الاستحضار اثر عظيم في الاجابة؛ اعتبره النبي صلى الله عليه و آله وحرض عليه علياً عليه السلام لما علمه الدعاء، وفيه: اللهم اهدني وسددني، فقال له: واذكر بهدايتك هداية الطريق وبالسداد سداد السهم، فامره باستحضار هذين الامرين حال الدعاء

المعيداً عن روية وعلم سابقين او حاضرين حال الدعاء والتزامه الاجابة - فانه يجيبه حاضرين حال الدعاء ودعاه - سيا بعد امره له بالدعاء والتزامه الاجابة - فانه يجيبه لامحالة، ومن زعم انه يقصد مناداة زيد وهو يستحضر غيره ثم لم يجد الاجابة لايلومن الا نفسه؛ لكن سئواله قد يشمر بشفاعة حسن ظنه بربه وشفاعة المعية الالهية وحيطته، فالمتوجه بالخطاء مصيب من وجه، فهو كالجمتهد ١٢ المخطىء مأجور غير عروم بالكلية تم كلامه.

۱- ماسأل فيه اسرع «النصوص» ۲- التصور به «النصوص» ۳- المشخصة «النصوص» ٤- و «النصوص» ۵- خيال «النصوص» ۲- اجيب هذا - ط۷- السرّ - ط۸- ويتوجه - ل ۹- موضعه ان شاءالله تعالى - ل ۱۰ - ص: ۱۶۱ ۱۱- فن تصور صحيحا - ل ۱۲ - من وجد كالجنهد - ط - ل الصورة، فهى لسان القال، واما لسان الباطن وهى اما لسان الظاهر، قال فى التفسير ١: اعنى الصورة، فهى لسان القال، واما لسان الباطن وهو غيره، فالطلب اما بها او باحدهما؛ لكن ٢ لسان الظاهر لا يخلو عن بعض رقائق الباطن ولسان الباطن ليس له تقيد الظاهر؛ وان لم يعر عن ارتباطه وعن حيثية ترجمة الظاهر عنه وعن حكم المقام والحال الذي هو تحت حكمه، ثم لسان الباطن.

٢ - ١٠٣٤ ( الحال ولسان ٢ ) انه قد يكون لسان ٤ الروح ولسان ٥ الحال ولسان ٦ المقام ولسان ٧ الله المقام ولسان ٧ الاستعدادات الجزئية الوجودية. تم كلامه.

وهو اللسان الجامع - بل السنة - لانه جموعها، وهكذا من حيث استعداده الجملى الاصلى وهو اللسان الجامع - بل السنة - لانه جموعها، وهكذا من حيث استعداده الجملى الاصلى وكذا من حيث كل نشأة يكون فيها ومن كل أصورة يظهر بها نفسه؛ وكذا لكل استعداد من استعداداته الجزئية الوجودية لسان وهو في كل نفس من انفاسه طالب؛ فتارة بالبعض واخرى بالمجموع وتارة عن علم وشهود وشعورة وخضور واخرى بدون اكثر ذلك او بعضه، وتارة يجمع بين طلبين ١٠ من جهتين: احدهما عالما واخرى جاهلا، ثم قد يكون الطلب في هذا الجمع على وجه يقتضى سرعة الاجابة او بطؤها من الوجه المجهول ويقتضى عدم الاجابة او تأخرها من الوجه المعلوم المقصود.

11.87 والسادس الاجابة من الحق تعالى وهي تعين علم الحق سبحانه واثر ذلك التعين في حق الطالب باعتبار ما منه من التوجه المذكور بتفاصيله، اذ ما منه سبحانه متعين بحسب ما من الطالب ١١.

۱۳ دارع قال فالتفسير ۱۲ : الاجابة على ضروب: الاول اجابة في عين المسئول وبذله ۱۳ على التعيين دون تأخر او ۱۹ بعد مدة الثاني اجابته بمعاوضته ۱۰ في الوقت او بعد مدة

۱و۳و۱۷-ص: ۱۶۱ ۲-باحدهما ثم المقول لکن - ل ۶و۱و۱و۷-بلسان «التفسیر» ۸-حیث کل - ن - ع - ل ۹-علم وشعور - ل ۱۰-الطلبین - ط ۱۱-المطلوب - ن - ط ۱۳-بذاته «التفسیر» ۱۶-و «التفسیر» ۱۵-اجابة بمعاوضة «التفسیر» الثالث اجابة تمريها تكفير السيئات؛ وقد نبهت الشريعة على ذلك ١ . الرابع اجابة بـ «لبيك» او مايقوم مقامد تم كلامد

٤/١٠٣٨ فنقول: لسرعة الاجابة وبطؤها بعدما مرّ قواعد:

الطلب او حرمانه عن الاجابة، وحاصله توقف الاجابة على تمام الاستعداد ومايؤيده والتحديد ومايؤيده والتحر المجابة عن زمان الطلب او حرمانه عن ٣٠ الاجابة، وحاصله توقف الاجابة على تمام الاستعداد.

المطالب والمقامات على التعيين مع الحجاب يوجب غالباً طلب ما لايحصل او يتأخر حصوله؛ اما مع الكشف فلا، اذ يمنع الكشف عن طلب ما لا يحصل او يتأخر حصوله؛ اما مع الكشف فلا، اذ يمنع الكشف عن طلب ما لا يحصل الا بالوجه السالف، و كذلك المعرفة والسراح، اى عدم التقيد يقتضيان ان لا يطلب الا ما يحصل ولا بد غالباً - وان تأخر حكم الان او الشأن المقتضيين لتأخر تمام استعداده -

الشيخ الكبير رضى الله عنه في الفص الشيئ ؛ لولا ما اعطاه الاستعداد للسئوال ما سأل، وقوله: والتعجيل بالمسئول فيه والإبطاء للقدر المعين عند الله تعالى؛ فاذا وافق السئوال الوقت السرع بالاجابة، واذا تأخر الوقت اما في الدنيا واما في الاخرة تأخر المسئول فيه لا الاجابة التي هي لبيك من الله تعالى. فشرحه الشيخ الجندي بقوله ٢: لان الله تعالى اوجب على نفسه الاجابة بقوله: ادعوني استجب لكم (٢٠-غافر) وانه لا اوفي من الله بعهده ووعده، فاذا دعاه العبد اجابه في الحال بد البيك» وذلك في مقابلة ما يلي لا العبد اذا دعاه، ولكن الله اذا علم من العبد تأخر ظهور الاستعداد الحالى لحصول المسئول، هيئه ٨ في الحال بما يعينه على كمال القابلية والاستعداد ويعده لقبول تجلى الاجابة في عين المسئول، فكل دعاء من كل داع يدعو الله بجاب ويتوقف على تمام الاستعداد، فاذا جاء امر الله قضى بالحق وخسر هنالك المبطلون (٧٨ – غافر)

١-الضرب الثالث ساقط من التفسير
 ٢-الاغلبية، فعدم وجدان هذه الشروط - اعنى الاستعداد وما اقترن به - يحكم الاغلبية ، اذ تأخر - ل
 ٢-الطلب او تأخر زمانه عن - ل
 ١-السئوال «الفصوص»
 ٢-ص: ٢١٦
 ٢- بادره - ن - ع - ل

المسئول عن عين المسئول المراد بالحرمان هنا الحرمان عن عين المسئول فلاينافيه الاجابة في الجملة عامر من سائر اقسام الاجابة، من الاجابة ببدله الذي هو خير له في الوقت او عماوضة بعد الوقت او بتكفير السيئات او الحرمان في الدنيا؛ فلاينافيه الاجابة بـ «لبيك» ونحوه وتأخيره الى الاخرة، اذ قد ذكره الشيخ الكبير قدسسره في اقسام الاجابة ١.

التصور ودوام المطاوعة ان يكون المطلوب بلسان تمام الاستعداد ٢ لتوقف الفيض المقدس عليه.

١٤/١٠٤٤ الرابعة ان لسان الحال يلى لسان الاستعداد في المرتبة، لان هذا قسم من اقسام ذلك كما قلنا: ان للشأن والان الالهيين مدخلاً في تمام الاستعداد.

14.10 ودعلى العبد من شئون الحق المالوب المنان الحال: اذا وردعلى العبد من شئون الحق امر ما من تجل او خطاب او كلام بامر او نهى او غيرهما؛ فهذا الحال لا يخلو اما يرد ٣ على غير تام التحقيق بمعرفة الحق وشهر دو؛ او على الحقق لذاك، فان ورد على غير الحقق فاما ان يكون الوارد مناسباً لما استدعاه لسان طلبه وعلمه اولا، فان ظهر المطابقة قبل ما ورد وانتفع به و تحقق الاجابة والانعام - وان لم يظهر المناسبة - ظن انه محروم، وربما لم يقبل و تحير و ارتاب و حزن.

2/1027 وان ورد على المحقق المتمكن و لاشك انه عالم بمناسبات الحقائق والسنتها واستدعا آتها ومضاداتها، فان حصل التناسب علم ان لسان ؛ الطلب الظاهر ناسب الطلب الحالى الاستعدادى الذاتى، فلذا وقعت الاجابة على الوجه المعلوم المقصود، وان لم يجد تناسباً تثبت ناظراً في احوال ذاته مفتقداً ٥ حقائقه التي تحوى عليها نشأته من عوارض ولوازم تلزمه بحسب الان والشأن الالهين، عائماً بان الحق حكيم لا يعطى احداً ما لا يستحق

۱ – من: من الاجابة ببدله .... الى هنا ساقط من المخطوط ۲ – المطاوعة ان المطلوب بلسان تمام الاستعداد لايتأخر عنه الاجابة اصلاً ولا اجآبة تعين المسئول عند عدم الاستعداد – ل ۳ – ان يرد – ن – ع ٤ – التناسب على لسان – ل ٥ – معتقدا – ط – متفقداً – ن – ع ولا يستدعيه لسان نوع من انواع طلبه، فإن امكنه ان يعرف الحقيقة الطالبة لذلك الامر الوارد او التجلى او غيرهما اعدها لقبوله وجردها عن احكام منافراتها و اقامها في عبودية الحق سبحانه و تعالى من حيث الحضرة التي وردمنها الوارد، عاملاً ما ينبغي لما ينبغي كما ينبغي بمقتضى الحكمة الالهية و الادب مع الله.

الكمالى الالمى، فان اقتضى ذلك الطالب الجزئى منه على التعيين، استدل بالوارد وحكمه وخاصيته على المورود عليه؛ مهتدياً بالحق وبما وردمنه، فاذا تحققه معتبراً ١ بالميزان الكمالى الالمى، فان اقتضى ذلك الامر مساعدة الحقيقة الطالبة ورفع ما يعوقها عن الوصول الى كمالها، ساعد ٢ وآعان وطلب بباقى الحقائق المناسبة لها فى المرتبة من الحق تكميل تلك الحقيقة على الوجه الاليق الذى يقتضيه الحكمة الالهية الكمالية، وكان ذلك الوجه من التكيل شفيعاً مشفعاً لتلك الحقيقة عند ربه، وان لم يقتض حكم الميزان مساعدة تلك الحقيقة الطالبة، كان وروده بحسب الوقت والحال والمعرفة ٣ والمقام الذى هو فيه والموطن.

١٠٤٨ على الاستواض على الاستعدادات الكلية والسنتها ومطالبتها ؟ جملة واحدة، لانها غير مجعولة فغير معللة، والدّلك الإيكلف الله نفساً الا وسعها (٢٨٦-البقرة) ولكن على الانسان ان يعتبر الاستعدادات الجزئية الوجودية فيتوجه الى الحق بحكها ٦ وطلب صلاح شئونه ورعاية مصالحه كلها ماعلم منها ومالم يعلم مما يحتاج اليه كل جزء وحقيقة من اجزاء نشأته وحقائق ذاته. وعلى ذلك ورد قوله عليه وآله السلام لام حبيبة - حين قالت في دعائها: اللهم متعنى بزوجى رسول الله وبابى ابى سفيان وباخى معاوية -: سألت الله بارزاق مقسومة واجال مضروبة، فلو سألت الله ان مجيرك من عذاب النار وعذاب القبر، وقد قال عليه وآله السلام: كل شئى بقضاء وقدر حتى العجز والكيس.

على ضربين: ضرب يختص بره في شرحه ٧: المقدرات على ضربين: ضرب يختص بالكليات فاخبر النبي صلى الله عليه وآله انها محصورة في اربعة اشياء: هي العمر والرزق والاجل والسعادة والشقاوة، وضرب يختص بالجزئيات اللازمة التفصيلية؛ وظهور بعضها

۱- واعتبره - ن - ع ۲ - يساعد - ل ۳ - من: عند ربه .... الى هنا ساقط من المخطوط ٤ - مطالبها - ل ٥ - يعبر - ط ٦ - كهالما بحكمها - ط ٧ - شرح الاربعين ، ص: ٧٦ قد يتوقف على اسباب وشروط، وربما كان الدعاء او السعى والكسب من جلتها بحيث لم يقدر حصوله الابها، بخلاف تلك الاربعة الاولى، فانه ليس للانسان في ذلك قصد ولاتعمل؛ بل نتيجة قضاء الله وقدره بموجب علمه السابق الثابت ازلاً ١ وابداً بمقتضى تعلقه بالمعلوم، فهذا هو الفرق بين حكى الاستعداد الكلى والجزني.

بعتص به و امورينفرد بها دون مشارك، وذلك ما اشار اليه الشيخ قدس سره في النصوص بقوله ٢: واما الكل و الافراد فان توجههم الى الحق تابع للتجلى الذاتى الحاصل لهم والموقوف تحققهم بمقام الكال على الفوز به ٣؛ وانه يشمر لهم معرفة تامة جامعة لحيثيات جيع الاسماء و الصفات و المراتب و الاعتبارات مع صحة تصور الحق من حيث التجلى الذاتى الحاصل لهم بالشهودالاتم، فلهذالانتأخر عنهم الاجابة، وايضاً فانهم الاطلاع على اللوح المحفوظ بل وعلى المقام القلمي بل وعلى الخصرة ٦ العلم الالهي، فيشعرون بالمقدر كونه لسبق العلم بوقوعه ولابد، فلايسالون في مستحيل غير مقدر الوجود ولاينبعث عممهم الى طلب ذلك ولا الارادة لعن والحاقية على ارادته وان لم يدع في حصوله.

1-01/ وقد عاينت ذلك من شيخنا رضى الله عنه سنين كثيرة في امور لا احصيها واخبرنى رضى الله عنه انه رأى النبي صلى الله عليه وآله في بعض وقائعه وانه بشره وقال: الله اسرع اليك بالاجابة منك اليه بالدعاء، وهذا المقام فوق مقام المطاوعة؛ فان المطاوعة المبادرة الى امتثال الاوامر وتنبع مراضى الحق ٧ والقيام بحقوقه بقدر الاستطاعة كها اشار اليه صلى الله عليه وآله في جواب عمه ابي طالب - حين قال له: ما اسرع ربك الى هواك يا محمد - فقال: وانت ياعم ان اطعته اطاعك.

٤/١٠٥٢ مقام كمال المطاوعة فراجع الى كمال مواتاة ^العبد من حيث حقيقته لما

١- السابق ازلاً - ط ــ السابق الشابت الحكم ازلاً ــ شرح الاربعين ٢ - ص: ١٠ ٣ - الفورية - ط
 ٤- يتأخر - ط - النصوص ٥ - واتصافاتهم - ل ٦ - حضرت - ل ٧ - وهذا المقام فوق مقام اجابة الادعية وانه من خصائص كمال المطاوعة مراضى الحق - ل ٨ - موافاة «النصوص»

يريد الحق منه بالارادة الاولى الكلية ١٠ المتعلقة بحصول كمال الجلاء والاستجلاء، فانه الموجب لايجاد العالم والانسان الكامل الذي هي ١ العين المقصودة لله على التعيين، وكل ماسواه فقصود بطريق التبعية له وبسببه، من ٢ جهة ان مالايحصل ٣ المطلوب الا به فهو المطلوب.

۳۰،۱/۱۱ما الانسان الكامل فهو المراد لعينه؛ لانه المجلى التام للحق يظهر الحق به من حيث ذاته وجيع اسمائه وصفاته واحكامه واعتباراته على نحو ما يعلم نفسه بنفسه ، و ٢٠ ماينطوى عليه من اسمائه وسائر ماذكر و ٣٠ حقائق معلوماته و ١٠ اعيان مكوناته، دون ٥٠ تغيير يوجبه نقص القبول وخلل في مر آتيته، ومن هذا شأنه لايكون له ارادة ممتازة عن ارادة الحق، بل هو مر آة ارادة ربه وغيرها من الصفات، وحينئذ يستملك دعائه في ارادته التي لا تغاير ارادة ربه؛ فيقع مايريد كما قال تعالى: فعال لمايريد ٦٠ (١٦-البروج)

١٠٥٤/١٠٥٤ ومن تحقق بماذكرنا فانه أن دعا فانما يدعو بالسنة العالمين ومراتبهم من كونه مرآة لجميعهم، كما انه اذا ترك الدعاء انما يتركمه من حيث كونه مجلى للحق باعتبار احد وجميه الذي يلي الجناب الألمي ولا يغايره ولا من كونه فعالاً لمايريد، وليس وراء هذا المقام مرمى لرام؛ ودونه المتوجه الى الحق بمعرفة تامة وتصور صحيح للمقصود بخطاب: ادعوني

\* الجمع وحقيقة الحقائق المسمى بالمعبة الازلية الباعثة على الظهور المتعلقة بكال الجلاء والاستجلاء الجمع وحقيقة الحقائق المسمى بالمعبة الازلية الباعثة على الظهور المتعلقة بكال الجلاء والاستجلاء المتوقف حصول هذا الكال على ظهور العالم تفصيلا وظهور الانسان الكامل مجملاً بعد التفصيل، فالارادة الاولى الكلية عبارة عن اقتضاء الباطن الحقيق المكنى عنه بـ «كنت كنزاً عفيا» والظهور المعبر عنه بـ «ان اعرف» والميل الحي والطلب الالى هو صورة ذلك الاقتضاء، وذلك الاقتضاء والطلب والميل هو المنبه عليه بـ «احببت ان اعرف» - ش \* ٢ - عطف على اسمائه ويكن ان بكون بيانا لسائر ماذكر - ش \* ١ - التي هي «النصوص» عطف تفسير وبيان لحقائق معلوماته - ش \* ٥ - التي هي «النصوص» عطف تفسير وبيان لحقائق معلوماته - ش \* ٥ - التي هي «النصوص» عطف كونه فعالاً لما يريد، او المتعلى فعال لمايريده ذلك المذكور - ش \* ٧ - اي ولايغاير الجناب الالحي من كونه فعالاً لما يريد، او انه يريد، قافهم - ش

١-هو «النصوص» - ل ٢-نسبته اليه من - ط - ل ٣-يوصل الى «النصوص» ٤-نفسه بنفسه
 ف نفسه - ل

استجب لكم (٦٠ - غافر) وخبر الحق صدق وقد تحقق بهذا التوجه ١٠ فلزمت النتيجة التي هي الاجابة، فافهم والله المرشد هذا كلامه قدس سره

# الفصل الثامن من فصول الباب ضابط يحتوى ١ على عدة اسرار واصول:

عدرك تام حق الادراك، واذا انتهى اليه صح وصف ذلك الادراك بالتمام، فان كان عقليا، عدرك تام حق الادراك، واذا انتهى اليه صح وصف ذلك الادراك بالتمام، فان كان عقليا، وفي الامور الباطنة فبالتمام من حيث الحقيقة، وان كان حسياً، وفي الامور الظاهرة فبالتمام من حيث الاحاطة، وهذا شامل لما كان المدرك مغايراً لما ورائه مغايرة الصورة لمعناها او الجسم لروحه او الوجود للحقيقة المتصفة به، أو ليس مغايراً له بهذه المغايرات الثابتة من كل وجه - كالمقيد للمطلق - فقد تحقق ان الثاني عن الاول من كل وجه؛ والاول عين الثاني من وجه دون وجه، وذلك لان كل مدرك ظاهر حسى او باطن عقلي فهو من حيث هو مدرك بها ٣ متناه؛ وقام كل ماهو منهاه كذلك اذا كان الناظر تام النظر او تام الكشف، مان نظرك في الوجود المحض الذي هو الخير اذا لم يتعد الى الشر؛ اي وليس ما وراثه الا العدم الذي يتوهم في مقابلته ويحكم عليه بانه الشر والضد للوجود؛ لم يتحقق ٢ سرّ ليس وراء الله مرمي لرام، اذا لعدم الحض لا يكون مقصداً لاشارة حسية ولا لاشارة ٧ عقلية الا من حيث تعينه بوصف كالجهول المطلق.

19.1/3 وايضا لم يعلم ان ٢٠ الحق لا يحاط به علما، فان كون انتهائه بالعبور الى العدم الحض دليل كون الوجوديات اللامتناهية تحت ٨ حيطته؛ واللامتناهي لا يحاط به، وايضاً لم

\*1-اى تحقق بهذا النوجه ودعوة الحق لذلك العبد المشار اليه، الى المنوجه الى الحق بمعرفة تامة وتصور صحيح - ش - لهذا المتوجه - ن - ع - ل \* \*٢-عطف على لم يتحقق - ش

٩-الباب يحتوى - ط ٢-غير - ل ٣-لها - ن - ع ٤-كل متناه - ط ٥-ان - ن - ع -الشرليس - ل ٩-ولم - ط ٧-ولا الاشارة - ط ٨-اللامتناهية عندنا لافي نفس الامر تحت - ل يعلم ١٠ ان نسبة ما تعين لك من امر الحق علما - ان كنت ناظراً تام النظر - وشهوداً - ان كنت مكاشفاً تام الكشف - الى مالم يتعين لك او لغيرك نسبة المتناهى الى غير المتناهى ونسبة المقيد المنضبط الى المطلق الغير المنضبط - لما مر انفاً - بعينه ١

۱۸۰۰۷ وهذا اصل كبير من سرّ المطلع الذى لم يخوج ٢ شيء عن حكمه، لان حكم المطلع من حبث هو مطلع حكم الحقيقة العائية الشاملة لجميع الاعيان الثابتة الاسمائية والكونية من الروحانيات والجسانيات، كما أن من جلة احكامها أن كل متعين من حيث هو متعين متناه؛ وكل ٣ تعين نسبة؛ وأن كل متعين معه مطلق؛ وأنه من حيث هو غير متعين حال تعين مناه؛ وأن التعين صورته المتعينة بحسب مرتبته إلى غير ذلك.

۱۰۵۸/۱۰۱۸ الاصل الثانى: ذوق يعلم من الاول وهو ان حقق النظر كشفا او عقلاً فى كل موجود مقيد انتهى به امر تام ادراكه الى الا بعلم من قيده اطلاق الحق سبحانه حال كشفه انه مجلى من مجاليه ومظهر له وهو وظاهر ولا بذاء اذ لو كان المتعين بهذا التعين متعيناً بتعين اخر البتة كان هو ايضاً مسبوقاً و فلا يكون الحق معتبراً ٦ من حيث هو - بل عتاجاً اليه - ٥٠ اخر البتة كان هو ايضاً مسبوقاً و فلا يكون الحق معتبراً ٦ من حيث هو - بل عتاجاً اليه - ٥٠ المناك الثالث التي يعرف التي معاهو حجاب على الحق و ٧ عنه سبحانه فهو كاشف ومظهر له، وذلك لما مر مراراً: ان التركيب مع انه ستر على البساطة التي هي حجاب كاشف ومظهر له، وذلك لما مر مراراً: ان التركيب مع انه ستر على البساطة التي هي حجاب بالنسبة الينا، رفع ٥٠ لذلك الحجاب وكشف له مظهر ٨ البسائط - مع كونه نسبة عدمية -

\* 1- عطف على لم يتحقق - ش \* 2-اى الحق ظاهر بهذا الوجود المقيد - ش \* 2- فلايكون الامكان تحصيل الفهم بعد الغفلة مع غيبة المتكلم فبذلك تلاحقت الارله وتصادمت الاهواء وانتشر العلوم واجتمع الفهوم ومنها ان الضبطية اكثر منه بالخفظ حتى قيل ماحفظ فر وماكتب قرّ، الى غير ذلك، ثم نقول: اذا عرف عدة من المقدمات ان مرتبة الامكان المقابل فى التعين الثانى لحضرة الوجوب بما حوته من الحقائق الممكنة هى الغيب الاضافى بالنسبة الى غيب الهوية وغيب الذات المطلق وان تعين بالتعين الاول، واما بالنسبة الى عالم الارواح فيسمى غيباً مطلقا، لانه غيب الهي بخلاف عالم الارواح فانه كونى، لان لم بلرتبة الامكان الظلمة العدمية من حيث هي هي فانها يقتضى العدم لكن لامطلقا بل بشرط ان لايشرق عليها نور الوجود كما مر ان مظهرها فى ذلك الحال القمر. «الحاشية - ل » عدا اى المالتعين الاخر - ش

۱-تعینه سل ۲-لایخلو - ن - ع - ل ۳-وان کل - ل ع - ان من حقق - ل ۵-بجالیه وهو - ط ۲-متعیناً - ن - ع ۷-او - ن - ع ۸-یظهر - ن - ع - ل وهذا من العجب العجاب ١، ووجه على مايفهم من كلام الشيخ قدس سره في الفكوك وغيره: ان كون التركيب حجابا على الحق بالنسبة الى كبال ظهوره الاطلاق وقربه التام وكونه كاشفاً بالنسبة الينا وذلك، لا لان التركيب الامكاني شأنه الاظهار؛ اذ ذلك شأن الوجود؛ بل لان النسب العدمية الامكانية الظلمانية أذا تراكمت وانتسبت الى الوجود الحض عيث ٢ كانت عينه في الاعيان، اختلط ٣ الظلمة بالنور؛ فحصل المرتبة الضيائية التي شأنها ان تدرك ويدرك به، فبذا حصل الامر في مرتبة الانكشاف والظهور بالنسبة الينا.

الد غير واحد، فق مثله متى عرف الحجاب الفي اذا كان مظهراً له وهو ظاهر به، وظاهر انه وظاهر انه وظاهر انه مورته ومظهره - بل كان غيره - لايكون بينه وبين المحجوب واسطة، ولنقدر ٥ ذلك توضيحاً في الحجاب الاقرب اذا قبل بكثرة الحجب ٦ او فيا لاحجاب له غير واحد، فني مثله متى عرف الحجاب نفسه عرف انه لا واسطة بينه وبين المحجوب، فن عرف نفسه فقد عرف ربه.

41.11 وذلك لان كل مايقال الم حجاب على الحق فحجابيته حكم حاصل له من بعض الممكنات اقتضته خصوصيته و المرفق المبعض الاكر منها - لكن بالحق لا فيه - فلا يكون بينه وبين الحق من تلك الحيثية واسطة، وان تحققت من حيثية اخرى وهى حيثية تمام الاستعداد الوجودي.

" ١٩٩٤ فيهذا ثبت الوجه الخاص لكل موجود متعين، اما انه حاصل من ٧ الممكنات لامن الوجود؛ فلانه معدن الظهور فكيف يكون معدن الحجاب؟ ومامر من ان البساطة حجاب فذلك بالنسبة الينا من كهال القرب او الظهور كها مر، واما انه في الممكن؛ فلان تأثير الممكن في الواجب محال، فما يسمى تعين ٨ الوجود بالماهية ٩ الممكنة فذلك نسبة ممكنة لا واجبة، واما انه بالحق؛ فلان الخصوصية الحاجبة انما يججب بظهورها؛ ولاظهور الا بالوجود؛ وسيظهر ذلك.

١-عجب العجائب - ل ٢- الوجود بحيث - ل ٣- اختلطت - ط ٤- وهو ظاهر به لم يكن - ط
 - به ولم يكن - ل ٥- وليقدر - ل ٦- الحجاب - ط ٧- انه من - ط ٨- فايسع بعين - ط
 ٩- با فيئة - ط

من بعض الممكنات، ان الحجاب على الحق اها نفسه او غيره وهو الممكنات، اذ لا ثالث فى من بعض الممكنات، ان الحجاب على الحق اها نفسه او غيره وهو الممكنات، اذ لا ثالث للحق الوجود، والممكنات اها بعضها او كلها؛ الثالث عال، اذ الحجاب عاذا؟ ولا ثالث للحق والممكنات، وكذا بعضها، لانه اها لامكان ذلك البعض – ولايصح – والا كان الحجاب كلها – لاشتراكها في الامكان – وقد بين فساده، واما لخصوصية زائدة، فان كانت امراً سلبيا كان المعدوم مؤثراً في الموجود بين فساده، وان كان المراً وجودياً فليس هذا الامر المنضم الى الممكن الاول ممكناً، والا لكان الممكنات او بعضها، فننقل الكلام اما ان الامر المنضم الى الممكن الاول ممكناً، والا لكان الممكنات او بعضها، فننقل الكلام اما ان يشتمل كل حجاب على الخصوصيات الممكنة الغير ٢ المتناهية وهو عال، او ينتهى الى ان يكون الحجاب نفس الحق ولايصح ذلك، لان حجابيته على نفسه اما باقتضاء ذاته – ويلزم منه عالان: احدهما كونه غير عالم بنفسه من كل وجه؛ وثانيها تركبه من الحجاب منه والمحجوب – اولا باقتضاء ذاته؛ بل به؛ لكن ظهور الحكم يتوقف على الممكنات.

الى الحق او المناه المنكن، الله التقدير الفاع النبير على الحجابية وهو الخفاء المعلوم المشهود الى الحق او الى الممكن، الى الخفاء الخاص الحياب؛ اما ان يكون المحبوب عنفياً من الحق او معتفياً من الممكن، والاول عال؛ والالاثر الممكن في الحق مستقلاً كان او غيره ويكون الحق سبحانه محلاً للحوادث، فتعين ان يكون المحبوب عنفياً من بعض المكنات، والحاجبية من بعض اقتضتها خصوصيته لكن بالحق، اذ لاظهور لحكم ما الا به -لافيه- سبحانه ان يكون علاً لما لا يقتضيه ذاته بسبب المكن كالحدوث و سائر الاحوال المتدلة.

2/۱۰۹۰ فالقاعدة الكلية ان كل ما ينسب الى الحق من اسم او صفة ينظر فيه؛ فان جازت اضافته اليه فهو مقتضى ذاته از لا يكن ماظهر حكمه للممكن الا فيما لايزال، وان كان مما لا يجوز اضافته اليه من حيث ذاته فهو امر اقتضاه بعض الممكنات في بعضها لكنه ظهر بالحق، فحدث ظهوره و تحققه لنفسه ولمثله وحدث علم المكنات.

۱۹۹۱-۱۹۹۱ ثبوت ماثبت للحق او للممكن او انتفاء ما انتنى عنها ازلى؛ فنسبة ۱ الثبوت للاسماء والصفات والمراتب وانتفائها لمن هي ثابتة له او منتفية ۲ عنه ازلية، والحادث ظهورها للممكنات والمعرفة بها، وهذا هو الذي قال في التفسير، لان ۳ ثبوت الاحكام وتعينها لايظهر الا في العاء المذكور الفاصل بين الغيب والشهادة، فالثابت للحق ولغيره كان من كان هو ما اقتضته ذات من ثبت له ازلاً وكذا الثابت نفيه ٤، فالمتجدد انما هو الظهور والمعرفة لا الثبوت والنفي لمن هما له.

## الفصل التاسع

من فصول الباب تتمة لهذا السرّ الكلى الذي هو لمية المظهرية ومبناها مع اقتضائها الحجابية من وجه والكاشفية من اخر مع اسرار اخر جليلة تذكر في هذا الفصل ولضيط مقدمات:

١٤/١٠٦٧ إلاولى: ان الاجسام تبع للارواج التابعة للمعاني، فكل متأخر منها كاشف عن المتقدم وصورة حاكية له حكاية يُلَّلِيَّهُ وَوَيَيْتِهُ مِنْ المَّالِيَّةِ عَلَى المُعَالِيِّةِ عَلَى المُعَا

١٩٠١ / ١٠٩٨ الثانية: ان سراية الاحدية شرط لكل قابلية لظهور الوجود، لكن احدية تناسب مرتبته وظهوراً كذلك، فالاحتلاف مانع الظهور بحسب تلك المرتبة، فالتهيؤ للقبول بازالة ذلك الاختلاف المانع.

۱۹۹۱-۱۹۹۱ الثالثة: انطباع الظاهر في المظهر موقوف على المقابلة بينها بعد الاحدية كلاهما بحسب المرتبة، فالانطباع الحسى موقوف على المقابلة الحسية، والروحانية والمعنوية؛ ويسميها ٦ غير المتحيز موقوفتان على القصد والتوجه ٧ وعلى المحاذاة بواسطة المناسبة ٨ الغيبية المعنوية.

٤/١٠٧٠ فنقول: كما ان انطباع الصورة في الجسم موقوف على صقالته المحصلة

۱-عنها الى مشيئة الثبوت - ط - فشيئية الثبوت - ل  $Y- \pm t$  بين ثابتة له ومنتفية - ط  $Y- \pm t$  - t- t - t- t

لاحديته، لانها تساوى اجزاء سطوحه وتوحد كثرته، اذ التساوى عدم الاختلاف الذى هو كون بعض الاجزاء السطحية ناتية ١٠ وبعضها منقعرة منحفرة ١، والصيقل ٢ بعدمه وتهيؤ المقبول ٣ باظهار حكم الاحدية، كذلك حال النفوس والارواح التي يحاكيها الاجسام التابعة لها بحسب مرتبتها، فانطباع الصورة ٤ الكونية في القلب و ذلك لانطباعها في النفوس والارواح هو اختلافها، كالنتو ٥ والتقعير والتشفير ٢٠ في المرآة، فيمنع من انطباع مايراد تجليه في القلب، وازالتها عن القلب وتفريغه ٢ عنها هو التهيؤ للانطباع، كالصقل ٧ في الاجسام، وقصده بالتوجه ٨ والمحاذاة برابطة المناسبة الغيبية المعنوية ١ بمزلة المقابلة الحسية في المرآة، واختلافات تلك الصور الكونية بمزلة الصدء، فبقدر قلة تلك الصور وقلة هموم القلب بحسبها يقوى حكم الصقالة وثمرته التي هي انطباع مايراد ١٠ تجليه.

بظلمانية الجسمانية الذاتية او ١٢ العارضية من خلف الزجاج الغالب جهة نوريته لم ينطبع بظلمانية الجسمانية الذاتية او ١٢ العارضية من خلف الزجاج الغالب جهة نوريته لم ينطبع فيها الصورة، وذلك ١٣ لان عمل الاحديث بسبلك فيه الكثرة اللازمة للادراك الذي هو نسبة بين المدرك والمدرك وكذا الانطباع الذي هو نسبة بين القابل والمقبول، لكن لكون المنطبع ١٤ في المرآة صورة مثالية اشترط في المرآة هذه الاحدية الحاصلة بالصقل زيادة على احدية الصورة الجسمية الحاصلة في كثرتها الغالبة ليناسب عالم المثال في اعتدال الصفاء ١٥ والقرب من الوحدة بالنسبة الى عالم الاجسام؛ بخلاف انطباع الصور الجسمية في قوابلها والعرضية في الجواهر، والحاملة الى عالم الاجسام؛ بخلاف انطباع الصور الجسمية في قوابلها الصور

١٠- نتو نيتو نتواً، اى: ورم فهونات - ثابتة - ط ٢٠- شفر شفارة: نقص وقل - التسعير - ط
 ١٠- متحيرة - ط - منحصرة - ل ٢٠- الصقل - ن - ع - ل ٣٠- المصقول - ن - ع - للقبول - ل ٤- الصور - ل ٥٠- هو كالنبق - ط ٢٠- تفريعه - ط ٢٠- كالصقيل - ط ٨٠- في الاجسام وقصد القلب بالتوجه - ل ٩٠- المناسبة المعنوية - ط - ل ١٠- يراه - ط ١١- الصيقل - ط ٢٠- و - ط ١٢- جهة نوريته لم يحصل مرتبة القيام الموقوف عليها الجمع بين ان يدرك ويدرك به كها مر مراراً وذلك - ط - ل - لم يحصل مرتبة الضياء - ل ١٤- لكن المنطبع - ط ١٥- الضياء - ط - ن - ع - ل ١٩- الجواهر انما - ط

الروحية والنفسية والقلبية، لان ١ الصور الخيالية من نفس نوع الصور المرآتية وهي المثالية - كالصور المنطبعة في الحدقة والرطوبة الجليدية - فان خيال الحيوان جدول من عالم المثال؛ فكل ما يحصل في الخيال بواسطة الحواس الخمس ٢ الظاهرة شعاع من اشعة الصور المثالية، فافهم ليتصور الاحوال الملكوتية من الارواح العبقة ١٠ والنسائم الطيبة والالحان المطبوعة والانكحة المرغوبة وغير ذلك.

لا خلو عن اربعة اقسام: ان استوعبت جميع المحل ورسخ حكمها فيه فهو الرين والحجاب المذكور في قوله تعالى: كلابل ران على قلوبهم ماكانوا يكسبون كلا انهم عن ربهم المذكور في قوله تعالى: كلابل ران على قلوبهم ماكانوا يكسبون كلا انهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون ...الايات (١٥٩٥ - المطففين) وذلك لاهل الشرك والتكذيب - كها يدل عليه اخر الايات وان لم يجتمع الامران فان حصل العموم دون الرسوخ فهو الغشاء والصدء والاكنة - كها لاهل الفسق المتحول عليهم ويخاف منه الكفر - لان الاستيعاب مظنة الرسوخ. وان لم يحصل لا الاستيعاب ولا الرسوخ كان حال صاحبه المزج بين حكم الغين والصدء وبين الصفائة والماليقية واهل الاذواق المقيدة من ذوى وجوه القلب بدون الاستيعاب فهو، حال اهل العقائد النظرية واهل الاذواق المقيدة من ذوى الاحوال والمقامات المخصوصة، الذين لا يعرفون لا ماعدا ماذاقوا ولا يتشوقون الى غير ماهم فيه، فهم - اعني أهل الاذواق المحصوصة، لكن لما لم تعم الطهارة كل القلب حجبهم ما بقى ألحق وصار لهم حظ من الشهود والمعرفة، لكن لما لم تعم الطهارة كل القلب حجبهم ما بقى فيهم من الصدء من كمال الشهود والمعرفة الصحيحة التامة؛ فقنعوا بما حصل لهم وظنوا ان فيهم من الصدء عن كمال الشهود والمعرفة الصحيحة التامة؛ فقنعوا بما حصل لهم وظنوا ان لبس وراء ذلك مرمى، فالصدء الباقى فيهم ما الابقى من الاحكام الامكانية و آثار الصور الكونية.

١٠ عبق عبقاً وعباقة: انتشرت رائحة الطيب.

١- الروحية والقلبية والنفسية والعلمية لان - ط ٢ - الخمسة - ل ٣ - يعمر - ل - ط - تعم - ن - ع
 ١- سقلها - ط - ل ٥ - الصداء - ط ٣ - ولا - ط ٧ - ينكرون - ن - ع - ل ٨ - الصداء - ط
 ١- ١٠ - ع

الظهور في القابل المناسب بحسب مرتبة ذلك القابل، سواء كان روحانياً او مثالياً او حسياً، والفرق بينها ان الملحوظ في الانطباع هو المحل فقط؛ وفي التجلي حال المدرك في حسياً، والفرق بينها ان الملحوظ في الانطباع هو المحل فقط؛ وفي التجلي حال المدرك في ذلك المحل وهو المنتجلي له - وما ١٥ القبول؟ وهو الاشتال على المناسبة المظهرية التي يقتضيها المرتبة؛ وما التلقي؟ وهو المقابلة فيا يتحيز، والقصد والمحاذاة فيا لايتحيز، وما الحجب الحائلة؟ وهي الصور الكونية المنحصرة في الجسمانية والروحانية، لاشتالها على اختلاف ٢ المعدد المشت على الكثرة ٣ المظلمة؛ وعلمت سر قوله تعالى: واليه يرجع الامر كله (١٢٣ - هود) اي من الكثرة الى الوحدة، وما الحجب الظلمانية والنورانية المذكورة ألى الحديث؟ فالظلمانية والنورانية الصور الروحانية. وفي النفحات ٥: ان الطلمانية هي الاسماء السلبية والنورانية هي الاسماء الشبوتية.

2/۱۰۷٤ المسلمة المالية المالية الطاهر او الباطن، وذلك ٣٠ في مرتبة المطلع؛ ومارفعها ٤٠ وهو الصقل في الاجسام وتفريخ القلب عن الصور في الارواح، وتعرفت منها ان ليس بين الحجاب والمحجوب واسطة الانسبة اختلاف المدرك وحكمه، فانها اذا ارتفعت يعرف الحجاب نفسه فيعرف ربه، فيعلم ما فائدة الحضور والمراقبة للقلب في الهل الله ان لايحل فيه المختلفات ولايكدره بعد كشفه جلية الامر ويتحقق بصفة الوحدة المستلزمة للشهود والاطلاع وغير ذلك مما يطول ذكره؛ من ان التجلى الالمي الفتحي لايتوقف الاعلى رفع المانع، حتى قبل: من داوم على تخلية قلبه اربع ساعات نجومية او ثلاثا لابد ان يحصل له اما الفتح او الجنون او الموت، ومالايمكن ايضاحه سر ما بين المتجلى والمتجلى والمتجلى والمتجلى والمتجلى والمتجلى والمتجلى والمتجلى والمتجلى والمتجلى له في ذات المتجلى، والله

#1-عطف على متى كشفت سرها عرفت، وكذا بعدها ش #1-اى المذكور في النقل - ش #7-اى المذكور في النفحات - ش #1-اى رفع الحجب - ش

۱-المحل هو - ط ۲-الاختلاف - ط - ل ۳-المثبت والكثرة - ل ٤-من: وعلمت ...الي هنا ساقط من المخطوط ٥-ص: ١٠٠

## الفصل العاشر

من فصول الباب ضابط في ان كل علم من العلوم المتعلقة بالمظاهر او الظواهر يستلزم عملاً وينجر الكلام فيه الى تقسيم العلم بما غايته ذلك العمل وماليس كذلك

2/١٠١٥ فنقول: العلم اما متعلقه الحق او ماسواه، والمتعلق بالحق اما ان يكون علماً به من حيث الارتباطات، اى ارتباط العالم به، وارتباطه بالعالم ارتباط مألو في باله واله بمألوه، وهو العلم به من حيث الاسم الظاهر، ويسمى عند اهل الله بمعرفة التجلى «الظاهر» في اعيان الممكنات، واما ان يكون علماً بالحق من حيث هو مع قطع النظر عن العالم وتعلقه به، وهو من علم ١ الهوية الباطنة، اى ذات الحق سبحانه، ثم العلم بالموية الباطنة وذات الحق، اما من العارف بمرتبة الاسم الظاهر على مذهب اهل البصائر من ان يعرف الحق من تجليه في حقائق العالم و ٢ كشف له ان ما وراء ما ادرك من التجليات امراً اخراً احدياً يرجع اليه احكام هذه التجليات والصور، واما علمه بباطن الحق عسب ما يعطيه القوة النظرية، فهذه ثلاثة اقسام والمتعلق بما سوى الحق رابعها و العرب العرب العرب العرب العرب المنافقة النظرية، فهذه ثلاثة

العالم معتقداً او عارفاً مشاهداً او مكاشفاً لاحكامه وفوائده، لابدان ٣ يحكم على من قام به معتقداً او عارفاً مشاهداً او مكاشفاً لاحكامه وفوائده، لابدان ٣ يحكم على من قام به ويستدعى منه ان يكون ملاحظته ومعاملته ؟ كل موجود مخالفتين؛ لما كان لهما قبل حصول هذا العلم الشهودى او الاعتقادى او الكشف نثراته، فالامر المتجدد هو العمل المختص بذلك العلم، اذ العمل قد يكون بالباطن وقد يكون بالظاهر وقد يكون بهما معاً، مع ان الظاهر تبع الباطن، فان الاعمال بالنيات والنية حكم من احكام الحضور او الاستحضاد التابعين للعلم، لان الحضور ليس الا استجلاء المعلوم وملاحظته بالفعل، فما ٦ انصبغ به العلم من الاحكام سرى ٧ فيما هو تابع له وهو العمل.

٤/١٠٧٧ والثاني: وهو العلم بالهوية الباطنة لله تعالى بالتفسير السابق، وهو ذات

۱- تعلقه ومن علم - ط - تعلقه وهو علم - ل ۲ - عالم الحقائق ثم - ن - ع ۳ - وان - ط - ل ٤-معاملة - ط ۵-مخالفتين بها قبل - ط - ل ۲ - بما - ط ۷ - سوى - ط الحق سبحانه، وان كان من العارف المذكور فلابدله عند شهوده كل ما يشهده من صور الموجودات، لتيقنه ١ بالكشف، ان جميعها مظاهر ومجالٍ للحق سبحانه ان يصير حاضراً في ذلك الحال ومستحضراً للحقيقة الالهية الغيبية التي يستند اليها جميع ماظهر -مع استصحاب هذا القيد المتجدد - فهذا ايضاً عمل لازم لعلمه ذلك.

فلا ؟ خلو هذا العلم من ان يفيد للعالم حكماً سلبيا كالصفات الجلالية؛ او ايجابيا كالجالية، فلا ؟ يخلو هذا العلم من ان يفيد للعالم حكماً سلبيا كالصفات الجلالية؛ او ايجابيا كالجالية، وايا ماكان فلابد له من توجه نحو الحق او عبادة له او حضور معه او استحضار توجهاً مخالفاً لما كان له قبل تجليه بهذا العلم، وكذا حضوره وغيره مما ذكر، وذلك لان ؛ افادة العلم اياه صلب ماكان يعتقد ثبوته قبله او بالعكس، فينصبغ توجهه بحكم هذين القيدين السلب والايجاب، وهكذا الامر في كل مسألة تحصل له من العلم بالله لايخلو فيها عن سلب او الهاب لم يكن قبله.

العلم النقة به اكثر للعلم بنبوته بالدليل الثانى؛ ولو نم يتعلق ذلك العلم المستفيد اصلاً او تعلق به ولم يتعلق العلم المستفيد اصلاً او تعلق به ولم يتعلق التعلق المعلم المستفيد اصلاً او ضمناً مجملاً من ان يصحبه حكم متجدد من سلب لما ظن ثبوته او ايجاب لما لم يعلم ثبوته من قبل او ايضاح في ثبوت الثابت، كتكثير الادلة في ثبوته حيث يجعل الثقة به اكثر للعلم بثبوته بالدليل الثانى؛ ولو نم يثبت بالاول و هكذا بالثالث و الرابع و غيرهما، و كل ما ذكر حكم طارينصبغ به توجهه و اعتقاده و معاملته بمباشرة ظاهرة و بدونها.

٤/١٠٨٠ ثقول: ولما تقرر ان كل علم يستلزم عملاً اعم ان يكون ذلك العمل اللازم غايته ومطلوباً منه اولا يكون.

١٠٨١ / ٤ ناسب لتحقيق المقام ان توضح سرّ العلم الذي غايته العمل، والذي ليس كذلك ويستدعى ذلك مقدمة للتنبيه ٥ على مسمى الغاية: فغاية كل شثى منتهاه من

حيث ان ذلك المنتهى هو المطلوب بذلك الشئ وفي الوصول اليه كماله؛ سواء كان مطلوباً له لذاته وعلى التعيين او مطلوباً لامر آخر يكون الاول مطلوباً بتبعيته؛ لكونه آلة او شرطاً او سبباً للثاني، ويسمى عند اهل النظر العلم المطلوب لذاته نظرياً والعلم المطلوب لغيره آلياً وعملياً، وان اطلق العملي ايضاً على ما مطلوبه المباشرة بعد العلم والنظرى على مامطلوبه الاعتقاد فحسب كما سيجئ.

2/1.47 ثم الغايات اعلام الكمالات، فكل غاية اية على كمال يختص بها ويدل عليها، لان الكمال عبارة عما ينبغى ويكون حصوله اولى من لاحصوله، فلولاتصور ذلك ف الغايات ماكانت مطلوبة، لكن يكون ذلك بالنسبة الى مرتبة خاصة ينسب اليها بداية اهذه غايتها؛ والاكل غاية بداية ٢ لغاية اخرى وليست مطلوبة بالنسبة الى تلك الاخرى - لامتناع طلب الحاصل - فانما يتعين ذلك بالنسبة ٣ والغرض وغاية ٤ للمراتب واحكامها النسبية التقديرية.

الاعتقاد فحسب بمتعلقه واحكامه وأكن أسريان اثر ويستازم عملاً وانضياف العمل الاعتقاد فحسب بمتعلقه واحكامه وأكن أسريان اثر ويستازم عملاً وانضياف العمل الى مثله من باب شمول الحكم و الاستلزام؛ لاان للعمل موجباً اخر غيره، و مثل هذا يكون حكم اكملية ذاتية لاكمالية غائية مطلوبة، و الفرق بينها كها مر مراراً ان مقتضى الذات وان توقف على شرط او شروط يكون من باب الاكملية فوق الكمال، و جميع الخيرات بالنسبة الى الحق كذلك، اما بالنسبة الى الخلق؛ فا كان موقوفاً على التوجه الطلبي مقصوداً بذلك التوجه؛ فغاية و غرض يفيد الاستكمال بذلك، فن هذه القاعدة التحقيقية يعرف المذهب الحق ان افعال الله تعالى بالنسبة اليه سبحانه ليست معللة بالاغراض، بل جميع ما صورته الاغراض المقصودة او المفهوم ٥ من ظاهر الكتاب او الحديث حكم و مصالح مترتبة و لازمة للكمالات الاسمائية التي قد مر ٦ انها ايضاً ذاتية من وجه، فافهم.

العلم العام العام العام واجب حصوله في العام بحيث لا يخرج عنه علم ما على كل تقدير: ان متعلق العلم العام واجب حصوله في المادة – اى الجسانية – او ممتنع ذلك فيه الوجائز فيه الامران، و الاول الها واجب الحصول في اى مادة كانت من غير تعيين او في مادة معينة، فله الامران، و الاول الها واجب الحصول في المقادير وهو المسمى عند علماء الرسوم بالرياضي فالمختص بمطلق المادة العلم المتبعى ، والممتنع حصوله في المادة هو متعلق الالهي، والمشترط فيه تعين المادة و تارة معرداً عنها هو علم الاسماء الالهية والحقائق الكلية؛ والذي يدرك تارة في المادة و تارة معرداً عنها هو علم الاسماء الالهية والحقائق الكلية؛ كالعلم والقدرة والوحدة والكثرة وغيرها، فانها توجد تارة في المجردات واخرى في المواد الجسمانية، وهي بماهي غنية عن كل منهما والا لما وجد مع الاخرى.

٤/١٠٨٦ فان قلت: هذه الثلاثة اقسام العلم النظرى، اى الذى ليس غايته العمل كما ذكره اهل النظر، فكيف لايخرج عن هذا التقسيم علم ما؟

المعلقة الجسانية على المعلوم في المادي و الجرد، كان كل علم متعلقاً بها و المحكامها، سواء كان غايته العمل اولا، فالعبادات لكونها تعظيم الحق؛ والاخلاق لكونها تهذيب النفس من الالهيات الباحثة عن احوال المجردات؛ و المعاملات و المزاجر لتعلقها بالمعاشرة الجسانية من فروع الطبيعيات ؟ .

## الفصل الحادى عشر

من فصول الباب تنمة في ضابط يبين بعض اسرار النهايات لاسيا للمرتبة الانسانية الشاملة التي هي حقيقة الحقائق المعبر عنها بحضرة احدية الجمع

2/1.00 البه فهو ثمرة ماظهر فيه حكمه من الاسماء الالمية والحقائق الكونية، والمعيار في ذلك حقيقة الانسان الكامل، فان جمعيته الظاهرة الشخصية صورة الجمعية الاصلية الكبرى المسماة حقيقة الحقائق؛ واحواله صور رقائقها واحكامها التفصيلية، لذا اشتملت على الاشياء ٢ كلها على التمام فعلاً وانفعالاً وتفصيلاً واجمالاً على ماسيظهر في الخاتمة، فإن الانسان الكامل هو مظهر هذه الحقيقة والظاهر بها.

٣ ٤/١٠٨٩ ثم لكل انسان من حيث هو انسان جمعية تخصه بالقوة والفعل مصحح الحكم بالجمعية الاصلية المذكورة وان كانت مرتبها دون الكمال، لكن يتفاوت امر الجمعية كلية وشمولاً لرقائق الجمعية الاصلية بعضت قريب نسبته من الكمال وبعدها عنه، والحكم فى تفاوت ذلك لاغلب ما يظهر حكمه من الاسماء والحقائق؛ فيشمر ولا يجنى آخراً الا ثمرة ماكان مظهراً له منهما.

السلام: كل ميسر لما خلق له، وهكذا الامر فيما عدا الانسان؛ فان حكم هذا السرّ مطرد و السلام: كل ميسر لما خلق له، وهكذا الامر فيما عدا الانسان؛ فان حكم هذا السرّ مطرد و شامل؛ و المعيار حقيقة الانسان الكامل و مرتبته التي لها الاسم «الله» يدبره و يظهر فيه احكام حقائقه الجامعة للاسمائية و الكونية؛ ولما عدا الانسان الكامل من الجمعيات ما يناسبها من الاسماء، اذه كل فرد فرد من الموجودات ما عدا الانسان انما يصدر عن الحق اولاً ويستند اليه ثانياً و وسطاً و يرجع اليه ثالثا و آخراً من حيث اسم ما من السماء الله يختص و يتعيّن به وينضاف ذلك الفرد اليه فيقال عبد القادر و غيره، و ينسحب حكم الله

۱-اخر-ط-ل ۲-لذا اجتمع الاشياء-ط-اشتملت الاشياء-ل ۳-مصححة -ل ۶-ف-ل ۵-او-ط ۲-اسم من -ط-ل

٥٨٦/مصباح الانس

من حيث ذلك الاسم اليه ١ وبما بين الاسماء من التفاوت والحيطة والتعلق والحكم يظهر تفاوت صور اثارها التي هي مظاهرها ٢ .

## الفصل الثانى عشر من فصول الباب فى اسراد الكلام الذى هو نسبة بين الظاهر والمظاهر

المعتبرة مع توابعها ليفيد صورة جمعية عبارة عن اجتاع الحقائق البسيطة منفردة او معتبرة مع توابعها ليفيد صورة جمعية يفهم منها وبها احكام تلك الحقائق، وذلك الاجتاع كها انه نكاح باعتبار انتاج نشأة، فهو ٣ ايجاد باعتبار تحصيل الوجود الاضاف، وكتابة باعتبار تحصيل نقش التمين، وكلام باعتبار الافهام اللائق بكل مرتبة على التفصيل الاق.

٤/١٠٩٢ فنقول: لتحقيقه مقدمايتيز

۱۹۳۱ / ۱۰۹۳ الاولى: الاالكلام باطلاق الشامل للمعنوى والروحاني والحسى صورة علم المتكلم آليا ٤ كان او كونياً بنفسه و أو بغيره، فالحقائق المعلومة اذا اعتبرت منفردة عن لواحقها حروفه، و إذا اعتبرت من توابقها اللازمة أو العارضة كلماته.

۱۹۹۱ العانى المعلومة مرتبة ۷ كانت او ذات مرتبة ان لايظهر من الوجود العلمى الى الوجود العينى المعلومة مرتبة ۷ كانت او ذات مرتبة ان لايظهر من الوجود العلمى الى الوجود العينى الا فى مادة حاملة وصورة بها وفيها يتحقق المادة، واعنى بالمادة ما به يبتدى م ظهور تلك الحقائق ليتشخص صورة اجتاعها الذى هو الكلام فى الخارج، سواء كانت الصورة المتشخصة المظهرية جسانية -وذلك اذا كان حروفه ارواحا - او روحانية -وذلك اذا كان حروفه معانى وحقائق - والمادة فى الصورتين النفس الرحمانى الذى صورته فى الانسان الصوت، واعنى بالصورة ما به يتم ظهور الحقيقة المعلومة من التعين الاحدى الحاصل من تلك الجمعية كانت تلك الحقيقة ما كانت، اى ١ معنوية او روحانية او الحاصل من تلك الجمعية كانت تلك الحقيقة ما كانت، الى ١ معنوية او روحانية او

 جسانية، وهمام الظهور عبارة عن كون الحقيقة بحيث يتأتى لكل مدرك يجمعه ١ ؛ وتلك الحقيقة موطن ها من ٢ المواطن المنسوبة الى مرتبة ادراكها.

فقط، اله المعانفة: اذا اعتبرت الحقائق المعلومة من حيث ارتسامها في نفس العالم بها فقط، الله لامع انضهام توابعها ولامع تعين ظهورها؛ كانت حروف اباطنة غيبية ٣، وان اعتبرت مع انضمام ما يتبعها من الصفات واللوازم، كانت الحقيقة المعلومة كلمة باطنة غيبية ٤، وان اعتبر تعين ظهور بجرد كل حقيقة معلومة في الوجود العبني بنفس المتكلم في غرج متعين صورته الوجودية الحاكية للتعين العلمي لكن معراة عن حكم تركيب بعضها مع بعض، كانت حروفاً وجودية ظاهرة ٥، واذا وقع بينها التأليف الذي هو ظهور اتصال اللوازم بالملزومات والصفات التابعة للحقائق المتبوعة ووقوعه ذلك لكمال ابانة المتكلم مافي باطنه وكال تفهيمه الى السامع المخاطب؛ سميت الحقائق المؤلفة كلمة او كلمات.

۱۹۹۱ الهي وكوني؛ وعلى اختلافه الي ورقى الهي وكوني؛ وعلى اختلافه الى مراتب: معنوى وروحانى ومشال وحسى لفظى ٢ ورقى، فهو من حيث اطلاقه كسائر الحقائق الالمية غيب لا يتعين ولا يسمى ولا يشهد والا يوصف، ويتعين ٧ من باطن المتكلم في تلك المراتب اولا بالحروف المتعقلة ٨ العلمية ثم بالمتخيلة الروحانية ثم بالحسية الظاهرة في عالم الشهادة، اما تعين الحروف وظهورها فبغاياتها وهيئات تقاطعهما ١ المساة مخارج.

المطلقة في النطق الكلام الالمي المادة هي النفس الرحاني المطلق الغيبي الذي صورته المطلقة في النطق الانساني الصوت ١٠ المطلق، والفاصل المعين المميز في الكلام الالمي الحروف المذكورة، وصورته الطاهرة المظهرة لتميز الباطن العلمي في النطق الانساني اللسان، والمخارج في الكلام الالمي مراتب معقولة يتعين النفس الرحاني بحسبها؛ وصورها في النسخة الانسانية الخارج المشهورة، فالقوة النطقية الانسانية تنبعث بالارادة من

۱- بجمعه = ط ۲-موطن من = ط ۳و٤-عينية = ط ٥-ظاهرية = ط ٣-نطقي = ن = ع = ل ۷- ويعين = ط ٨-المتعلقة علمه = ط = المطلقة = ن = ع = المتعقلة = ل ٩ - تقاطعها = ط = ل ١٠- في الصوت = ط

باطن القلب بواسطة النفس الانسانى والصوت؛ فيمر على المخارج المشهورة ويتعين باللسان والتقاطع فى كل منها، فيصحب ذلك خصوص حكم الارادة المتعلقة باظهار بعض الحروف مفردة ١ ومركبة لتوصل بعض مافى نفس المتكلم الى المخاطب مما تعذر على المخاطب معرفته لولا تعريفه بهذا النوع من الكلام او مايقوم مقامه من الرقوم والحركات والاشارات، وذلك لان الانسان المتكلم يتنفس مصوتاً؛ وقد هيأ اللسان للفصل والتميز بموجب ٢ الاستحضار الذهنى التابع للتصور العلمى.

الا المخارج؛ ظهر للنفس حين الانتهاء تعين خاص بالقصد والفاصل فيسمى عند مخرج من المخارج؛ ظهر للنفس حين الانتهاء تعين خاص بالقصد والفاصل فيسمى ذلك النفس المتعين حرفاً، فذلك التعين مظهر التعين العلمى الذى لا يعلم حد كل معلوم الا بمستقره؛ ومستقره حيث يحصل له الاستفناء في تعين وجوده المطلوب، فحيث امكن ذلك من المراتب اكتفى به عن سواه واستقر النفس الرحماني من حيث تعين ظهوره فيه، فظهر و تعين ويسمى حرفاً وجودياً، ولتحدد المنتقط النفط الى ظهور حده بالحرف حال استقراره – سمى حرفاً وجودياً، ولتحدد المنتقراره – سمى حرفاً والمنتقراره المنتقراره عرفاً، النفس المنتقرارة عدد المنتقرارة عدد المنتقرارة المنتقرارة عرفاً، النفس المنتقرارة عدد المنتقرارة المنتقرارة المنتقرارة عرفاً، المنتقرارة المنتقرارة عرفاً، المنتقرارة المنتقرارة المنتقرارة المنتقرارة عرفاً وجودياً، ولتحدد المنتقرارة المنتقرارة عرفاً وحرفاً وحودياً ولتحدد المنتقرارة المنتقرارة

19.1/١٠٩٩ اذا عرفت حقيقة الكلام المطلق فلنعرف حقائق انواعه المرتبة حسب مراتبه ولذلك مقدمات:

۱۱۰۰ الاولى: ما مر في النكاحات ان اجتاع الحقائق في مرتبة يثمر الصورة فيا يليه المراتب.

١٠١١ الثانية: ان الاجتاع بين الحقائق حسب مناسباتها وعدمه حسب مبايناتها،
 فكذا اجتاع الارواح بل الاشباح التابعين ؛ للحقائق.

١٩٠١ / ١ الثالثة ان تعين الاجتاع بحسب المرتبة والغلبة المعتبرة فيه بحسب اولية الامر الباعث واستتباعه البواقي بقوة الحقيقة الجامعة.

٣ - ١ / ١ / ٤ فنقول: الكلام المعنوى اجتماع واقع بين الاسماء، اى الحقائق مطلقا،

١- المفردة - ل ٢ - موجب - ط ٣ - ولتجدد - ط - ل ٤ - التابعتين - ط

بموجب احكام بعضها مع بعض، هذا ان عد الحقائق الكونية اسماء؛ وان لم تعد فاجتاع واقع بين الاسماء وبين الحقائق الكونية، ويظهر نتيجة هذا الاجتماع بحسب المرتبة آلة يقع فيها الاجتاع؛ وبحسب الامر المقتضى للكلام من الارادة الخاصة السابقة يعقبه ١ القدرة اللاحقة، فيتولد الكلام من مقارعتها؛ فيضاف الكلام الى المرتبة؛ فيسمى فى الرتبة الاولى معنوياً، والكتاب المرتقم من هذا الكلام الاول الالى الغيبى عبارة عن الارواح، ومفهومات خطاب الحق لها حاصلة على مابينها من التفاوت الذى اوجبه المراتب والوسائط؛ وحكم الحال الجمعى وغير ذلك مما مر فى مقدمة بحث النكاحات.

الروحانية من حيث قيامها بالارواح - لامن حيث هي قوى مجردة - فانها بذلك الاعتبار الروحانية من حيث قيامها بالارواح - لامن حيث هي قوى مجردة - فانها بذلك الاعتبار معان معقولة، وهذه المصادمة ملاقاة الارواح في مرتبة جزئية من المراتب المتفرعة عن حضرة الجمع والوجود بحسب مقام الروح المسكلم، وهو الذي له الميل الاول المستنبع لا بقوة الحقيقة الجامعة للبواق، وبحسب مقام الارواح الاحر التي تقع بينها المخاطبة وبين الارواح الباقية؛ ويفهم بعضها من البعض بمعاينة كل با منها بعض ما في نفس الاحر بموجب ما بينها ٥ من المناسبة الرافعة حكم التعدد المستلزم للستر والامتياز،

العاجبة كلاً عن شهود ما انطوى عليه الاخر، فاحتيج فى توصيل مافى نفس المتخاطبين؛ العاجبة كلاً عن شهود ما انطوى عليه الاخر، فاحتيج فى توصيل مافى نفس المتكلم الى المخاطب مماخفى ادراكه عليه من نفس المتكلم الى استعمال ادوات يقع بسببها التفهيم ويقوى حكم مابه الاشتراك فيرفع ٦ الحجاب الذى اوجبه حكم مابه المباينة والامتياز، فبموجب قوة المناسبة او المباينة تقل الادوات المستعملة فى التوصيل او تكثر، وقد سبق ان الادوات الالى الحروف ٧ التى بها يتعين النفس الرحانى، وفى الكلام الانسانى اللسان الذى هو مظهر لها.

٤/١١٠٦ فان قلت: فقد علم ان مراتب تعين الكلام بالنسبة الى الانسان ثلاث:

۱- لما تعقبه - ط ۲ - من: من المراتب ... الى هنا ساقط من المخطوط ۳ - وهى - ط - ل ٤ - بعض - ط ٥ - بينها - ط - ل ٦ - فيرتفع - ط ٧ - الادوات في الكلام الالى الحروف - ل المعنوى ثم الروحاني الخيالي ثم الحسى الظاهري ١، فما الكيلام الرقى على ماقيل: ان الوجودات اربعة: في الاذهان والاعيان والعبارة والكتابة؟

۱۹۰۷ الغيبية ومظاهرها، ثم النالحروف والكلمات الذهنية، اى الخيالية، صور الحروف العلمية ٢ الغيبية ومظاهرها، ثم الحسية النطقية مظاهر الذهنية، كذلك الرقمية ومايقوم مقامها مظاهر للالفاظ النطقية الحسية – وان لم يخرج عن الحسية المطلقة ٣ - لانها من المبصرات اقامها مقام النطقية تعميماً للفوائد و تتميماً للعوائد.

۱۹۰۱ منها تفهيم الغائب، فإن الكتاب للغائب كالخطاب للحاضر. ومنها امكان تحصيل الفهم بعد الغفلة مع غيبة المتكلم، فبذلك تلاحقت الاراء وتصادمت الاهواء وانتشر العلوم واجتمع الفهوم ومنها إن الضبط ؛ به اكثر منه بالحفظ، حتى قيل: ماحفظ فر وماكتب قر؛ إلى غير ذلك.

٤/١١٠٩ ثم نقول: اذاً عرفت عدة من القدمات:

۱۹۱۰ الاشباح فانه كوفي. ان موتبة الامكان المعابل في التعين الثاني لحضرة الوجوب بماحوته من الحقائق الممكنة هي الغيب الإصافي بالتسبة الى غيب الموية وغيب الذات المطلق، وان تعين بالتعين الاول اما بالنسبة الى عالم الارواح فيسمى غيباً مطلقا، لانه غيب المي، بخلاف عالم الاشباح فانه كوني.

العدم لكن المطلقا؛ بل بشرط ان الايشرق عليها نور الوجود كما مر ان مظهرها في تلك الحال العدم لكن المطلقا؛ بل بشرط ان الايشرق عليها نور الوجود كما مر ان مظهرها في تلك الحال القمر، ويمكن ان يقال ظلمتها ظلمة القابلية للاشراق، فان القابلية ظلمة كما ان الفاعلية نور.

الممكنات تتعين وتظهر في نور الوجود العام الذي هو صورة غيب الذات وال عام الذي هو صورة غيب الذات واول حاصل منه، وأن قلنا أنفا أيضاً بأن النفس الرحاني يتعين بالحروف والحقائق؛ فذلك أيضاً صادق كما مر مراراً في تحقيق قول الشيخ قدس سره: أنت مرآته وهو مرآة احوالك.

۱ – اللفظى – ن – ع – ل ۲ – صور العلمية – ط ۳ – من: مظاهر الذهنية ... الى هذا ساقط من الخطوط ٤ – ومنها الضبط – ط الما ١٩٣١ الرابعة: ان احكام الممكنات وهى الاحكام التى لا يصح اضافتها الى الحق من حيث هو هو يتصل من بعضها ببعضها، لكن يظهر بالحق وفيه من حيث كونه نوراً ووجوداً؛ ولاظهور الا بنور الوجود، وهو من حيث هو لا يتقيد ولا يتعدد ولا ينعدم ولا يحدث اولا يتغير، فكل ذلك احكام يلحق بمكن بمكن؛ لكن ظهورها بالحق، فالاحوال لا تتقلب فى الحق يتقلب فى احواله بموجب: كل يوم ٢ هو فى شأن (٢٩ -الرحن).

٤/١١١٤ خامسة: ان صور الموجودات مظاهر نسب علمه، اى صور الكيفيات العلمية المعبر عنها بالحقائق، والايظهر الحقائق في الوجود الا بعد تأليفها بشرائط ٣، فيكون صور كلماته النفسية الرحمانية ايضاً، وهذا بحسب كل موجود موجود

تعينات متعددة نسبية، لكن لحقيقة نفسه الاحتية، عرف ان المثال الواقع في الوجود موافق تعينات متعددة نسبية، لكن لحقيقة نفسه الاحتية، عرف ان المثال الواقع في الوجود موافق للاصل الالهي، يعنى ان الكتابة الخارجة والنطق الانساني صورة الكتابة الالمية التي هي ايجاد، وان الكتاب القولي مطابق للكتاب الالمي الفعلي وعكم بنيانه، لذا سمى حكيماً كها مي الكتاب الفعلي مبيناً ٤، فن الكتاب الالمي أو وتداد ثم حروف كامنة فيه ثم ورق ثم كتابة ثم قصد اليها ثم استحضار لما يراد كتابته، وكذا في النطق ٢ علم الناطق وذهنه ثم حروف وكلات كامنة مجملة فيه ثم نفس؛ فصوت ثم قول ثم قصد الى النطق ثم استحضار مايراد ٧ به.

الدواة نظير المرتبة والمداد مع الدواة نظير مرتبة الامكان بما حوته من الممكنات، يعنى ان الدواة نظير المرتبة والمداد نظير النفس الرحماني فيها؛ وذهن المتكلم وعلمه في النطق ايضاً نظير مرتبة الامكان، وذلك لاحاطة الحق بما في مرتبة الامكان وجوداً وعلماً، فكذا ٨ الانسان عيط بما في الدواة والذهن اظهاراً، ثم حقائق الممكنات التي في مرتبة النفس الرحماني والتجلي الاحدى كالحروف الكامنة في الدواة؛ وعلم المتكلم وذهنه اندراج الكثرة التي يحصل من نواة التمر فيها، واليه الاشارة بقوله عليه و آله السلام: كان الله ولاششي معه، اي

۱-ولايتعدد ولايحدث-ط-ل ۲- آن-ل ۳-بشرائطه-ط ٤-الفعلى لاظهاره مبينا-ل ٥- كامنة ثم -ط ۲-البطن-ط ٧- كا-ن-ع-ل ٨-الامكان ايجاداً فكذا-ط-ل

بالفعل، ثم الورق والنفس والصوت نظائر انبساط النور ١ الوجودى العام المسمى بالرق المنشور والنور المرشوش، وانبساط ذلك النور نشر ٢ الورق ورش النور؛ وها يكتب فى الورق ويتعبن فى الخارج من الصوت؛ كصور المعلومات المتعينة فى الوجود الخارجى؛ اى الداخلة تحت الوجود، لا ما لم يشم رائحة الوجود.

الاحدى الظاهرة تعيناته بدركن» لما علم الالظهار، وذلك اما بالنفس الرحمانى الاحدى الظاهرة تعيناته بدركن» لما علم الالظهور الا بنور الوجود العام الاحدى بذاته والمتعين بتعلقاته الاعادية المعبرعنها في الشرع بدركن» وهذا هو السبب الحقيق للظهور الشامل للكتاب المسطور؛ اما بالقلم الاعلى؛ المتوسط بين الحق وبين الكون؛ لكن بوجه شرطية للاعداد والفيض لا بالعلية كها زعمت الفلاسفة، لهذا لم يفد الا ثبوت حكم النفس الرحماني وسريانه في المراتب وشمول حكم، وهذا هو السبب العادى وعليه الاعتقاد ٣ الصحيح الشرعي، وانما كانت الكتاب والقول نظير الايجاد من جهة كون الحق تعالى الصحيح الشرعي، وانما كانت الكتاب والقول نظير الايجاد من جهة كون الحق تعالى وقدس كالكاتب في كونه خالفاً وباوثاً ومصوراً ومدبراً للامر الوجودي و مفصلاً لايات ذاته المتعينة بحسب اسمائه وصفات من المقصد الانساني الى الكتابة والنطق نظير الادادة النطق به نظير تخصيص ارادته واستجلائه ما يريد ابرازه من حضرة العلم الى حضرة العين النطق او باولية ميل ؛ ماهو غالب الحكم من الحقائق الاسمائية، وكما ان استمداد العالم الناطق او الكاتب ما يريد كتابته او النطق به يتوقف على شيئين ويحصل من اصلين: احدهما العلم الفطري الاولى الاولى الايريد كتابته والثاني العلم الجزئي المستفاد من المحسوسات الباعث على الفطري الاولى الوريد كتابته والنامل الالمي يتوقف على اصلين نظيرين لهذين.

۱۱۸ ۶/۱ فنظير الاولى الفطرى علم الحق بذاته وعلمه بكل شئى من عين علمه بذاته، ونظير العلم المستفاد من الحس تعلق علمه بالممكنات ازلاً عن شهو د منه لها في نفسه و أبر ازه

١-نظائر النور - ط - مظاهر النور - ل
 ٢-المفروش - ط
 ٣-الاعتبار - ط - ن - ع

على حدما علمها بحسب ما كانت عليه بنوعين في موطنين: ففي غيبه الذاتي مجملة مستهلكة التعينات؛ المسمى ١ شهود الفصل في المجمل، وفي حضرة علمه مفصلة متعينات الصور حاضرة كل عنده بصورته الواقعة في الواقع؛ المسمى ٢ شهود المجمل في المفصل.

الابد بالفعل الى جميع الموجودات.

التي هي الحروف الغيبية او الوجودية، وتركيب الكلمات المركبة عنها ٧ يشعر بان يكون التي هي الحروف الغيبية او الوجودية، وتركيب الكلمات المركبة عنها ٧ يشعر بان يكون اقسام الكلام كاقسام الايجاد والنكاح خسة عبيب التركيبات الواقعة في الحضرات الخمس؛ وليس كذلك، بل انحصر الكلام في الألمى ألم والرحاني والانساني، فما الفرقيينه وبينها ١٠؟ وليس كذلك، بل انحصر الكلام في الألمى ألم والتكاح والايجاد تحصيل الصور الوجودية، اما مطلقة - كالنكاح الاول الغيبي والومعينية والايجاد تحصيل الصور ١٠ الوجودية يتحقق في الارواح والاجسام من حيث هي اجسام، اما مقصود الكلام فالافهام؛ فلايتحقق الا فيا ينتج الفهم، فيتصور في الحقائق الالهية لانتاج المخاطبات والتفاهم الروحاني في عالم اللارواح والقوى من حيث صورها المثالية، ثم يتصور التركيب الروحاني الخيالي بين تلك الصور لانتاج الخاطبات والتفاهم النطق في الانسان، وان قام الرقم والكتابة مقام النطق لما النباتية او الحيوانية عما ليس فيها قابلية فهم الحقائق - والله اعلم -

٢/١١٢٢ والى ان مراتب ادراك الحقائق المركبة ومراتب تركيبها بحسب الفهم ثلاثة

۱- مسمى – ط ۲-فى الواقع ذلك العلم المسمى – ل ۳- نظر الحاكم – ط ٤- او – ط – ل ٥- المعلومات كان – ط – ل ٦- المتعينة – ط ٧- منها – ل ٨- انحصر فى الكلام الالهى – ط – ل ٩- بينها وبينها – ط ١٠ – واتمار الصورة – ط – ل – اذ تمايز الصور – واتمار الصور – ن – ع ١٩-فا – ط

يمكن انينساق ١ بهاذكره الشبخ قدس سره فى النفحات ٢: ان الادراك المحتص بالخلق انواع: منها التصور المطلق البسيط؛ كتصورك ٣ مسألة او فناً من الفنون بدون غيل الحروف المعربة عنه وبدون تفصيل اقسامه – ان كانت له اقسام – حتى لو سألت هل تعرفها؟ قلت: نعم! من غير توقف، وهو المسمى عند القوم بالتصور الساذج والبسيط والمطلق؛ ودونه ٤ الادراك الفكرى الترتيبي ثم الذهني الخيالي ثم الوضوح والايضاح الظاهر لفظاً او كتابة او مايقوم مقامها من نقرات ١٠ و اشارات يصطلح عليها بين المتخاطبين.

جامع من عرفه معرفة ذوق وشهو دا واستحضره استحضار واقف على حقيقته عرف الوجود الممقاض المضاف الى كل مرتبة انه تعين الحق؛ الى النفس الرحماني من حيث تلك المرتبة مطابقاً للتعين العلمي، فوجود كل شي تعين الخق؛ الى النفس الرحماني من حييثة ٧؛ وعرف الإيجاد مطابقاً للتعين العلمي، فوجود كل شي تعين النفس الرحماني من حييثة ٧؛ وعرف الإيجاد وهو انبساط النفس الرحماني من تلك المرتبة الموجب لكون التعين العلمي تعيناً خارجيا، وعرف سرّ متبعية العلم للمعلوم أنه يتعلق به على ماهو عليه؛ والاكان جهلا، وعرف سرّ المراتب انها نظائر المخارج في أنها محالة التعينات الحاصلة بخصوصيات ١ الحقائق واولية ١٠ التوجه الاحدى، وعرف سرّ المضاهاة ١١ الانسانية للحضرة الالهية في الصفات والافعال التوجه الاحدى، وعرف السرّ الجامع بين العلم الذاتي الالهي والاولى الفطري حتى في الكلام والكتابة، وعرف السرّ الجامع بين العلم الذاتي الالهي والاولى الفطري الانساني، وكذا بين العلم الالهي المتعين من المعلومات وبها -قبل الايجاد وبعده - وبين العلم الانساني المستفاد من الحس، وعرف مرتبة النفس الانساني انه المتعين باللسان والظاهر ١٢ اللسان انه آلة تعين الصوت و مرتبة النفس الانساني انه المتعين باللسان والظاهر ١٢ اللسان انه آلة تعين الصوت و عرف غير ذلك من الاسرار مما لايحصي تفصيله، كما عرف ما الكتاب المسطور والرق المنشور والكتاب المبين والكتاب الحكيم وام الكتاب؛ وهو النون الذي هو الدواة على مراتبها الخمسة السالفة، ولم سمى القلم قلماً واللوح لوحاً؛ الى غير ذلك.

۱- یتعلق-ن-ع-یتسلق-ل ۲-ص:۲۰۷ ۳-کتصور «النفحات» ٤- والمطلق والاجالی و دونه - ل ۵- نعرات - ط ۲- و هو - ل ۷- حیشه - ط - ل ۸- صورة - ط - ل ۹ - لخصوصیات - ط ۱۰- ازلیة - ط - ن - ع ۱۱ - مضاهاة الانسان - ن - ع ۱۲ - الظاهرة - ط جيع المخاطبات الربانية والكتب الاغية السنة وعبارات الخير عن امرين: احدهما احوال جيع المخاطبات الربانية والكتب الاغية السنة وعبارات الخير عن امرين: احدهما احوال العباد المخاطبين.الثانية عندالحق من حيث كينونتهم معه كها قال تعالى: وهو معكم اينا كنتم (٤-الحديد) و: نحن اقرب اليكم [اليه] من حبل الوريد (١٦-ق) و: مايكون من نجوى ثلاثة الاهو رابعهم (٧-الجادلة) ومن حيث تعينهم لديم بصور يقتضيها استعداداتهم الازلية الغير المجعولة التي بها اخذوا الوجود من الحق سبحائه ومن حيث لوازم تلك الاستعدادات التابعة لها، وهي احوالم الثابتة في علم الحق الذاتي الازلى، وكليات تلك الاحوال الامور الاربعة المذكورة في الحديث الناطق بانه يجمع ٢ خلق احدكم في بطن امه .... الحديث، وهي العمر والرزق والاجل والسعادة والشقاوة.

تعالى: فن يعمل مثقال ذرة خيراً يره ومن يمال مثقال ذرة شراً يره (٧و٨- الزلزال) تعالى: فن يعمل مثقال ذرة خيراً يره ومن يمال مثقال ذرة شراً يره (٧و٨- الزلزال) وجمعها من المدارات الخمسة الدينية ٣؛ غير الاعتقادات، اعنى الحكمة العملية المنقسمة اللاسبادات والمعاملات والمزاجر ويد كرى ابواب الفقه والى الاداب المذكورة في علم الاخلاق، وذلك لان مرتبة العيدانية مقتضاها حسن حال العبد وملائمتها بالطاعة الذاتية التى كهالها عو الذات؛ والصفاتية التى كهالها عو الصفات؛ والافعالية التكليفية التى كهالما التسليم والرضاء، وقبح حاله وعدم ملائمتها بالمعصية والخالفة، اذ المخالفة اثر البعد والمباينة؛ كها ان الموافقة اثر القرب والمناسبة الداعية الى عدالة الاستقامة الاحدية التى هي رأس كل كهال، فبني هذه الاحوال سرّ المجازاة الاولى الكبرى بين الحق والماهيات القابلة ٦ التى هي شئونه باخذ التعين واعطاء الوجود الاضاف؛ لان تكليف العباد مبنى عليها.

٤/١١٢٦ وبيانها ماذكر الشيخ قدس سره في تفسير اياك نعبد: ١٥ من ان كل امريظهر في مراتب التفصيل لابدان يكون ظاهر أبين اصلين في احدى حضرات النكاحات الخمس؛

 <sup>◄</sup> ١- كذا في جميع النسخ والظاهر في تفسير مالك يوم الدين. ص: ٣٦٢

۱-والعبارات-ل ۲-بجميع-ط-يجمع-ن-ط ۳-الذهنية-ل ٤-الخمسة غير-ط ٥-المحاذاة-ل ٢-المقابلة-ط

#### ۵۹۹/مصباح الانس

والاصلان: حضرة الوجوب والامكان؛ او قل: حضرة الاسماء والاعيان، ومعلوم ان احدية المحقق ايجاد شئى؛ بل الحق ١ من حيشها ٢ غنى عن العالمين لايناسب شيئاً، ومعلوم ايضاً ان لاايجاد ولا اثر بدون الارتباط؛ ولا ارتباط الا بالمناسبة؛ والمناسبة انما تنشأ من جهة التضايف الثابت بين الاله والمألوه.

ان يظهر للغير عين، ولسانه: كتب على نفسه الرحمة (١٢ – الانعام) و: حقت كلمة ربك (٦ – غافر) ونحوهما. والاخر ٥: ان التجلى الوجودى له الاطلاق التام عن القيود الامكانية، ومن حيث انطباعه ٦ فيها اضيفت اليه الاوصاف المختلفة وتقيدت بالقيود اللازمة باستحالة تعقله ٧ عرداً عنها، غاية الامر الانتهاء الى قيد واحد هو الامكان، فلاجرم اقتضت الحكمة العادلة وحكم الحضرة الجامعة الكاملة ظهور سرّ الجازاة بسرّ المناسبة المذكورة، فظهر التكليف الالحى للعباد كلهم، وكل ما سواه عبد فتعينت القيود الامرية والاحكام الشرعية ٨ في مقابلة ما عرض للوجود من التقيدات العينية الامكانية التي بحسب مايقتضيه الموطن والزمان والنشأة والاحوال، وبذلك التعين الامكاني لغيب الذات يظهر سرّ ارتباط الحق بالانسان وبالعكس.

المضافة الى الوجود، فن كانت مرآة عينه الثابتة اقرب الى الاعتدال؛ متناسبة الصفات المضافة الى الوجود، فن كانت مرآة عينه الثابتة اقرب الى الاعتدال؛ متناسبة الصفات والاحكام، وعلامته ال لايظهر في المظهر حكم مخالف ١٠ لما يقتضيه الامر في نفسه لذاته؛ كان اقل الجائى تكليفاً واتمها استحقاقاً للمغفرة الكبرى التي لايعرفها اكثر المحقين واسرعها انسلاخاً عن الاحكام التقييدية ١١ ماعدا قيد الامكان، كنبينا محمد صلى الله عليه وآله ثم الكل من ورثته، لذا قيل: ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك و ما تأخر (٢- الفتح) وابيح له و لمن شاء الله ما حجر عن الغير.

۱-انالحق-ط التفسير ۲-حيث ذاتها «التفسير» ۳-احدهما هي سن ع ٤-علمية - ط -الحي عليه - ل ٥-ص: ٣٦٤ ٦- انطباعها - ط ٧- تعلقه - ط ٨-الامرية الشرعية - ل ٩-في الحلق بالقلة - ط - التفسير - ص: ٣٦٦ ١٠ الحققين - ل ١١-الامكانية التقييدية - ط - التفسير

1119 وصاحب هذه المرأة يقابل ١ كل شئى بالطهارة الصرفة ليظهر كل من شاء على هذه المرأة يقابل ١ كل شئى بالطهارة الصرفة ليظهر كل من شاء بما هو عليه في نفسه، وشأنه ان يحفظ على كل شئى صورته الذاتية الاصلية على ما كانت في ذات الحق ازلاً ٢؛ وذلك ما دام محاذياً له، فان انحرف عن كمال مسامته ٣ لاقتضاء حكم حقيقته ١ الانحراف، فلايلومن الانفسه.

١٩٣٠ /١٣٠ واما حكم من نزل عن هذه الدرجة فبحسب قربه وبعده من هذا المقام وزناً بوزن لايتخرم • ولايختل، فان ذلك من سنة الله؛ ولن تجد لسنة الله تبديلا (٢٣-الفتح) تم كلامه.

والاضافات الناشئة في البين من حيث انهم بحقائقهم المتبوعة واحوالهم التابعة من ٦ مظاهر والاضافات الناشئة في البين من حيث انهم بحقائقهم المتبوعة واحوالهم التابعة من ٦ مظاهر شئونه وجالى اسمائه، وهو سبحانه مر آة لاحوالهم، بحيث لو لاذاته سبحانه لكانوا عدماً عضاً، اذ لاظهور الا بنور الوجود وهو منقلب في تلك الاحوال، اى ظاهر فيها شيئاً فشيئاً؟ كما هو مؤثر في ظهورها كما قال الله تعالى الله نور السموات والارض (٣٥-النور) وقال: كل يوم هو في شأن (٢٩-الرحن) وتحويما، والى هذا القسم ينظر الابات الدالة على الحكمة النظرية التي هي الاعتقادات ٧.

الالمية التى صرحنا انها كيفيات اكالاجناس لما تحتها؛ فيسمى من حيث رتبة جنسيتها الالمية التى صرحنا انها كيفيات اكالاجناس لما تحتها؛ فيسمى من حيث رتبة جنسيتها اسماء أوّل ومفاتيح الغيب وامهات الصفات وغير ذلك من الالقاب، ويسمى الصور الوجودية الظاهرة باحكام تلك الشئون ملائكة وانبياة ورسلاً واولياة وغيرذلك، ويتدرج الامر متنازلاً – تنازل الانواع والاجناس النسبية – حتى ينتهى الامر الى الاشخاص واحوال الاشخاص، تم كلامه.

٣٣ ١/١ قال الفرغاني: ولما كان الكتاب القر آني الحمدي اجمع الكتب لمعاني جميعها،

١- المراة هو العبد المحقق يقابل ط التفسير ٢ - اولا - ل ٣ - كال المسامنة - ط - التفسير - ن - ع - ل
 ١- حقيقة «التفسير» - ل ٥ - ينخرم - ن - ع - التفسير - ل - يتجزم - ط ٢ - ومن - ن - ط
 ٧- الاعتقاد - ط ٨ - ص: ٦٢ ٩ - انها علمية كيفيات - ل

لكونه ترجة معانى حقيقة الحقائق الالهية والكونية وترجة احوالها واحكام تفاصيلها فى تزلما؛ اولاً لتحقيق الكمال الاسمائى وثانياً لاستجلاء كإلها الذاتى من حيث مظهر جامع اجالى ومن حيث المظاهر التفصيلية التابعة لذلك الجامع الذى هو الصورة المحمدية ومتضمناً ترجة احوال ذلك المظهر المحمدي وترجة احواله واخلاقه وبيان طرق ظهوره بوصف الكمال وترجة احوال متابعيه واخلاقهم وطرق وصول كل منهم الى كهائه المختص به؛ ومتضمناً ايضاً بيان وضع شريعته كاملة جامعة حافظة اعتدال جميع ماذكرنا من المظاهر والحقائق ووحدة التجلي الاول واسمائه ١ فى تنزله لاجرم كان هذا الكتاب والشريعة مغنيين ٢ بحكم جميعتها التامة وبيانها الوافى عن وضع كتاب آخر او شرع بالنسبة الى مظهر كل امم كلى من الاسماء الكلية المتبوعة، فانه بموجب: مافرطنا فى الكتاب من شئى (٣٨-الانعام) مشتمل على كل امر كلى او جزئى يقع فى الوجود من الازل الى الابد؛ لكونه متعيناً من النصل الأول الجامع جميع احكام الازلية والابدية، الازل الى الابد؛ لكونه متعيناً من النصل الأول الجامع جميع احكام الازلية والابدية، فيضهم ويستنبط من عباراته واشاراته ودلالاته ومضهوماته كل امام ومرشد منور عقله وقلبه او روحه او سرّه بنور الأيمان والشرع و آنور المداية الخاصة او نور الشهود؛ منافق علوم الشريعة وعلوم المقيقة، ويهدى ؛ بذلك من يكون تابعاً هضوصاً ولكله عموماً م كلامه.

عضهم الخلق بعضهم الكلام الالمي الرباني ٦، اما مقصود كلام الخلق بعضهم مع ٧ بعض فهو ترجمة ماخفي من احوال بعضهم عن البعض وذلك ظاهر، واما مقصود كلام الخلق مع الحق في توجهاتهم ومناجاتهم وادعيتهم فهو ترجمة ماتعين من حكم الحق فيهم؟

١-التجلى واسمائه - ط ٢-متعينين - ط ٣-او - ط - ل ع-بذى - ل ٥-بالغاً - ط ٢-هذا وجه من وجوه وجوب القرائة للكتاب المبين بالاستمرار بحيث ان للامكنة والازمنة والحالات والاستعدادات تأثيراً في انكشاف خاص على سبيل التدريج لوجوه كثيرة في كل زمان ومكان بحسب استعداد وحال ينكشف على التالى من الايات مالم يكن عنده من المعارف والحقائق لكون الكتاب متضمناً لمعاني لا يمكن ادراكها لشخص واحد في زمان واحد بل في قام العمر لوبق حياً إلى القيامة، بل لجميع الناس، لكون الكتاب مشتملاً على وعلى ماكان ويكون في الدارين ومنه ما يعلم ومنه ما لا يعلم في الدارين، فسبحان من انزله على عبده المصطفى ورسوله المجتى - ل ٧-من - ل

لكن بحسبهم كما ورد فى الدعاء المأثور: انت الغنى ونحن الفقراء اليك، وامثاله؛ وكذا ترجة ما تعين من الحق من شأنه الذاتى الذى ا يطلب به الاستكال ويقصد به ظهور الكال المستجن فى حقائق الاحوال؛ البارزة بصورها راجعة الى الاصل الكلى الجامع بعد الظهور بما انطوى واشتمل عليه كل شئى من شأن ربه ومن احوال ذاته فى نفسه و من الاحوال المودعة فيه المتعدى حكمها الى الغير و بسبب ذلك الغير.

الظهور الوجودى والحكم والمرتبة، فإن المتبوعة يسمى تارة باعتبار تعينها في علم الحق فحسب ازلاً وابداً حقائق واعياناً ونحو ذلك، وباعتبار ظهور مطلق الحق في حقيقة ما متبوعة منها يسمى تلك الحقيقة باعتبار تلبسها بالوجود عرشاً وكرسياً وشمساً وقرأ وحيواناً ونباتاً ومعدناً، ثم يتنازل فيقال: هذا الشخص وهذا الفرس وهذا التفاح وهذا الياقوت وهلم جراً، يختلف الاسماء باختلاف الاحتاس والانواع ثم الاشخاص، هذا شأن المتبوعة.

المهات الحقائق المتبوعة التي هي اصول الشئون في اعداد مخصوصة؛ كانحصار الاجناس المهات الحقائق المتبوعة التي هي اصول الشئون في اعداد مخصوصة؛ كانحصار الاجناس والانواع المعروفة عند الجمهور، فاجناس تلك الشئون وانواعها الملائكة والجن والسموات وكواكها والعناصر ومولداتها والانبياء والرسول والخلفاء والكل ورجال العدد من الاولياء الذين نسبتهم من الصور الوجودية نسبة الاعضاء الرئيسة و نسبة المفاصل الى الصورة الانسانية الظاهرة، وللاجناس مراتب مختلفة لكل مرتبة اهل واحوال والسنة وتراجم واحكام، والانبياء بعدد قسم واحد من هذه الاجناس وكذلك الرسل وبقية الاولياء، وعدد الكتب والصحف المنزلة على عدد قسم اخر من اقسام الاجناس.

۱۳۷ / ۱۹۳۷ المفاتيح الأوّل التي هي صور الاصول آدم وشيث وادريس ونوح عليهم السلام ويجمع هئولاء الخضر عليه السلام.

١-التي-ط ٢-ص: ٣٢ ٣-صفاتاً-ط ٤-الصورة «النفحات»-ل

السلام وداود وعيسى عليهم السلام والجامع للكل نبينا محمد صلى الله عليهم السلام والجامع للكل نبينا محمد صلى الله عليه وآله وعليهم، وينقسم الامم واحوالهم ودرجاتهم وشرائعهم بحسب ما ذكرنا؛ وهكذا سائر الانبياء

المسرود حقيقة الخلافة بامور: من جلتها انه ظهر الى الان من الغيب نحو النى خليفة؛ وكذلك عدصفوف اهل المحشر وانحصارهم فى مائة وعشرين صفا، الثمانون منها لهذه الامة والاربعون لباقى الامم، فهو عدد بختص بقسم من الاقسام التى اشرنا اليها، ولولا ان شرح ١ كل قسم وذكر صورة المطابقة بحتاج الى زيادة بسط لذكرنا ٢ وايضاً بخرجنا عن بيان المقصود، وانما هذا تنبيه ليعلم ان خطاب الحق لكل رسول بكل كتاب هو ترجمة عن حال الرسول مع الحق من حيث ارتباطه بامته ومن حيث مايشاركه فيه الامة؛ ويظهر من بين هذين صورة حالة الخصوصى من حيث مايشاركه فيه الامة؛ ويظهر من بين هذين صورة حالة الخصوصى من حيث مايتاز به عن الامة ٣ و بسب مايتاز به عن الحق ٤؛ ومن حيث ما يتحد به مع ربه فلا يتاز عنه ومن حيث مايضاهى الحق ويشاركه - وهذا هو القسم الخصوصى المذكور -

الاسماء الربانية، ولسان ذلك الاسم المرافية، ولسان ذلك الاسماء الربانية، ولسان ذلك الاسم يترجم عن شأن كلى من شئون الحق وعن الحق؛ لكن من حيث تعينه بذلك الشأن وبحسبه، فالاسماء للاحوال والاحكام يتبع الاحوال والاحوال يتعين بحسب استعدادات الحقائق المتبوعة والاستعدادات لايتبع شيئاً ولايتوقف على شئى ولايعلل بشئى سواها، لكن الوجودية الجزئية تابعة للكلية السابقة ٦على الوجود العينى.

ا ۱۱۱ ا/٤ واما اللغات فهى ملابس المعانى التى اشتملت عليها، كل كيفية كلية وعلة اختلافها اختلاف الكيفيات التى تتعين بالاستعدادات المختلفة فى المراتب المختلفة، وسبب فهم اهلها هو حكم القدر المشترك فى البين القابل بالاستعدادات المختلفة تلك الكيفيات المختلفة كما بينا ٨. تم كلامه.

۱-اشرح-ل ۲-لذكر-ل ۳-الائمة -ط ٤-الخصوصي من حيث مايمتاز به عن الحق - ف ۵-للاستعدادات الكلية «النفحات» ۲-الموجودية الجزئية منها تابعة للاستعدادات الكلية السابقة -ط ۷-الوجه-ل ۸-الاستعدادات المختلفة تلك كما بينها - ط

واما

خاتمة الكتاب الجامعة لقاصد الباب

فنى بيان خواص الانسان الكامل لارته يرقع آخر بته الشهودية اول الاواثل في التوجه الالهى الشامل

١/٥ فاعلم ان كثيراً بما يختص به من مراتبه واطواره واحواله وكيفية رجوعه الى مرجعه ومآله قد سلف تفاريقه في تضاعيف الكتاب، ويستدعى توضيح المذكور في هذا الباب نقل المذكر لعدة بما سبق تحقيقه عن محقق الاصحاب الشيخ السعيد الفرغاني:

٧/٥ الاول: ان اول متعين من غيب الهوية الوحدة الحقيقية الذاتية التي نسبة الاحدية المسقطة للاعتبارات ونسبة الواحدية المثبتة لجميعها اليها على السواء

٣/٥ الثانى: ان هذه النسبة السوائية هي عين التعين الاول والبرزخية الاولى التي هي الحقيقة الاحدية ٢ وحقيقة الحقائق القابلة لتجلى الواحد الاحد على نفسه الذي له احدية

١-خواص لانه-ط ٢-الاحمدية-ن-ع-ل

### ۲ • ۲ / مصباح الانس

الجمعية بين النسبتين وهو عين النور الاحدى الذى قال فيه: اول ماخلق الله نورى - ان اراد بخلق معنى قدر - كما في: ان الله خلق الخلق في ظلمة ثم رش عليهم من نوره، وهذا التجلى اصل الاسماء الالهية المضاف اليها الربوبية بجميع معانها ومنشأها ومنتهاها لقوله: وان الى ربك المنتهى (٤٢-النجم)

٤/٥ الثالث: ان هذا التجلى يتضمن كمالاً ذاتياً عققاً عند حقيقة السوائية بلاشرط شئى؛ وكمالاً اسمائياً متعلقاً ظهوره عند غلبة اثر الواحدية بتحقق البرزخية الثانية التي هي صورة البرزخية الاولى وظلها القابلة للتجلى الثانى الذي هو صورة التجلى الاول وظله.

٥/٥ الرابع: ان الكال الذاتي مقتضاه الاول كال جلاء الذات، اى ظهوره لنفسه بجميع اعتبارات الواحدية ١ مندرجة في عين الواحدية على مايظهر صورها مفصلة في المراتب الى الابد، فكان الذات الاقدس بذا الشهود في على ٢ البرزخية الاولى غنية عن العالمين بشهوده اياهم - شهود مفصل في عمل - ومقتضاه الثاني كال استجلاء الذات؛ وهو ظهوره لنفسه باحدية جمع جميع اعتبارات واحديته برجوع الكل ١ اليه على نحو ما كان عندكال الجلاء الذكور، لكن من حيث الكال الانساني المضاهى لعين البرزخية الاولى عكم ٤ عدالته واحدية جميعته.

التق النق الذى وسع الحقيق الصورى: عين المزاج الاعدل العنصرى الحمدى، والمعنوى: قلبه التق الذى وسع الحق من حيث تجليه الاول وحقيقته التى هي عين البرزخية الاولى وهي الحقيقة الاحدية - ولتحقيق حكم الوترية المحبوبة يكون صورة وارث ذوق ولايته - لاحقيقة نبوته صلى الله عليه و آله الذى هو الخاتم ايضاً - عين ذلك المظهر.

 ٧/٥ و أما الكمال الاسمائي فيقتضى ايضا كمال الجلاء و الاستجلاء اما كمال الجلاء فقسمان:

٨/٥ احدهما ظهور التجلى الثانى الغالب عليه حكم الواحدية الذى مجلاه عين البرزخية الثانية المشتملة على اصول ٦ الصفات السبع ٧ المعينة من التجلى الاول للائمة السبعة ٨
 ١-واحديته - ن - ع ٢ - تجلى - ن - ع ٣ - كلها - ن - ع ٤ - بكال - ن - ط ٥ - الفردية - ط - ن - ع ١ - الواحدية على اصول - ل ٧ و ٨ - السبعة - ل

الاسمائية التى تعين سبع حقائق انسانية ظاهراً فى كل منها اثر خفى من هذه الصفات والاسماء، مع اشتال كل على الكل حقيقة ١ لقوة انتسابه الى حكم البرزخية الاولى، ثم انتشت منها سبع حقائق انسانية اخرى وظهرت فى تفصيل البرزخية الثانية التى هى الحضرة العائية، وحكم هذه السبعة الثوانى على عكس حكم السبعة الاولى كما سيظهر، ثم تفرعت منها فى الحضرة العائية وفى طرفيها اللذين هما حضرة الوجوب والامكان؛ حقائق اسماء ٢ الهية للتأثير وحقائق كونية للقبول، وفى عينها حقائق الانسانية ٣ منتشئة بعضها عن بعض اجناساً وانواعاً واشخاصاً؛ وكلمها ٤ صور معنوية ظاهرة بالنسبة الى الحق من كونها نسبة لا بالنسبة الى انفسها من كونها خلقا.

9/ه ثانيها ظهور صور اعتبارات الواحدية بصور آثار الاسماء الالهية والقوابل الكونية؛ ويسمى الهيئات الاجتاعية المتحصلة منها ٥ خلقا، والمظاهر ٦ الكلية الروحانية او المثالية او الحسية الفلكية او الكوكبية للاسماء الكلية والجزئيات للجزئية كما مر، فاقتضى ٧ الحكة الالهية تأثير الاسماء والصفات الكلية بواسطة مظاهرها الفلكية والكوكبية من جهة التشكلات والاتصالات؛ وان يكون السلطنة في كل ملة لفلك وكوكب هو بمزلة نفسه المدبرة لصورته الى ١٠ المولدات وانواعها واشخاصها.

١١٠ أم ابتدأ لكل من مظاهر الائمة السبعة الاسمائية والصفاتية - وهى الافلاك والكواكب - دورة سلطنة اخرى لتحقيق كال الاستجلاء الذى هو شهود التجلى الثانى المشتمل ١١ على جميع اسمائه بالفعل من حيث القلب المضاف الى المظهر والصورة الانسانية قلباً وصورة مضاهين ١٢ معنئ وصورة للبرزخية الثانية للجمع التفصيل، ثم ظهور التجلى الثانى لنفسه من حيث ذلك المظهر وقلبه؛ اما به وبسمعه ١٣ وبصره فيه فشهود مفصل فى

١- كل واحد منها على حقيقة - ط ٢- الاسماء - ل ٣- انسانية - ط - ن - ع - ل ٤ - اشخاصاً كلها - ط ٥ - الاجتاعية منها - ل ٢ - خلقاً المظاهر - ط - ل ٧ - الكلية والجزئيات مظاهر الجزئيات فاقتضى - ط - للجزئية كها مر فى بحث المظاهر فاقتضى - ل ٨ - لصورة ذلك الفلك الى - ط ٩ - انتهاء - ن - ع ١٠ - حكم كمال الجلاء بتركيب - ل ١١ - الثانى الغالب حكم الواحدية فيه على نفسه المشتمل - ط ١٣ - سمعه - ل
 ١٢ - الانسانية وذلك القلب والصورة المظهن مضاهين - ط ١٣ - سمعه - ل

#### ۲۰۶/مصباح الانس

مجمل واما به وبسمعه ١ وبصره فيا خرج عنه فشهود مجمل في مفصل، وذلك ليتحقق به رجوع كل اسم من الائمة السبعة بعد تحققه بكماله الاختصاصي وتفصيله الى اصله المقتضي اجماله وجميعته ليكون جامعاً بن الكمالين الاختصاصي والجمعي، ويعود التجلي الثاني بهذه الكمالات الى اصله الذي هو التجلي الاول.

الماه الخامس: لما كان اخص خواص الصورة الانسانية القول والنطق الظاهرى والباطنى حيث لايوجد في سائر الصور؛ كان مبدأ سلطنة ادوار ٢ مظاهر الاسماء - لتحقيق كال الاستجلاء - مظهر القول، فاقتضى التجلى الثانى من حيث الاسم القائل ٣ بحكم الحبة الاصلية وتحريكها للمفاتيح بحكم السراية فيها بعد تحققها بكالاتها الاختصاصية غمير طينة ادم عليه السلام، لان هذه المظاهر كلها اجزاء البد المضاف اليها تسويته؛ ثم نفخ فيه بلا واسطة من روحه الاعظم، او كان قائر الاسم القائل ٥ فيه اقوى؛ لذلك اختص بانباء الاسماء للملائكة وكان موقفه برزاحية الساء الدنيا بمجاورة الكوكب الختص بظهرية القائل ٦؛ وكان فيها بيت العزة التي هو على نزول القرآن جلة ٧ وغير ذلك، وكان مصورة آدم الجامعة بين جيع الكالات المائلة ومن حقيقة الحقائق منشئاً واصلاً لجميع الحقائق معنى عمد صلى الله عليه وآله وحقيقته التي هي حقيقة الحقائق منشئاً واصلاً لجميع الحقائق والارواح الانسانية وغير الانسانية

۱۲ السادس: انه تعين بعدد الحقائق السبعة الاصول من جهة اجمالها مظاهر انسانية قابلة لاجتلاء التجلى الثانى بجمعيته؛ مع اثر خنى من الاختصاص بوصف منها، وظهر حكم ذلك الاثر الخنى فى اذواقه المتعلقة بطرف ولايته وانبا آته المتعلقة بطرف نبوته، ويسمى كل منها خليفة وكاملاً واولى عزم؛ من شأنه الصبر والثبات فى حاق الوسطية بين الحق والحلق ليأخذ المدد من الحق بحقيته الظاهر ١٠ الحكم ويعطى الخلق بخلقيته؛ فلاييل الى طرف، ولابدلكل خليفة كامل من ميزان كلى من طرف الحق لحفظ كلمة ١١ الوحدة ١٢ الى طرف، ولابدلكل خلقيته فى نفسه وفى من يأخذ المدد الوجودى الوحدانى بواسطته؛ والعدالة على طرف خلقيته فى نفسه وفى من يأخذ المدد الوجودى الوحدانى بواسطته؛

۱-سمعه-ل ۲-کان میدأادوار-ط ۳وهو۱-القابل-ط-ل ۶و۸-فکان-ن-ع ۷-الجملی-ل ۹-ان-ل ۱۰-الظاهرة-ل ۱۱-حکم-ن-ع ۱۲-طرف الحق یجفظ حکم الوحدة-ن لان لاتعتوره ۱ الاحكام الامكانية و الاثار النفسانية و الشيطانية؛ فيسمى ذلك الميزان شريعة.

9/۱۳ فان كان قانونا ٢ كليا مشتملا ٣ على جيع ما اشتمل عليه حقيقة هذا الكامل ووجوده من الاذواق والاخلاق الموصلة الى جناب الجليل الجميل من حيث اجمال حقيقته في صورته وتفصيلها بصور من تحت ٤ حيطته حقيقة ووجوداً، فذلك الميزان هو الكتاب العزيز المنزل عليه.

2/١٤ وإن كان الميزان جزئياً بالنسبة فهو شرع مضاف الى كل نبى ورسول اصله ذلك الميزان القولى الكلى، لان ٢ ماعدا الكاملين من الانبياء والرسل فحقائقهم ووجودهم متفرعة من حقائق الكاملين ووجودهم، فنسبة الكاملين اليهم حقيقة ووجوداً كنسبة ٧ الاجناس الى الانواع، كها ان نسبة الكاملين إلى حقيقة الحقائق التى هى البرزخية الاولى والى التجلى الاول الذى هو باطن الوجود والنور الاحدى نسبة الانواع والاجناس الى الجنس العالى، فنى كل مدة سلطنة دورة من الموار هذه المظاهر الكوكبية ظهر خليفة من الكل؛ ولابد ان يظهر فى مدة سلطنة دورة كل حليقة واولى عزم سبع مظاهر لهذه الحقائق السبعة الاصول من حيث غلبة حكمها الاختصاصي على مثال الابدال السبعة في هذه الامة المحمدية، لكن كل من السبعة الكاملين لكونه مظهراً لحكم كلى مشتمل حكم كل امر من السبع مع البرخي اختصاصي من احدها، كان اولى عزم كاملاً وخليفة للحق بلا واسطة وتجلياته ذاتية، وكل من السبعة التابعين لكونه مظهر احد الاصول السبعة من حيث ظهور حكم تميزه واختصاصه كان خليفة بواسطته وتجلياته اسمائية وصفاتية لاذائية، فكان لكل خليفة كامل سبع خلفاء غير كاملين، وهكذا الحكم في الاقطاب المحمدين ١٠٠٠

\* النابت في الحضرة المهائية كان خليفة بواسطة ذلك الكامل الذي هو تبع له وتجلياته صفاتية واسمائية لاذاتية، الثابت في الحضرة المهائية كان خليفة بواسطة ذلك الكامل الذي هو تبع له وتجلياته صفاتية واسمائية لاذاتية، فكان لكل خليفة كامل سبع خلفاء غير كاملين، وهذا الحكم في الاقطاب المحمديين، فاذاً كل كامل المسلما ويعوره -ل اي: الاضطراب و الهذيان ٢ - قوليا -ن - ع ٣ - كان قولنا كلها مشتملا -ل ٤ - صورته واما من حيث تفصيلها بصورة من هو تحت -ط ٥ - شرع جزئي مضاف -ط ٢ - الميزان الكلى لان -ل ٧ - نسبة -ط -ل ٨ - لكونه مظهر حكم كل مشتمل حكم كل اسم من السبع -ل

0/10 السابع: انه لما تم كمال الجلاء والاستجلاء التفصيلين المحتصين بالتجلى الشانى وانتهت سلطنة ادوار مظاهره بر جوعها اليه ورجوعه بتلك الكالات الى اصله الذى هو التجلى الاول، انبعث منه بحكم الانصباغ بتلك الكالات حقيقة المحبة الاصلية الى كمال استجلاء هذا التجلى الاول؛ وتوجهت المفاتيح بحكم ذلك الانصباغ الى تحقيق هذا الكمال وتوجهت الاصول والفروع المذكورة بكالاتها الاختصاصية والاشتالية بتبعيتها واجتمعت متوجهة، فعادت سلطنة الادوار الجزئية لادوار السموات السبع الى سلطنة الدورة العرشية المحددية الكلية الوحدانية بحكم اقتضائها للمظهر الحقيق الاكملى لحقيقة البرزخية الاولى.

7/١٥ فاستدار الزمان كهيئة يوم خلق السموات والارض؛ ولان دورتها وحدانية اعتدالية كان مقتضاها امراً وحدانياً اعتدالياً هو العنصر الاعظم الجمل المرتوق الذي كان مادة السموات والارض، لكن لاختلاف احكامها - لتفاوت قابليتها - ظهر التفاوت بالكبائس ونحوها في مقدار الزمان، وعند انتهاء ادوارها وعود سلطنة الادوار الى اصل الزمان الذي هو الدور العرشي بطلت الكبائس والنسيء وعاد حكم الزمان الى الوحدة والاعتدال، فلاجرم حان زمان استجلاء النجلي الاول الجامع بين الاحدية والواحدية بتعين مزاج عنصرى انساني وحداني ا يكون مظهراً صورياً للبرزخية الاولى؛ وبتعين ٢ قلب تق من عين ذلك المزاج يكون مظهراً معنوياً لما.

السبعة السبعة وفروعها بعد تحققها بكالاتها الاختصاصية الروحانية والمثالية، فتوجهت الى تعبين المزاج الاعدل المحمدى المذكور فيه، فتعين ٣ وجوده من حضرة التجلى الاول متنازلاً ماراً على جميع المراتب و آثارها المعتدلة الكاملة بلاتوقف ولاتعويق.

١٨/٥ فظهر ذلك التجلي بصورة غذاء معتدل صورة وحكما؛ وتناوله عبدالله وامنة

- خليفة ولاينعكس، واماكل من الكاملين لكونه مظهر الحكم كل مشتمل على الجميع مع اثر خنى اختصاصي من احدها كان اولى عزم وخليفة للحق بلا واسطة وتجلياته ذاتية واسمائه وصفاته لاذاتية، فكان لكل خليفة كامل سبع خلفاء غير كاملين، وهذا الحكم في الاقطاب الحمدين «الحاشية - ط»

١-عنصري وحداني\_ط ٢-يتعين-ل ٣-فيتعين-ط-المذكور فتعين-ل

باحسن وجه في اسعد وقت واستحال الى النطفة في اعدل زمان وظهر اثر المحبة الاصلية فيها بصورة الشهوة في اكمل حال؛ وصح الاجتاع واستقر النطفة الميمونة في الرحم في اين ساعة واسعد طالع بحكم اقتضاء الدورة العرشية الوحدانية وسلطنتها وسراية حكمها في جميع الادوار؛ وقام كل واحد من الاسماء من حيث مظاهرها الروحانية والمثالية والفلكية والكوكبية من حيث كالاتها برعاية ذلك المزاج الاكمل وتربيته ١ في اطواره، وبعد تمام تسوية ٢ تعلق الروح الاعظم الاوحد الاقدم الذي هو القلم الاعلى من حيث نسبة ظهوره بصورة التفصيل في اللوح وبالتدبير والتربية بوصفه الكلى الجملي؛ بهذا المزاج الاعدل المسقى ٣ في اكمل وقت واعدل ساعة.

9/19 من ظهر في اين الساعات في عالم الحس واضاء بنوره العالم عند ظهوره شرقاً وغرباً - كما اخبرت امه آمنة - ثم تصدى لتربيته من المهد الى اوان البلوغ ذلك التجلى الاول ومفاتيح الغيب بسرايتها في الاسماء ومثانورها الى ان حلته حرارة مطلوبيته على التجلى ٤ في غار حراء وامرته انارة ٥ عبوبيته بان يتحقق بسر اسراء: سبحان الذي اسرى (١-الاسراء) حتى انتهى من الكال والا كملية الى ما انتهى الذي مافوقها رتبة ولاغاية، والحمد لله ٢ على تلك العناية ثم كلامه.

٩ ٢ ه/ ٥ اذا عرفت هذه المقدمات على الكمال فلنتعرض لما يقتضيه الحال. اعلم: ان الواجب
 تحصيله من العلوم الحقيقية الالمية والإنسانية على من اتصف باشياء وجمع حاله لها:

الطور الالهى، وهو كما سيجى كمال الولى العارف الذى له الجمع المتضمن للتمحض الطور الالهى، وهو كما سيجى كمال الولى العارف الذى له الجمع المتضمن للتمحض والتشكيك؛ وسرت ذاته وحكم مرتبته وشهوده ٨فى جميع المراتب والاسماء والمواطن والنشآت والاحوال؛ وكان مع الحق حيثا كان؛ ككينونة ربه معه دون حيث ولامع؛ وهو اخر درجات الكمال، او يستعملها لطلب الكمال الالمى في الطور الانساني؛ وهو كمال

شهود الوجود الواحد ورؤية الاشياء بالله من مرتبة في يسمع وبي يبصر؛ وهو اول درجات الولاية والكمال.

٥/٢٢ الثاني: إن يكون منشوقاً إلى تحصيل ذلك الكمال، إي منهيثاً لقبوله ١٠.

۲۲/ه الثالث: ان يكون راقياً مترقيا في درج تحقيق ذلك الكمال، سواء كانت ترقيه ذلك بتعمل وتطلب لمعرفة حقائق الاسماء الالهية والقوابل الامكانية بالنظر او السلوك اولا بتعمل، بل بفيض الهي ولطف ٢ الهامي او ذوق كشني بجذبة ربانية.

٥/٢٤ هو ان يعرف حقيقة نفسه ٣ليعرف ربه فيعرف ماحقيقة الانسان التي هي
 الغيب المطلق لصورته الحقية ٤ - اعنى كيفية تعينه في علم الله-؟

٥/٢٥ وهم وجد، اى من اى حضرة من حضرات الوجود والتجلى الرباني تعين وظهر؟ ٥/٢٦ وفيم وجد، اى في اى مرتبة من المراتب الجامعة الالهية والخاصة به الكونية التي هي الحال المعنوية وجد هذا الجموع؟

٥/٢٧ وكيف وجد، يحتمل معنين: السلوال عن كيفية وجوده من حيث هو صادر عن الحق؛ والحق موجد له، وغن كيفيته من حيث هو موجود عليها.؟

78/٥ ومن اوجده وخلقه؟

٥/٢٩ ولم وجد،اي فائدة وحكمة تحصل من وجوده؟

۹/۳۰ وهاغاینه، ای منتهاه الرتبی الکلی او منتهی علمه وعمله ۲ من حیث التفصیل؟
۱۳۱ وهل رجوعه الی عین ماصدر عنه او مثله مرتبة او وجوداً - ان صحت المثلیة -؟
۱۳۲ وها المراد منه مطلقا بالارادة الکلیة الذاتیة من حیث انسانیته المطلقة ومن حیث استعداده الخاص؟

٥/٣٣ وما المراد الخاص منه في كل وقت؟

0/86 وهل استعين بالانسان في المرادات المذكورة كلها او بعضها من حيث عينه ومرتبته او استعان هو من حيثهما؟

١-مهټالطلبه-ن-ع-لطلبه-ل ٢-لطني-ط ٣-يعرفنفسه-ط-ل ٤-الجمعية-ن-ع-ل
 ٥-المرتبي-ن-ع-ل ٢-حلمه-ط

ه ٣/٥ وهل الاستقلال حاصل لاحد الطرفين الالمى والانسانى من حيث الوجود او التعين او الارتباط؛ او الاستقلال ممتنع مطلقا لكل من الطرفين او ممتنع فى بعض الامور الثلاثة المذكورة دون بعض، واى شئى من العالم هو فى الانسان معنى يقوم بنفسه وفيا خرج عنه صورة قائمة بنفسها او بالعكس؛ اى ١ شئى هو فى الخارج عنه معنى وفيه صورة؟

٣٦/٥ وفي كَم ينحَصر اجناس العالم علواً وسفلاً بعد معرفتها؛ وهل هي المقولات العشر التي يقول بها اهل النظر ام لا؟

٣٧/٥ وكيف يؤثّرُ اجناس العالم بعضها في بعض؟

٣٨/٥ وكيف اثّر كل الاجناس ٢ في الانسان حال كون الانسان مؤثراً فيها بالحال ٣ والمرتبة؟

9 معنى - او قل وجوداً ورتبة وروحاً وجسماً والعالم الفائق المواتب النائم الارادى والحالى ؟ وكيف يعرف تقابل نسختى الانسان والعالم بالفذوق و ما اولية المراتب في العالم صورة ومعنى - او قل وجوداً ورتبة وروحاً وجسماً - وما اولية المرتبة بالا يجاد في الانسان وفي العالم - وكذلك الاخرية فيها - وما القرق لا يين الحقائق المؤثرة والمتأثرة من حيث الاثر؟

• 1/6 ثم نقول: واذا علم الطالب ان الانسان مجموع حقائق العالم التفصيلية - اعلاه واسفله - بناء على ان الانسان صورة جعبة قر آنية والعالم صورته التفصيلية الفرقانية؛ وهو الحقيقة الجمعية ۱ المحمدية - اعنى الكالية الانسانية - يعرف تقابل النسختين بالذوق الاول المذكور، لان مجموع الاشياء عينها لولا اعتبار الامر الزائد الذي هو الاجتاع وهو نسبة عدمية، ويعرف مرتبة الاجناس في العالم والانواع الكلية، لان اجناس العالم اجناس حقيقية ١ حينئذ وانواعه ١٠ انواعها لذلك.

۱ ۵/۶ قال الجندي في شرح الفصوص: ان الاجناس العالية في العالم: الجوهر والنامي والحساس والناطق والانسان كما مر.

۱-اى ائ-ن-ع ۲-اثرت كل كل الاجناس-ط ۳-بالمال-ط ٤-الاجناس-ط ٥-الحال-ن -ع-ل ٦-بالذوقين-ل ٧-الاخرية والفرق-ط ٨-الحقية-ن-ع ٩-حقيقة-ن-ع ١٠-انواعها-ط المتضمنة كل حقيقة تشم رائحة الوجود باثارها ولوازمها؛ عرف مضاهاة حقيقته للحقيقة المتضمنة كل حقيقة تشم رائحة الوجود باثارها ولوازمها؛ عرف مضاهاة حقيقته للحقيقة الجامعة التى ظهربها وفيها ومنها هذه الحقائق كلها وصورها، اذ الحقيقة الجامعة باعتبار الاسم الجامع المتعين بها والاسماء التفصيلية المندرجة تحته سبب الظهور، وباعتبار الكيفيات القابلية التى فيها على الظهور، وباعتبار ان الظهور صفتها وابتدأ منها ١ مبدأ الظهور ٢، فان ما قبلها غيب مطلق نسبة البطون والظهور اليه سواسية، لانها يتصور ان بالنسبة ولانسبة ثمة. وعرف صورة ١ الارتباط الكلى الاصلى بين الجميع و بين كيفية الارتباط الذى يقتضيه حقيقته جمعاً وتفصيلاً. وعرف اولية المراتب صورة انه للعرش ثم الكرسي ثم المركبات الى آخر المولدات، ومعنئ انه للمرتبة الانسانية ثم لاجناسها العالية متنازلة، وايجاداً انه للقلم ثم اللوح ثم المياء ثم الجسم الكل ثم العرش الى آخره ٤ و آخريتها كذلك.

٥/٤٣ ثم يعلم تقابل النسختين بالدوق الثاني الاتم الذي هو معرفة الاشياء بالله ومن كونها عين الحق، اما باعتبار أعدينا الوجودية في حضرتي الالوهية بطوناً والكونية ظهوراً؟ وهو نظر العارف، واما باعتبار ان كثرتها - وان اعتبرت - فهي نسب اسمائية فلاموجود فيها الا الحق، والتعدد في اسمائه؛ وهو نظر المحقق المعتلى على العارف.

14/6 فاذا شهد باحد هذين الوجهين أن الاشياء اسماء الله تعالى وهى فى الحقيقة عين الحقية عين الحقية عين الحقية النهد ان نفسه والمسمى غيراً وهو العالم نفس الحق - لبقاء ما يبق وفناء مايفنى - فشهد ان الظاهر بكلا الظهورين التفصيلي والاجالي الاحدى هو الحقيقة الجامعة المحمدية، وهذا هو سرّ الماثلة والمضاهاة ومقابلة النسختين، ويعلم اسرار اخر سيتضح عند شرح الاجوبة - ان شاء الله تعالى -

٥/٤٥ ثم نقول: فمتى حصل للانسان المستبصر المتشوق المذكور ذلك الاطلاع على حقيقته وعلمه بذوق صحيح وكشف صريح؛ لايشوبه امكان شبهة كما في الحاصل بالنظر؛

۱-منه-ن-ع ۲-منها الظهور-ط ۳-وعرف اولية المراتب صورة-ل ٤-اخرها-ن-ع-٥-الجمعية-ط-ن-ع-ل

وتحقق قدر ما اقتضاه استعداده من الكمال الذي اهل له بان يتر هو لتحصيله بحكم ١: وكل ميسر لما خلق له، سواء كان تحصيله بوجه كلى او بوجه تفصيلي لكن موقت، لان التفصيل المؤبد مستحيل في الممكن؛ وهذا كاله العلمي – ولو كان نسبيا – ومن كاله العلمي ان يغلب عليه حضوره في احواله كلها او اكثرها؛ سيما اواثلها واواخرها على الوجه الذي سلف ذكره في سرّ الحضور، وهو استجلاء المعلوم وما انصبخ به العلم من الاحكام والاوصاف، ومع ذلك صار مراعباً للخواطر الأول، ولكل اول في اخر واخر في اول مستلحقاً ٢ لكل منها بالاخر وضابطاً لما بينها، عارفاً باحكام الخواطر انها ربانية او ملكية او نفسانية او شيطانية لميزان صحيح، عاملاً بمقتضى كل منها من الاقبال والاعراض؛ موفياً كل ذي حق حقه؛ لميزان صحيح، عاملاً بمقتضى كل منها من الاقبال والاعراض؛ موفياً كل ذي حق حقه؛ موصلاً بالميزان الالهي القرآني ظاهراً وشريعة؛ والايماني والاحساني باطناً وحقيقةً وكشفاً؛ كان انساناً كاملاً بصيراً بنفسه، ومن عرف نفسه فقل عرف ربه.

73/٥ وهذه مرتبة الكال المستملة على مراتب الأسلام والايمان والاحسان، فان ازداد ٣ معرفة تفصيلية واستيعاباً للاسماء الالهية كلها والصفات؛ وتحقق بالجميع فعلاً وانفعالاً اى تأثيراً بجهة وجوبه وتأثراً بجهة امكانه، وصار ذلك التحقق ملكة بحيث لا يحجبه نشأة ولاموطن من ذلك التحقق ولا يحجر ؛ عليه مرتبة ولا يقيده حال ولامقام ولاغيرهما؛ صار حينئذ مرتقياً في درجات الاكملية، كالمنصب على الظرف بعد امتلائه؛ وهذه مرتبة الاكملية المشتملة على قوة استتباع الاسماء الجزئية ومظاهرها.

٧٤/٥ فاذا انتهى الامر به الى التمكن من تكميل من شاء من عباد الله؛ و ذلك اذا اتحدت ارادته و بالارادة الاولى الاصلية التى عليها مدار حال الصورة الكلية الوجودية الظاهرة ومعناها القائم بها؛ بحبث لا يقع فى الوجود الا ما يريد عقله، وان كره بعض ٦ ذلك طبعاً او شرعاً، وذلك لما يقتضيه مقام معرفته ٧ التفصيلية وحقائق ١ الاسماء الذاتية وفروع فروع الاسماء الالمية والربوبية الفاعلة والكونية القابلة على استعداداتها المتفاوتة؛ كان السيد الافضل والامام الاعظم الاكمل، الحائز بمرتبة الخلافة والاستخلاف والجمع بينها والجمع

۱-الحكم-ط ۲-مستخلفا-ل ۳-اراد-ط ۵-يجره-ط ۵-ارادة-ط ۲-بعد-ن-ع ۷-معرقة-ط ۸-برقائق-ل

بين صفتى التمحض والتشكيك كما سيجئ. والواصلون الى هذه المرتبة ١ المكينة، اى الثابتة، لا ٢ صارت ملكة راسخة هم المنتفعون ٣ بانسانيتهم، ونشأتهم الانتفاء التام المحمود، واما من سواهم فبحسب قرب نسبتهم من هئولاء وبعدهم. جعلنا الله ممن انعم عليهم بالكمال الالهى والانسانى معنى، كما انهم صورة، وحققنا وسائر الاخوان بهذا ٤ الحال السنى والمقام العلى. آمين.

٨٤/٥ فالحاصل ان لكمال الانسان ٥ ثلاث مراتب كلية:

9 1/6 الاولى للاصل ٦ الكال وهى بالاطلاع على حقائق الاشباء على ماهى عليه في علم الحق سبحانه، وذلك بشهودها وكشفها اما في اللوح مع ارتباط البعض بالبعض؛ او في الحضرة العلمية العائية ٧ بطرفيها ووسطها، ثم مراقبتها والحضور معها والعمل بموجب الخواطر المرتبة ٨ عليه بميزان شرعى ويسودي.

 ٥٠ الثانية للاكملية وهي باستيماب المعرفة التفصيلية بجميع الاسماء الالهية وملكة التحقق بها فعلاً وانفعالاً بحيث لا ينعه عن ذلك مانع.

١٥/٥ الثالثة للتمكن من الدكيل لكل من شاء، وذلك باتحاد ارادته بالارادة الاولى الاصلية التي عليها مدار حال الصور الوجودية كلما ومعانيها القائمة بها.

٧٥/٥ فالمرتبة الاولى الكالية هي التي اشار اليها والى سرّها في التفسير بالتجلى الجمعى بين التجلى الاسمائي باقسامها الثلاثة التي هي بحسب الاسم الظاهر او الاسم الباطن او الاسم الجامع بينها وبين التجلى الذاتي باقسامه الثلاثة التي هي قرب الفرائض والجمع بين القربين والفناء عنها، و ٩ ذلك فيا قسم قدس سره التجلى الاحدى المتعدد ظهوره وتعيناته وترتباته بحسب مراتب القوابل واستعداداتها قسمة بحسب حال السالك فقال: ان كان الغالب عليه حكم التفرقة اعنى عدم خلو الباطن عن شوائب التعلقات - فالتجلى يتلبس فيه بحكم الصفة الغالبة الحاكمة ١٠ على القلب وينصبغ بحكم الكثرة المستولية عليه؛ ثم يسرى الى

١-الرتبة - ل ٢-المتمكنة ١٤-ط - ل ٣-المشفعون - ط ٤-وبهذا - ن - ع ٥-الانساني - ل ٦-الرتبة - ل ٧-الحضرة العائية - ل ٨-المربطة ـ ن ـ ع ٩-والفناء عنها وعن الجمع بينها وذلك - ط - ل ١٠-الصفة الحاكمة - ل

سائر صفاته النفسانية وقواه البدنية وفيا يصدر عنه حتى في اوراده ١ وعباداته التابعة لنيته وحضوره، كانصباغ النور العديم اللون بالوان مايشرق عليه من الزجاج.

٣٥/٥ فاذا انتهى امر الحق الى الغاية التى حدها؛ انسلخ عن التجلى حكم تلك الصفات وعاد عوداً معنوياً الى حضرة الغيب، وان كان المتجلى له فى حال الجمع الاحدى - اى ٢ الخلو المذكور - فان اول مايشرق نور التجلى على قلبه التام التخلى ٣عن صده الاكوان بتوحد ١٤حكام الاحديات الكلية الثلاث: احدية عينه الثابتة؛ واحدية التجلى الذي به ظهر عينه له؛ واحدية الصفة الغالبة عند ٥ التجلى الثاني لدى ٦ الفتح - بل المنتج له -

١٥٤ فاذا حصل اللتوحد المذكور اندرجت تلك الاحكام المتعددة المنسوبة الى الاحديات في الاصل الجامع لها، فانصبغ الحل بحكم التجلي الجمعي، ثم اشرق ذلك النور على الصفات والقوى وسرى ٨ حكمه في سائر الصفات ٩ والقوى؛ فاوجب اخفاء الكثرة دون زوالها بالكلية؛ فلايخلو اما ان يتعبن التجل جسب الاسم الظاهر والاسم الباطن او الاسم الجامع بينها:

هه/ه فالاول افاد رؤية الحق في كل شنى رؤية حال؛ وظهر التوحيد في حسه وخياله ولم يزهد في شنى من الموجودات.

٥٩/٥ والثاني افاد معرفة احدية الوجود نفيه عما سوى الحق وظمهر التوحيد في مرتبة عقله؛ وزهد في الموجودات الظاهرة

٥/٥٧ الثالث المستشرف من حيث ١٠ مرتبة الوسطى الجامعة على طرف ١١ الغيب والشهادة افاد الفوز بالجمع بين الحسنيين.

٥/٥٨ ثم قال: وهذه التجليات تجليات الاسماء؛ فان تطهر قلب المتجلي له عن العلائق بالكلية حتى عن التوجه الى الحق باعتقاد خاص او الالتجاء اليه باسم مخصوص، فان التجلي

۱-اولاده - ن - ط - ل ۲ - الجميع ای - ل ۳ - التجلی - ط ٤ - بامکان - ن - ع ٥ - حين - ن - ع ٢ - الذي - ن - ع ٢ - الخميع ای - ل - الاحدی الجمعی وسری - ط ۹ - بل المنتج له فانصبخ المحل مجکم التجلی الاحدی الجمعی وسری حکمه فی سائر الصفات - ل ۱۰ - استشرف فيه المتجلی له من حيث - ط ال - استشرف فيه المتجلی له من حيث - ط ال - المنترف فيه المتجلی له من حيث - ط

حيثة يظهر بحسب احدية الجمع الذاتى ويشرق شمس الذات على مرآة حقيقة القلب من حيث احدية جمع القلب ايضاً؛ وهى الصفة التى بها صح للقلب الانسانى مقام المضاهاة؛ وان يتسع لانطباع التجلى ١ الذاتى الذى ضاق عنه العالم الاعلى والاسفل، ثم يبحر ١٠ ساحة القلب وشرع جداوله ٢ بحسب نسب الاسماء علواً فى مراتب ٣ قواه الطبيعية ويحرق حينئذ اشعة شمس الذات المساة بالسبحات متعلقات مدارك البصر ويقوم القيامة المختصة به فيقول لسان الاسم «الحق»: لمن الملك اليوم لله الواحد القهار ٤ (١٦- غافر) ٥ وحينئذ يظهر قرب الفرائض المقابل لقرب النوافل، فيبق العبد مستوراً خلف حجاب غيب ربه؛ فينشد لسان حاله حقيقة لاعجازاً:

تسترت عن دهرى بظل جناحه فعبنى ترى دهرى وليس يرانى فلوتسأل الايامما اسمى مادرت واين مكانى مادرين مكان

9/0 فاذا انتهى السالل ال هذا القام المستور ورأى بعين ربه ربه وتحقق بعكس ذلك ايضاً؛ اضيف العلم اليه من حيث ربه لامن حيث هو - وكذاسائر الصفات- ثميعلم ٧ على هذا الوجه نفسه التي هي أقرب الاشياء الكونية اليه - ولكن بعدالتحقيق بمعرفة الرب - ثم يعلم ماشاء الحق ان يعلمه به من ١ الاسماء والحقائق المجردة الكلية بصفة وحدانية جامعة الهية، ثم يدرك احكامها وخواصها واعراضها ولوازمها.

## \*1- يتبحر - ن - ع - استبحر، اي: ينبسط ويتسع، بحر، اي: شق.

١- والمضاهاة والاتساع للتجلى- ط ٢- ثم يفجر ساحة القلب ويتفرع عنه جداوله- ط - ويتفرع جداوله- ل
 ٣- علواً في مراتب صفاته الروحانية وسفلاً في مراتب - ل ٤ - لمن الملك اليوم فاذا لم يبق له نسبة كونية اجاب الحق نفسه بنفسه فقال لله الواحد القهار - ل ٥ - وفي المخطوط اضافات اظن اختلط المتن بالحاشية وهي هذه: الواحد القهار، فاذا لم يبق معية كونية يظهر ها حكم ودعوى اجاب الحق نفسه بنفسه فقال: لله الواحد القهار، فاذا استهلك تحت قهر الاحدية ظهر سرّ الاستواء الالحي الجمعي الكمالي على قلبه، فنطق لسان مرتبة المستوى فاذا استهلك تحت قهر الاحدية ظهر سرّ الاستواء الالحي الجمعي الكمالي على قلبه، فنطق لسان مرتبة المستوى بنحو مانطق عقيب الاستواء الرحق فقال: له مافي السموات - اي مرتبة العلو من صفات الانسان المذكور الذي هو مستوى الاسم الاله - ومافي الارض - اي مرتبة سفلية وطبيعية - ومايينها - اي مرتبة بعا - ط ٢ - وليس يراني اذا حاي مرتبة نتائج احكام طبيعته التي تسفل عن مرتبة الطبيع من كونها منفعلة عنها - ط ٢ - وليس يراني اذا انتهى - ل
 ١٠ عرتبة نتائج احكام طبيعته التي تسفل عن مرتبة الطبيع من كونها منفعلة عنها - ط ٢ - وليس يراني اذا انتهى - ل
 ١٠ عربة نتائج احكام طبيعته التي تسفل عن مرتبة الطبيع من كونها منفعلة عنها - ط ٢ - وكذا سائر الصفات كالكلام والتكليف والاخذ والاعطاء والترزيق وغيرها ثم يعلم - ل
 ١٠ علمه من - ل

٠٠/٥٠ ثم قال قدسُ سره ١: وسرّ ذلك ان الانسان برزخ بن الحضرة الالهية والكونية ونسخة جامعة لما، ولما اشتملتا عليه فليس شئي من الاشياء الا و هو مرسم في مرتبته التي هي عبارة عن جعيته، والمتعين بما اشتملت عليه نسخة وجوده في كل وقت و حال ونشأة و موطن انما هو ما يستدعيه ٢ حكم المناسبة التي بينه وبني هذه الاشياء؛ كما هو سنة الحق من حيث تعلقه بالعالم وتعلق العالم به؛ فما لم يتخلص الانسان من رتبة قيود الاحكام الكونية يكون ادراكه مقيداً بحسبالصفة الجزئيةالحاكمة عليه فلايدركالا مايقابلها ٣، واذاتحرر ٤ من احكام القيود والمجاذبات الانحرافية الاطرافية الجزئية وانتهى الى هذا المقام الجمعي الوسطى الذي هو نقطة المسامتة الكلية ومركز الدائرة الكبرى الجامعة لمراتب الاعتدالات كلما: المعنوية والروحانية والمثالية والحسية، قام للحضرتين في مقام محاذاته المعنوية البرزخية فواجههما بذاته؛ كحال النقطة مع كل جزء من احزاء المحيط، وقابل كل حقيقة من الحقائق الالهية والكونية بمافيه منها؛ من كونه نسخة من جلتها، فادرك فرد من افراد نسخة وجوده مايقابلها من الحقائق في الحضرتين، العصل له العلم بحقائق الاشياء واصولها ومباديها، لادركه لها في ٧مقام تجريدها، ثم يدر كيها في كيستر جلتها وجعيتها بجملته وجعيته، فلم يختلف عليه امر ولم ينتقض عليه حال ولاحكم، ولولا القيود الاتي ذكرها لاستمر حكم هذا الشهود؛ ولكن الجمعية الكمالية تمنع ^من ذلك، لانها تقتضي الاستيعاب المستلزم للظهور بكل وصف والتلبس بكل حال وحكم.

971/ ومن نتائج هذا الكشف الكامل معرفة صاحبه غاية ما ادرك كل مفكر بفكره ومعرفة سبب تخطئة الناظرين بعضهم بعضاً؛ ومن اى وجه اصابوا واخطأوا، ومعرفة مراتب الذائقين والمقلدة ومن له الحكم عليهم والمقامات ١ التي اوجب تعشقهم وتقيدهم؛ ومعرفة من له اهلية الترق ومن ليس له، فيضهم ٢ اعذار الخلائق اجمعين وهم له منكرون ويمكانته جاهلون. فهذا يااخواني حال المتمكنين من اهل الله في كشفهم التام ولاتظنوها الغاية التامة، فما من طامة الا وفوقها طامة.

١٣/٥ هذا كلامه قدس سره، وانما قلنا انه بيان لحال اهل المرتبة الاولى الكمالية لا لمرتبة الاكملية ولا لمرتبة التكيل لما قال الشيخ قدس سره في تفسير الصراط المستقيم ٣: ان اول مقام الولاية والكمال مرتبة كنت سمعه وبصره؛ وبينها وبين الكمال المختص لصاحب احدية الجمع مرتبة النبوة ثم الرسالة ثم الخلافة المقيدتين ؛ بالنسبة الى امة خاصة؛ ثم الخلافة العامة ثم الكمال المتضمن ٦ للاستخلاف والتوكيل من ١٧ لخليفة الكامل لربه، وكل من ٨ تحقق بالكمال علا على جيع المقامات والاحوال، ثم هذه مراتب الكمال فاظنيك بدرجات الكمال على جيع المقامات والاحوال، ثم هذه مراتب الكمال فاظنيك بدرجات الاكملية التي هي وراء الكمال؟ توكلانها الاكملية التي هي وراء الكمال؟ توكلانها الله المحالية التي هي وراء الكمال؟ توكلانها المحالية التي هي وراء الكمال؟ توكلانها المحالية التي هي وراء الكمال؟ توكلانها المحالية التي هي وراء الكمال؟ وكلانها المحالية التي هي وراء الكمال؟ توكلانها المحال؟ والمحالة التي هي وراء الكمال؟ والتي المحالة التي هي وراء الكمال؟ والمحالة التي هي وراء الكمال؟ والتي والتيال؟ والتي والتي والتي والتي والتي والتي وكمال؟ والتي و

9/٦٣ واللائح من هذا ان مراتب الولاية مطلق الكال ومنتهاها مرتبة الكال المختص بصاحب احدية الجمع؛ ومراتب الاكملية بعدها ومن جلتها مرتبة التكيل، فالمناسب لذلك ان بحمل ماذكر من درجات التجلي الذاتي الي اخره على منتهى ١٠ درجات الكال والغاية التامة التي ١١ بعده على درجات الاكملية والتكيل كها قال قدس سره: ومابعد استخلاف الحق والاستهلاك فيه عيناً والبقاء حكماً مع الجمع بين صفتي التمحض والتشكيك مرمئ لرام.

٦٤/٥ ثم نقول: هذا الذي ذكرنا انه الواجب تحصيله على الطالب المذكور سرّ فتحبه

١- من له الحكم عليهم من الاسماء والمقامات - ل ٢ - فيقيم - ن - ع - ل ٣ - ص: ٢٨٤ ٤ - المقيدة - ط - ن - ع - التفسير ٥ - ثم الغاصبين - ن - ع - ثم العامنين ثم الكمال المتضمن - ل ٣ - الرسالة العامة ثم الخلافة العامة ثم الخلافة ثم الكمال في الجمع ثم الكمال المتضمن - ط - التفسير ٨ - ومن - ط العامة ثم الكمال في الجمع ثم الكمال المتضمن - ط - التفسير ٧ - والتوكيل الاتم من - ط - التفسير ٨ - ومن - ط - الولاية مراتب مطلق - ل ١٠ - الذاتى الى اخر الذي هو قرب الفرائض منها على منتهى - ل ١١ - الكمال طامة التى - ط

على الشيخ قدس سره سنة ثلاثين وست مائة او احدى وثلاثين - كما ذكره مقفلاً ١ وجملاً -وكل ما سبق ذكره كالمقدمات لفتح هذا المقفل و تفصيل هذا المجمل من حيث ان الانسان
هو العلة الغاثية المقصودة من الكون؛ وفتحه عبارة عن تحصيل علومه التى يتضمنها؛ و
تفصيله استجلاء الانسان وكشفه وشهوده لهذا الامر في ذاته على التعبين دون مزج بغيره
وشبهة؛ والله هو المسئول ان يمن بتيسير كل عسير،

٥٦/ه فنقول: الشرح لهذا الوارد بلسان الوقت والحال والمرتبة لا بلسان حقيقة كما ورد، اذ لا يسعه نطاق العبارة وفضاء الاشارة.

## السئوال الاول ماحقيقة الإنسان؟

9/17 جوابه: انها كحقيقة كل موجود عبارة عن نسبة متميزة وكيفية متعينة في علم الحق سبحانه من حيث ان علمه عين ذاته؛ لامن حيث امتيازه النسبي عنها ٢، وهذا يوافق مايقوله اهل النظر: ان حقيقة كل شي مايه يتبحقق ذلك الشئ، لان مرادهم مابتحقة يتحقق ذلك المعين، فهو التعين العلمي الذي يتبعه الارادة التي يتبعها من وجو القدرة ٣ والقول التكويني، ومعني التعين العلمي تعين يحكيه العلم؛ لا ان العلم بحصله، وكها ان تحققها ٤ سبب تحقق التعين ٥ في العقل؛ فتحققها عين تحققه في الخارج؛ والا فالحقيقة في نفسها لاتحقق لها؛ بل هي عين العالم في الوجود، غير ان تعريفهم لايتناول الحقائق نفسها لاتحقق ملا؛ بل هي عين العالم ألا ان يراد ما بتحققه يتحقق - لو تحقق - ولان المتنعة بل والمكنة المعدومة ايضاً، الا ان يراد ما بتحققه يتحقق - لو تحقق - ولان الما النظر لما قالوا بان الحقائق غير بجعولة تعين انها التعين العلمي، اذ لاتعين قبل جميع المجعولات الا هو.

٧٦/٥ والها قلنا: من حيث ان علمه عين ذاته؛ لانا نعرف الحقيقة من حيث هي؛ وهي المساة بالمطلقة؛ ولا امتياز بين المطلقات الكاملة كما مر، فمهي عين الذات المطلقة.

۱ – مفصلا – ط – ن – ع ۲ – عنه – ن – ع ۳ – يتبعها ومن وجه الاخر يتبع الارادة والقدرة، اذ لا ارادة حيث لاقدرة، كالجال من وجه القدرة – ل ٤ – تحققه – ن – ع ٥ – العين – ط – ن – ع – ل ولا شك ان لكل مطلق كلى ارتباطاً ذاتياً بكل مقيد من مراتبه ١ الجزئية الاضافية والاعيان الجزئية الخقيقية، وكونه ذاتياً اما لان ذاته احدية جمع جميعها؛ كما بين في حال التعين الاول الجزئية الحقيقية، وكونه ذاتياً اما لان ذاته احدية جمع جميعها؛ كما بين في حال التعين الاول وان كان نسبياً عارضياً من حيث انه متبوع وتابع؛ واما لان الارتباط بالقيود مقتضى ذات المطلق لكن لامن حيث هو؛ بل باعتبار نسبه واضافاته، وقد مر ان الشروط الخارجية لاتنافي ذاتية الاقتضاء؛ كاقتضاء العنصر الحركة الى مركزه بشرط خروجه عنه؛ فاشتمل ارتباطه على الذاتية من وجه والنسبة العارضية من وجه، لاسيما من حيث الاحاطة الاطلاقية، كالاحاطة المحتصة بالعلم المطلق للمعلومات و بالوجود الشامل المحقق لجميع كالاحاطة المطلقة المختصة بالعلم المطلق للمعلومات و بالوجود الشامل المحقق لجميع الموجودات؛ المحققة من حيث انه وجود، اى مشتمل على وجدان الشئى نفسه ومن حيث انها داخلة تحت كمال الدائرة الانسانية ومرتبته، فان كل مرتبة وحقيقة فهو بعض مشمولات مرتبته وحقيقته الجامعة، فالحيثيتان اعتباران للوجود العام وما يحويه من المقائق.

9/١٩ ثم نقول: ذلك الارتباط الذات والنسلي من وجهين على نوعين: لانه اما ان يقع في حيز الاسم الباطن وفي المراتب الإصليم الكلية التي هي امهات الحضرات الاسمائية كالاسم المدبر الذي مظهره القلم الاعلى وام الكتاب التي هي النفس الرحاني ونحوهما من حضرة الوجوب او حضرة الامكان – اعنى عاء الربوبية وعاء العبودية وغيرهما من الحضرات الخمس الكلية – وحين أذ كان ذلك الارتباط هسمي ومنعوتاً ومعبراً عنه بالمناسبات والائتلافات المعنوية والروحانية ويكون ايضاً مسمى بالشئون الذاتبة اما المناسبات والائتلافات فلاشتراك توابع تلك المرتبة الاصلية في اشتال المرتبة عليها واندراجها في المرتبة، واما ذاتية – الشئون – فلانها التعينات الاصلية النسابقة في الاعتبار ٢ المتوسطة بن الحق وما يسمى بالاغيار.

٥/٧٠ واما ان يقع في حيز الاسم الظاهر وفي المراتب الجزئية الحقيقية والاعيان الخارجية؛ لتضاعف حكم الجمع و التركيب تضاعفاً يوجب بحكم نسبة ٣ التفصيل التي

يسمى الحق من حيثها بالمفصل، وحينئذ سميت الارتباطات ان كانت متبوعة بالمناسبات الصورية الجسمانية الطبعية، وان كانت تابعة سميت احوالاً باعتبار تحول الذات فيها؛ وصفات باعتبار قيامها ١؛ واعراضاً باعتبار عروضها الغير الدائم؛ ولوازم باعتبار عروضها الغير الدائم؛ ولوازم باعتبار عروضها الدائم ونحو ذلك، فالى هذين الاسمين -اعنى الظاهر والمفصل - يستند صور عالم الشهادة والحس؛ كاستناد ما خفى من العالم المعنوى والعقلى والمثالى والحسى الى الاسم الباطن والمدبر، وهذه الاسماء الاربعة من امهات حجبة ٢ حضرة الجمع، اى من اصول التعينات النسبية الكلية يندرج جميع النسب تحتها، وكل تعين حجاب على ما تعين به.

۱۷۱ه فان قلت: اذا كانت كل حقيقة مطلقة اسمية في مرتبة كمال اطلاقها عين الحضرة الجامعة، كان ظهورها عين ظهور الحقيقة الجامعة، فن ابن يختلف احكام المظاهر وصورها؟

٧٧/٥ قلنا: لان الحكم في كل مرتبة لأول واخطهر حكمه من النسب في المراتب، وهو الحقيقة الاسمية التي صدر اول ميل الظهور عنا، فاستبعت الباقية بقوة الحقيقة الجامعة على مامر؛ وان لم يخل كل عن كل؛ لكن تعير ذلك الميل الاولين والله اعلم - لخصوصية قابلية الجمعية المركبة في كل مرتبة لما قال قدس سره في التفسير ٣: والاثر بحصل من المراتب باعتبارين: حكم الجمع الالحي الاحدى السارى واعتبار الاغلبية التابعة للاولية ٥، اذ الغلبة بسبب الاحاطة ويظهر بالاولية والخاتمة عين السابقة. فللموجودات التي هي حروف النفس الرحماني بحسب المراتب الخمس الكلية من حيث الحكم التركيبي والسر الجمعي الذي ينصبغ به ويسرى اثره تداخل ومزج، والغلبة والظهور في كل حال تركيبي اتما يكون لاحدها ٢؛ اما من حيث المرتبة فللحكم الجمعي واما من حيث الظهور الوجودي فللاولية والاحاطة. تم كلامه.

٧٧٣ه ثم الحكم في الاخر لاغلب ما يستقر حكمه من الاسماء وهو ليس الاعين ما ثبت له حكم الاولية اولاً في اي مرتبة كان، لما مر ان الخاتمة عين السابقة، وفيما بين المبدأ والغاية

۱ - قيامها بالذات - ن - ع ۲ - عبة - ط ۳ - ص: ١٩٧ ع - والثاني اعتبار «التفسير» ٥ - اعتبار الغلبة التابعة للنسب الاولوية - ط - التابعة للنسبة الاولية «التفسير» ٦ - لاحدهما - ط - لاحد الاشياء - التفسير

يكتسب ماهو الاول صفة ١ الاغلبية على ماهو المشارك له في الظهور من الاسماء، وذلك الاكتساب من حيث تأثير بعض الحقائق وتأثر بعضها فيما بين الطرفين مثلاً كظهور الحرارة في الماء من تأثير النار المجاورة وفي بدن المبرود من ملازمة تناول الاغذية والادوية الحارة.

الحقائق والاسماء والظهور لبعضها؛ والنقص والكمال كذلك، ويعرف ايضاً سرّ قوله تعالى: الحقائق والاسماء والظهور لبعضها؛ والنقص والكمال كذلك، ويعرف ايضاً سرّ قوله تعالى: لمن الملك اليوم لله الواحد القهار (١٦ - غافر) فان نسبة الابطان والاظهار كالليل والنهار بقوة احدهما يضعف الاخر في الاحكام والاثار، فعند سلطنة البطون مطلقا لايبق الدار الظاهرة على حالها ولا الديار؛ او نقول: وعند العلم باستناد العالمين الى الحجبة الاربعة لحضرة الجمع التي هي حضرة الالوهية تعرف إن لاحكم الالله الواحد القهار.

# السئوال الثاني

مم وجد الانسان اي من اي حضرة من حضرات الوجود و النجلي الرباني تعين وجوده؟

٥٧/٥ جوابه: انه من الشطر الوجودى المتميز بالتعين الجامع للتعينات التى ستشم رائحة الوجود؛ وذلك الشطر هو المفرز من الغيب المطلق الالهى الذى لاتعين فيه اصلاً، والمحل الكلى لوجوده هو دائر الحضرة العمائية ٢ التى هى محل نفوذ الاقتدار ٣ والعرصة الجامعة للمكنات، وذلك الوجود في تلك الدائرة بحكم احدية جمع الجمع؛ وهو اطلاق الوجود الاحدى الشامل، فإن كهاله الذاتي الاطلاق لاستتباعه التجلى الذاتي المنبعث عنه التجلى الكمالي الاسمائ؛ ظهر حكمه في كل شئى حكماً وارداً بحسب سابق تعينه الجملي بالاسماء الذاتية التي لا يعلمها الالكل في الحضرة الذاتية الجامعة المذكورة - لافي الحضرة المرتبية - فإن المراتب عال تفصيل الاحكام وتعيينها والحكم في الوجود والظهور ليس فا.

١- الاولى بصفة - ن - ع ٢ - العلمية - ل ٣ - الاقدار - ط - ن - ع

٧٩/٥ و توضيحه بما مرز نقله من النفسير مرة ١: ان سرز ٢ احدية الجمع من حيث نسبة الارادة - وهو السرز الحبي - له السلطنة في امر الظهور؛ فلم بخل من حكم قسهرى هو من لوازم الحبة والغيرة التابعة للاحدية، فتعلق الحكم الاحدى القهرى بالكثرة من حيث ماينا فيها عزاً وانفة من مجاورة الكثرة لها - لكن بعد ٣ ظهور تعيناتها - ٤ فاقتضى الامر تميز مقام الوحدة عن الكثرة التي دونها في المرتبة، لان تأثير الشئى في نفسه من حيث وحدته وبساطته غير ممكن.

٧٧/٥ ولما لم تكن في الغيب الالمى تعدد وجودى؛ كان هذا التعدد معنوياً من حيث النسب؛ فسرى الحكم الاحدى في النسبة العلمية بالشروع في تحصيل المقصود الذي هو اظهار عينه، فانقسم الغيب الالمى شطرين وانفصلت في احد الشطرين نسبة الوحدة التي يستند اليها الكثرة من حيث احكامها المتعددة؛ فتعينت مرتبة الاسم الظاهر بالانفصال من حضرة الغيب؛ فتعين التعين ٥ لنفسه وللمنعين به قبل أن يظهر التعدد للمعدود. وبق الشطر الاخر في مقام عزه الاحمى و كاله المنزه عن القيود ماعدا التعلق الاجمالي المشار اليه، وتسميته شطراً ليس لتعينه في نفسه بل لما تعين منه شطر صار دليلاً عليه

١٨٥/٥ ثم انه لابد من حافظ بحفظ الحد الفاصل بين الشطرين ويمنع المنفصل آمن الاتحاد باصله ليبق الاسم الظاهر واحكامه على الدوام، فإن الاشياء تحن إلى اصولها، فكانت الاحدية نعت ذلك الحد المشار اليه؛ فهو معقول غيبي لايظهر اصلاً، ثم الحافظ لهذا لحد هو الحق لكن من حيث باطن الاسم الظاهر والنسبة الجامعة بين الظاهر والباطن، وتلك الحقيقة الحافظة – اى التي يحفظ الحق الحد من حيثها – مرتبة الانسان الكامل الذي هو برزخ بين الغيب والشهادة ومرآة يظهر فيها حقيقة العبودية والسيادة؛ واسم المرتبة بلسان الشرع العاء ونعتها الاحدية، والصفات المتعينة فيها ٧ بمجموعها الاسماء الذاتية؛ والصورة المعقولة

١-ص: ٢٣٣ ٢- ان سراية سرّ - ط - سرى الحكم الذاتى الاحدى الجمعى - التفسير ٣- لها بعد - ط
 الكثرة لكن بعد - ل ٤- تعبينها - ن - ع - التفسير - تعينها - ل ٥- المتعين - ن - ع
 ٢-ويمنع الشطر المنفصل ـ ط ـ التفسير ٧- والصفات ويعلم من هذا أن العماء يطلق على النفس الرحمانى
 وعلى الحضرة العلمية وعلى التعين الاول ومرتبة الانسان مجمعها المتعينة فيها - ل

الحاصلة من مجموع تلك الاسماء المتقابلة واحكامها من حيث بطونها؛ هي صورة الالهية ١. تم كلامه.

## السئوال النالث

فيم وجد الانسان اى فى اى مرتبة من المراتب الكلية الالهية الشاملة لافرادها ومن المراتب الختصة بكل كل؟

9/٥ جوابه: انه من جهة الحق بالوجه الكلى وجد فى دائرة الحضرة العمائية المشروحة مراراً وانفاً، واها من جهة خصوصية كل موجود ففى مرتبة الخاصة المنسوبة الى العماء المحبط بنسبها بجميع المراتب الكونية والالهية الاسمائية، والايجاد المذكور كالايجاد مطلقا يحصل من الحق من حيثية الاسم الطاهر والنور والخالق واخواتهم من الاسماء الكلية؛ لكن بحسب الشأن الذاتي الالهي العين العين في ذلك الشأن صورة معلومية ماقصد الحق ايجاده انساناً كان او غيره، وذلك الشأن هو الاسم الذي يستند اليه من وجد بحكم تعينه، يعنى ان تعين الشأن بحسب تعين صورة المالومة المالومة النالية هو الاسم.

٨٠ فان قلت: فالمتاثلات المتحدة في صورة المعلومية التي هي الحقيقة المشتركة،
 كيف يختلف احكامها وصورها ومدبر الكل الاسم المتعين بتلك الحقيقة؟ فيكون الاسماء ايضاً متاثلة؟

٥/٨١ قلت: بين كل اسم واسم فروق شتى - وان توهم المثلية - وذلك لان الشيئين عتنع اتحادهما من كل وجه؛ ولا اختلاف الا باختلاف بعض الحقائق التى تعين المجموع منها، فبذلك تعين لكل مجموع اسم برأسه وامتنع التكرار في التجلى - لما مر انه عبث وتحصيل للحاصل -

۱ - صورة الالوهية المذكورة - ن - ع - التفسير - ل ۲ - الالمي الذي - ن - ع - ل ۳ - بحسب صورة المعلومية - ط - ل

# السئوال الرابع

كيف وجدالانسان؟ يحتمل السثوال عن كيفية وجوده من حيث هو صادر عن الحق سبحانه والحق موجدله وعن كيفيته الحاصلة بحسب مراتب سيره واطواره الاستيداعية والاستقرارية؟

٧٨/٥ جوابه: ان كيفية الوجود من حيث نفس الايجاد لاتنجلي ولاتنكشف؛ لانه مقام حيرة الكل، واما كيفية الحاصلة بتعلق الايجاد بحسب الاطوار المذكورة فيستجلى ١، لكن لاكما هو في علم الحق سبحانه البتة؛ بل ٢ استجلاء متفاوتا كمالا ونقصاناً بحسب نسبة الناظر في ٣ المرتبة والمتأمل فيها، اى مناسبة معها الحاصلة حال النظر فيها وشهود مافيها وبحسب حظه الحاصل من تلك المرتبة ومقتضى حكمها فيه، اى بحسب علمه الحاصل بالفعل بالمرتبة ومافيها علماً نظرياً او شهودياً وجسب تأثير المرتبة فيه.

مراه فهيهنا امران: الاول ان كيفية وجود الانسان من حيث ان الحق موجد له وكأنها هي المرادة بمفتاحية المفاتيح الأقل التي لا يعلم بالا الله - كها ذكر قدس سره في التفسير -: لا يستجلى ولا يعلم تعينها نظريا ؟ او شهوديا ؛ وذلك لانه على حيرة أكابر اهل الله الكل - فضلاً عن غيرهم - فان للكل ايضاً حيرة في العلم بالله وبا يجاده بدرجات بعضها اوغل من بعض - وان كانت حيرتهم محمودة -

٨٤ وتوضيح ذلك بالاستنباط عهاذكره الشيخ قدس سره في تفسير ولا الضالين
 بعدما ذكر أن الضلالة هي الحيرة ٥ - : أن نقول: الحيرة في الله أما مذمومة أو محمودة،
 فالمذمومة حيرة العامة أو المتوسطين؛ والمحمودة حيرة يتمناها الاكابر ويترقون فيها أبد الاباد.

ه/ه اما حيرة العامة في الله - فني المطلب ٦ وطلبه وسرها-: ان الانسان فقير وطالب بالذات كل نفس، ومطلوبه الكمال المتعين بحسب همته ومناسبته الباعثة على الطلب، فما لم يتعين له غاية يتوخاها او اعتقاد يعتقد ٧ به بق حائراً؛ اذ لاغني لنشأته المقيدة عن امر يربط

۱-فينجلى - ط ۲-سبحانه بل - ط ۳-نسبة فى - ط ٤-ولايعلم علما يقيناً نظريا - ل٥-ص: ١٨٧ الى ١٠٥ - الطلب - ط ٧- يتقيد - ط - التفسير - ل

به نفسه واعتقاد يعول عليه؛ وكذا في اشغاله وحرفه؛ فاذا جذبته المناسبة المرتبية ١ رؤية او مماعاً انجذب الى مايناسبه، فاختلاف البواعث هو السبب في انتشار الملل والنحل على ماعينه الحق بالرسل والانبياء وكل مقتدى محق.

٥/٨٦ فهذه الحيرة شامل ٢ الحكم؛ واول مزيل لها ترجيح المطلب ٣ ثم معرفة طريقه ٤ الموصل ثم السبب المحصل ثم المعين في التحصيل ثم معرفة العوائق وكيفية ازالتها، ثم اذا تعينت وزال عنه هذه الحيرة وشرع في الطلب لايخلو حاله عن امرين: اما ان يجيط ٥ به المطلب المتعين بحيث لايبق فضلة يطلب بها المزيد، كها هو حال اهل النحل غالباً، او مع ركونه يفحص احياناً عها هو اكثر جدوى مما حصله.

انه الإنجلو حاله عن الامرين الاسيا اذارأة المقام الثانى؛ والكلام فيه كالاول من حيث انه الانجلو حاله عن الامرين الاسيا اذارأى تحزب المتوسطين احزاباً وكل منهم يرى انه المصبب الاغيره، وانه يرى الاحتال في كل منطرقاً والنقوض واردة ٦، فلايزال حائراً حتى يغلب عليه حكم مقام فيطمئن اليه أو يفتق له الحجاب فيصير من اهل الكشف، وحاله في اول الكشف كحاله في تقدم من احتال الاطبئنان بما حصل او بقاء ٧ علة الطلب؛ الاسيا اذا نظر الى قوله تعالى: وماكان لبشر ان يكلمه الله الا وحيا ... الاية (٥١-الشورى) فيتنبه ان كل ما انصل بالحجاب والواسطة فلها فيه حكم فلايبق على طهارته اصلية، ويتطرق اليه الاحتال والاسيا اذا عرف سر الوقت والموطن والمقام والحال والوصف الغالب وغيرها؛ وخصوصاً اذا تأمل قوله تعالى: قل ما كنت بدعاً من الرسل ... الاية (٩-الاحقاف) انه عليه السلام لم يجزم لعلمه بان الله يمحو مايشاء ويشبت؛ وان حكم حضرة الذات التي لايعلم ما يقتضيه ولاما الذي يتعين من كنه غيبها فيبديه؛ فيقضي ٨ على اخباراته تعالى ولاسيا اذا عرف سر الوقت الواصلة ٩ بواسطة مظاهر رسالاته والحاملة اصباغ ١٠ احكام حضرات عرف سر الوقت الواصلة ٩ بواسطة مظاهر رسالاته والحاملة اصباغ ١٠ احكام حضرات اسائه وصفاته.

١- المرتبة - ط - التفسير - مناسبة روية - ل ٢ - شاملة «التفسير» - ل ٣ - ترجح الطلب - تعين المطلب المرجح «التفسير» ٤ - الطريق «التفسير» ٥ - يستحوحشه «التفسير» ٦ - النصوص وارد - ط
 ٧ - الابقاء - ط ٨ - ولايقضي «التفسير» ٩ - ولاسيا الواصلة - ل ١٠ - اصناع - ط

٥/٨٨ واما حبرة المتوسطين: فن انه قدس سره بعدما ذكر سره ومع كشفه يرى من فوقه فيقول: لما لم يقتض حال الاعلى الطمأنينة لذاته ولذا يرد بعضهم على بعض كحال موسى وخضر عليها السلام وكل يحتج بالله وبما علم ١ الله، والحق صدوق ولكل منه سبحانه قسط لكن: فوق كل ذى علم عليم (٧٦-يوسف) وما من طامة الا وفوقها طامة، فحالى مع ان الحاصل لى فضلات تلك العطايا الاقدسية التى للكمل احق بعدم الطمأنينة، وسببه: ان تعينات التجليات الاسمائية تابعة للخلق ٢ تبعية الخلق في الحكم والحال لها ١٥، ولما كان كل اسم عبن المسمى من وجه دون وجه غلب على المحجوبين من اهل العقائد حكم وجه المغايرة وعلى اهل الاذواق المقيدة حكم وجه الاتحاد، والاكابر لهم الجمع والاحاطة بالتجلى الذاتي وحكم حضرة احدية الجمع؛ فلايتقيدون بمعتقد لكن يقررون كل اعتقاد ويعرفون وجه الصواب والخطاء النسي في كل الان حكم علمهم وشهودهم يسرى في كل حال ومقام؛ ولهم اصل التجلى الذاتي المشترك من اللانام.

٩٨/٥ واما سرّ حيرة الكل فن وجود الاول الهم يشاهدون الكال الالمى وان جيع الصفات الظاهر ٣ الحسن والخني حسبة كلها له و واليه مرجعها وانها من حيث هي له حسنة كلها، ثم ان الحيرة من جلة صفاته؛ لذا قال عليه و آله السلام - حكاية عنه تعالى-: ما ترددت في شئي انا فاعله ترددي في قبض نسمة عبدي .... الحديث، ولذا نسب اليه سبحانه الاضلال ويسمى به؛ ومبناه على امور:

 ٩٠ الاول ان الهداية والضلالة وامثالها من الصفات المتقابلة امور نسبية، فكل فرقة ضالة ٥ بالنسبة الى الخالفة لهم.

۱۹/۹ الثانى ان ترتب حكم الناس انها هو بسبب ظنونهم - والظن لأيغنى من الحق شيئاً - وسيا فى الله، لان نسبة كاله المطلق الى ماتعين عنده نسبة غير المتناهى الى المتناهى. ٩٢٥ الثالث ان القدر الذى عرف من سرّه لم يعلم على ماهو عليه ٦، بل بحسب استعداده

۱۵ التجلیات الاسمائیة - ش

١-علمه الله «التفسير» - ل ٢-للحق - ط ٣-الظاهرة «التفسير» - ل ٤-اى لله سبحانه - ك ٥-ضلالة - ط ٢-عينه - ط

وحاله ومرتبته؛ وحيث لا استعداديني ١ بالعرض فلاعلم ولاهداية، وقصارى الامر ان يكون الحق سمعنا وبصرنا وعقلنا، فان كينونته ٢ بجنبنا لابجسبه، والا فيرى العبد كل مبصر ويسمسع كل مسموع سمعه الحق وابصره ويعقل كل ما عقله ٣ الحق وعلى نحو ما عقله ومن جلته، بل الاجل من كله عقله ذاته على ماهو ٤ عليه ورؤيته لها وسماعه كلامها وكلام غيرها، وهذا غير واقع لمن تحقق باعلى المراتب؛ فما الظن بمن دونه؟ فاذن لكلٍ نصيب من الحيرة في الله؛ ودليله الايات والاحاديث الدالة مما لا يعلمه الا الله.

٩٣/٥ الثانى ان الانسان فقير وطالب بالذات ومتوجه الى ربه من حيث يدرى ومن حيث لايدرى، فالمتقيد ، بجهة اعتقادية او شهودية مستشعر بعنايته ، ويكون له الرأى عند الفتح؛ فيضعف هذه الحيرة او يزول. واما الذى ليس فى العالم من كونه عالما رغبة ولافى حضرة الحق مراد معين بل تعدى مراتب الاسماء؛ فانه لم يتعين فى جهة معنوية او محسوسة؛ لشعوره بعدم حصر الحق ٧ فى شئ ولينا، وقوف همته فى غاية من الغايات التى وقف بها المذكورون انفاً – وان كانوا على حق اذ وقفوا ٨ بالحق له وفيه؛ بل ادرك بالفطرة الاصلية بدون تردد ان له مستنداً فى وجوده واتبل بقلبه وقالبه بالمواجهة التامة عليه؛ وجعل حضوره فى توجهه الى ربه على نحو مايعلم سبحانه نفسه بنفسه فى نفسه؛ لاعلى نحو ما تعلم نفسه فى غيره او يعلمه غيره، فانه يصير حاله جامعاً بن السفر الى الله وفيه ومنه، لانه غير مسافر ١ لنفسه ولابنفسه ولافى نفسه ١٠ ولابحسب علومه الموهوبة او المكتسبة

٩٤/٥ وهذه اول احوال الحيرة التي يتمناها الاكابر ويرتقون فيها ابد الاباد - دنيا وبرزخاً واخرة - وقد اشهدهم الحق احاطته بهم من جميع جمهاتهم الجلية والخفية؛ فحصلوا من شهوده في بيداء التيه فكانت حيرتهم منه وبه وفيه.

99/٥ الثالثان الوجودالحض ليسمر ثياً واعيان الممكنات لايدرك الا من حيث التصور الذهني؛ وانه بحسب محاكاة ذهن المتصور لاكها هو عليه في نفس الحق، فما المدرك وما المدرك؟

۱- نن-ط-ل-ین بالغرض «التفسیر» ۲- کینونتنا-ط ۳-سمعه الحق وعلی نحوماعقله-ل ۲-هی «التفسیر» ۵-فالمتعبد-ط-ن-ع ۲-بغایته «التفسیر» -ل ۷-لشعوره بعزة الحق «التفسیر» ۸-وان کانوا لاباطل فی الوجود علی حق اذوقفوا-ل ۹-لانه غیراذلامرادله معیناً مسافر -ل ۱۰-ولاما فی نفسه-ط-ن-ع ٩٦/ الرابع ان كان متعلق الادراك النسب كان المدرك مثلها، اذ الشئي لايـدرك بغيره من حيث مايغايره، وما ثمة الا وجود واحدٍ تفرع منه النسب العدمية التي لا وجود لها الا به، والوجود شرط في التعين لامؤثر فيه - بل في الظهور فقط -

٩٧/ه الخامس ان الوجود غير متعين بنفسه، بل لابد من امر يطمهر به ويكون مراته، فكيف يفيد التعين الخلق؟

٩٨/٩ السادس وظيفة الوجود الاظهار لاغير كما مر، وذلك له من كونه نوراً؛ والنور يدرك به ولايدرك، فلا يستقل بالظهور؛ فكيف بالاظهار؟

٩٩/٥ السابع الاظهار موقوف على اجتاع واقع بين النور ومايقبله ويظهر بظهوره؛ اما بالاشتغال او المحاذاة، فهو موقوف على نسبة الجمع، والجمع نسبة او حال؛ فكيف يتحصل من مجموع مالايقوم بنفسه مايقوم بنفسه مايقوم بنفسه اولاً ١ ؛ في ثانى حال ٢ الى مايقوم بنفسه ويكون مرئياً؛ والى مايقوم بنفسه وغيره فيكون رائياً؛ والى مالايقوم بنفسه؟

١٠٠/٥ الثامن الظهور موقوف على الكرّة وجعماً؛ ولاكثرة – اذ ليس ثمة الا امر واحد متنوع ٣ – فاين الجمع؟

۱۰۱/ه التاسع العالم ليس مظروفاً للحق ولاظرفاً، لانه كان ولاشئى معه، ولاكان عدماً محضاً فصار وجوداً، لانه انقلاب الحقائق، فن العالم ومن الحق؟ فكينونة الجميع ان كانت من النسب فقد ظهر الموجود من المعدوم، وان كانت عن الوجود فالوجود لايظهر عنه مالاوجود له؟

۱۹/۱۰۲ العاشر الوجود البحت واحد صرف فلاينتج شيئاً ولايناسب ضده فيرتبط به ولايظهر عنه الوجود، لانه تحصيل الحاصل، ومالاوجود له مضاد للوجود؛ فكيف الامر؟ ١٥/١٠٣ الحادي عشر الحاصل عن الوجود اما نفسه على ماهو عليه وهو تحصيل الحاصل واما لاعلى النحو الحاصل، فوجبه ان كان نفس الوجود لزم مساوقته؛ اما نفسه على

١- او في - ط - ن - ع ٢ - الحال «التفسير» ٣- يتنوع - ط - متبوع - ل

ماهو عليه ازلا ١ وابدأ او غيره؛ وغيره نسبة عدمية، فيلزم تأثير المعدوم في الموجود؟

3/۱۰۶ ثم قال قدس سره: ولا تظنن ان هذه حيرة سببها قصور الادراك، بل يظهر حكمها بعد كال التحقق بالمعرفة والشهود ومعاينة سرّ كل موجود والاطلاع النام على احدية الوجود، لان من اتسع جمع فاحاط فدار وحار؛ وما حار بل انطلق فار، وما جار واستوطن ٢ غيب ربه متنوعاً بشئونه سبحانه وبحسبه بعد كمال الاستملاك به فيه، فنعم عقى الدار هذا المقام للسار. ٣

ه ١٠١٥ ثم قال قدس سره: لعل فسمك ينبوعن درك سرّ الحيرة وانت معذور وانا في ذكره محل لتصرف ربي غير مختار ولامجبور، وها انا اتنزل من ذلك المرق الجليل للتفسيم ؟ بالتمثيل وهدى السبيل.

۱۰۰۱ مامام: انه سواء كان المرجع عندك مذهب المتكلمين او النظار المتفلسفين؛ لاشك ان المدرك من الاجسام مركب من جوهر وعرض او هيولى وصورة، والجوهر لايظهر الا بالعرض والعرض لايكون الا بالجوهر، كما ان الهيولى لاتوجد الا بالصورة والصورة لا تظهر الا بالهيولى، ومعقولية الخلم المتعين في البين عبارة عن معنى ما يكن ان يفرض فيه الابعاد الثلاثة.

١٩/١٠٧ ثم ان الهيولي المجردة عند اهل النظر لاتقبل القسمة عقلا؛ وكذلك الصورة مع انه مجلول الصورة في الهيولي صارتا جسماً وقبلتا القسمة؛ فانقسم ما كان لذاته غير قابل للقسمة، مع انه لم يجدث الا الاجتاع وهو نسبة كسائر النسب، فافهم.

٩/١٠٨ ثم ان الطبيعة معنى مجرد يشتمل على اربع حقائق ويناسب كلاً بذاته، بل هو عين كل واحد منها مع تضادها، ومع كون الطبيعة جامعة لها ولا يمكن ظهور شئى بمفرده ولابدون الوجود، فاذن اجتاعها هو المستلزم لظهورها وادراكها؛ والاجتاع نسبة او حالة لا وجود لها في عينها، فكيف الامر وصورتك نائجة عنها واجلها ٥ الطبيعة؟ فاذا امعنت

١-مساوقته ازلاً - ط - له ازلاً - التفسير - ل - ٣-جمع فاحاط قدار وحاز وما انحاز بل انطق فحاز وما حاز واستوطن - ط - ل - ٣-السار - ط - ن - ع - التفسير - ل - ٤-بالتفهيم - ط - ل - ٥-اصلها - ن - ع - احلها - ل

النظر في الصورة لم تلقها ١ شيئا زائدا عليها؛ ومع ذلك ليست الطبيعة عين ماظهر ولم تزدد بما ظهر عنها ولم تنتقص.

9/۱۰۹ واما روحك الذي تزعم انه مدبر لصورتك فالحديث فيه ابسط وسره اشكل وعن كنه ربك لاتسأل، فان جعلت بالك مما ٢ نبهتك عليه رأيت العجب العجاب وعرفت السرّ الذي حير اولى الالباب وهو ان الكيفية الحاصلة بالايجاد تستجلى ٣ في المراتب لكن كما ٤ هو في علم الحق سبحانه البتة؛ بل استجلاء متفاوتاً بحسب تفاوت علم الناظر في المرتبة بما فيها بالفعل علماً نظرياً او شهودياً وبحسب تأثير المرتبة في الناظر ١٥.

المقامات تنوع الحاصل فيها، فان تعدد الوجود وتكثره بحسب تعدد المراتب ومقام من المقامات تنوع الحاصل فيها، فان تعدد الوجود وتكثره بحسب تعدد المراتب والمقامات، فالناظر منتقل افي احكام نسب المرتبة ووجوهها ورقائقها؛ لافي ذات صاحب المرتبة وحقيقته الحاصل فيها؛ وان انضاف الى مشاهدة تنوعه؛ ادراكه للاحدية التي ترجع البها احكام تلك الكثرة النسبية، اذ لا كثرة حقيقة في الذات بحيث يرى الاحدية منبعاً لاحكام المرتبة والمقام والكيفية الحاصلة من الإنجاد من حبشها؛ لادراكه احدية الذات الظاهرة وفيها وانها عجلاه ومرآته وهو مرآة نسبها ووجوهها ورقائقها، والذات مع انه مرآة الاحوال احدى غير متعين في ذاته حال لحوق الاحوال والاحكام، وقد مر في نص ٨ الفكوك: ان هذا صورة علم الحق بنفسه؛ فذلك ادراك تام لكيفية الوجود من حيث انتسابه الى المظاهر والمراتب.

۱۱۱ من نقول: مراتب الاستجلاء المشار البه - اعنى استجلاء الوجود الانسانى المتعين عسب المراتب - مبتدئة من حضرة الجمع والوجود التى هى اول المراتب المنعوتة كما مر الى القلم واللوح والعرش ومابعده الى المولدات الثلاثة الى حين تكون النطفة و وقوعها فى الرحم، هكذا على التريب المعلوم شرعاً وعقلاً ١ مما يدل عليه قوله تعالى: ثم خلقنا النطفة علقة ... الاية (١٤ - المؤمنون)

يه ١ - الى هنا تم كلام الشيخ قدس سره في التفسير.

١- لم تلفه - التفسير ٢- فيا - التفسير ٣- يستحيل - ط ٤- لاكيا - ط ٥- بنوع - ط - ل
 ٣- مستقل - ط ٧- الظاهر - ط - ل ٨- فص - ط ٩ - طبأ - ن - ط - ع

التفسير الانسان الإيزال مباشراً في مراتب الاستيداع؛ من حين افراز الارادة له من عرصة قائلا: ان الانسان الإيزال مباشراً في مراتب الاستيداع؛ من حين افراز الارادة له من عرصة العلم - باعتبار نسبة ظاهريته الانسبة ثبوته - وتسليمها اياه الى القدرة ثم تعينه في القلم الاعلى ثم المقام اللوحي النفسي ثم في مرتبة الطبيعة ثم في العرش الى اخره الى حين استقراره بصفة صورة الجمع - اى في الرحم - الانها ينتهى في المولدات والرحم مرتبة الاستقرار كها اشار اليه وسيجئي التصريح به

صورة الى صورة، وذلك من حين قبوله لاول ١ صورة وجودية حيث لاحيث ولاحين، اى صورة الى صورة الى صورة، وذلك من حين قبوله لاول ١ صورة وجودية حيث لاحيث ولاحين، اى لامكان ولازمان؛ بل ٢ حين مفارقته النسبية مرتبة تعينه بالحضرة العلمية الالهية، اذ ليس لغير الحق ثمة شيئية الوجود وتلك المفارقة نسبية لاحقيقية، لانها تنقل معنوى عرج من الوجود العلمى بشيئية ٣ الثبوت الى الوجود العبنى وشيئية الوجود، والسير المعنوى للانسان مفسر فى تفسير الفاتحة بتلبسه باحوال مرتبة بعد مرتبة وانصباغه باحكامها، وهذا التلبس هو المراد بالتقلب والانتقال المذكورين؛ وظهور ٤ صورة الانسان العلمية على وحدتها فى المظاهر الوجودية شيئاً بعد شئى بحسب تمام القابلية فى كل مظهر؛ بحكم الحب الاصلى والاقتضاء الاحدى المتعدد نسبه ٥ بحسب المظاهر وهو المسمى بالتقلب والانتقال.

110/10 قال قدس سره في التفسير: ٦ اعلم ان السير الذاتي الاصلى بالنسبة الى الحقائق الكونية والاسماء الالحية والارواح والاجرام وجميع التطورات الوجودية دورية؛ فسير الاسماء بظهور اثارها وسير الحقائق بتنوعات ظهوراتها وسير الارواح بلفتها ٧ استمداداً من الحق بلفتة وامداداً بلفتة اخرى وبالمواظبة على مايخصها من العبادة الذاتية مع دوام التعظيم والشوق؛ وسير الطبيعة باكتساب كل مايظهر عنها صفة الجملة وحكمه فافهم واما السير الخصوصي من الوسط واليه فخطى ٨؛ والخط المستقيم اقصر الخطوط فهو اقربها؛ واقرب الطرق الى الحق المعرف بالشريعة الذي قرنت السعادة بالتوجه اليه هو الصراط

١- من قبوله الاول- ط ٢- يلى-ط - ن - ع ٣- الذي هوشيئية- ن - ع ٤- فظهور- ن - ع - ل
 ٥- نسبة - ط ٣-ص: ٢٥٤ ٧- بلفتتيها - التفسير - ل ٨- واليه خطان - التفسير

المستقيم الذي نبه عليه في الشريعة المحمدية هذا كلامه

الوجود والتجلى الذاتى؛ ينسب الى الاسماء والحقائق والارواح والطبيعة وانه ١ كما ينسب الى الوجود والتجلى الذاتى؛ ينسب الى الاسماء والحقائق والارواح والطبيعة والاجرام الكلية المشتملة عليها، لان كل كلي لتلبسه بالرقائق واحكامها الجزئية النازلة؛ له السير ٢ المعنوى؛ كتلبس الحقيقة الاحدية ٣ الجمعية الانسانية دروجاً ؛ وعروجاً، وان كان كل منها عروجاً فى الحقيقة، فلذلك يعتبر السير تارة كما سيجئى للتجلى الوجودى النفسى الرحماني المسمى بالامر الوجودى والامر الالحى وبرزة التجلى، وذلك ٥ فى المراتب الاستيداعية الى مستقره الرحى الذى هو ٦ اول مراتب مظاهر الجمعية؛ واخرى للحقيقة الجامعة العلمية الالحمية المساق بالسير ٧ الالحى احياناً؛ وذلك فى حقائق تلك المراتب الاستيداع يسمى معراج الركب واذا وقع فى العروج الانسلاخي المتركب المعنوى ٨ الثانى الحاصل للعارفين بعد عراج التحليل، واذا وقع فى العروج الانسلاخي المتروج بعد هذا المعراج الى عالم الشهادة لتكبل الفتح يسمى معراج التحليل، واذا وقع فى العروب بعد هذا المعراج الى عالم الشهادة لتكبل غيره او نفسه او الامرين معاً يسمى معراج المعروب المنافق المعروب المعروب المتحديل، واذا وقع فى العروب المتحديل، واذا وقع فى العروب المتحديد المتحديد المتحديد المتحديل، واذا وقع فى العروب المتحديد ا

١٩٦ / ٥ مَ نقول: لبيان هذه الاقسام وهذه التنقلات اقسام: الاول عروج ١ الانسان من حضرة الغيب الالهى الذى هو مقام حضرة احدية الجمع الذى هو مرتبة الانسان الكامل الى المرتبة العائية التى هى النفس الرحمان؛ ومن حضرة الامكان والمقام العلمى الذى هو الحقيقة الجامعة الالهية الانسانية فى تحصيل الكمال الذى اهل له قال فى التفسير: وذلك بالمشيئة والعناية التابعتين للمحبة الذاتية بالايجاب العلمى وعبرنا عنه هنا بانه الذى اقتضته مرتبة عينه الثابتة باستعداده الكلى، فإن الاحوال المتواردة والاحكام المتعاقبة من حيث ان بعضها مهتم بها وبعضها متساهل فى حقها مبتنية ١٠ عليها ومنتشئة منها، والموجودات كلها فى الحضرة العلمية لما شيئية النبوت لا الوجود وغير متعينة لانفسها - حيث لا يعرف

۱-اتما حط ۲-النازلةالسير-ن-ط-ع ۳-الاحمدية-ط ۲-وروحا-ط ٥-الالمىوذلك-ط ۲-الرحمن هو -ط ۷-بالسر-ط-ل ۸-العروج الانسلاخى الواقع قبل الفتح لتحصيل التركيب المعنوى -ل ۹-هو عروج-ن-ع-هى عروج-ل ۱۰-مبنية -ط نفسها ولاغيرها -- بلمتعينة عندالحق ولامطلقاءاذ التعين الوجودي ايضاً تعين عنده وليس فيها، بل ا المرتبة العلمية فقط بدون الوجودية.

خقيقة الحقائق المعبر عن ذلك الاقتضاء بنسبة التوجه الامرى الى ذلك الشئى للايجاد الذى هو عبارة عن ظهور التعين العلمى بسبب تعلق القدرة صورة ظاهرة لنفسها، اى ٢ انقلاب التعين العلمى المعبى الصورى الذى يقتضيه المرتبة، وهو انصباغ الامر ٣ الالهى العلمى الى التعين العلمى الارادى المواقق لذلك الشئى المراد وبحسبه صبغاً نورياً ظهوريا. الوجودى بالتعين العلمى الارادى المواقق لذلك الشئى المراد وبحسبه صبغاً نورياً ظهوريا. وذلك لما مر نقله من التفسير مراراً: ان وجود كل شئى هو تعين الحق سبحانه بحسبه، فوجود الانسان هو تعين الحق سبحانه بحسبه اولاً في حضرة احدية الجمع ثم في الحضرة العبائية ثم في الحضرة القلمية ٤ ثم في الرتبة اللوحية؛ فمتنازلاً بكل حضرة مكتسباً وصفها منصبغاً بحكمها إمع ماهو عليه في الاصل من صفاته الغيبية في عينه التابتة والحاصلة من المراتب بحكمها إمع ماهو عليه في الاصل من صفاته الغيبية في عينه التابتة والحاصلة من المراتب الوجودية السابقة، هكذا منحدراً من حيث الشرف ومرتقياً من حيث الكال الى ان يتعين صورة مادته في الرحم على نحو الاشال الى الايتكامل نشأته ويتم استوائه.

۱۱۸ الثانى عود عروج الانسان بالانسلاخ عن احكام الاصباغ الوجودية للتركيب المعنوى الثانى - لا الصورى الاول - وذلك الما يكون للعارفين فى سيرهم وسفرهم الى الله بعد ٦ الفتح، وهو معراج اكابر اهل الله - ليس لكل اهل الفتح - ويسمى معراج التحليل، لانه تحليل احكام التركيب الصورى ليحصل الجمع المعنوى بين الحقائق على احديثها، وذلك لان الوجود الانساني اذا سار نحو العالم العلوى الاطلاق لايمر من حيث مفارقته الارض باسطقس ولاحضرة ولافلك الا ويترك عنده الجزء المناسب الذي اخذه حال مجيئه الاول كما قال تعالى: ان الله يأمركم ان تؤدو االامانات الى اهلها (٨٥ - النساء) وهذا الترك عبارة عن عراض روحه عن ذلك الجزء والتعشق بتدبيره وضعف حكم المناسبة التي بينه

۱-بلق-ل-ن-ع۲-ایعن-ل-ع ۳- وهوالمراد بانصباغ الامر-ل٤-العلمية-ن-ع٥-لا الصوری الاول، فاللام فی قوله للترکیب لام التعلیل وقوله الذی یکون صفة الانسلاخ، و ذلك-ل ۳-قبل-ل وبين ذلك الشئى بغلبة حكم ا الارتباط الذي بينه وبين الحق من حيث ما يعرج اليه ومن ٢ حيث يقبل، اذذاك بوجه ٣ قلبه عليه.

الموره الما الموري الما يشير اليه قوله عليه وآله السلام - حكاية عن الحق تعالى: - الصوم لى وانا المجزىء به، فان في الكف عن المشتهيات المفطرة الاعراض عن اقتضا آت القوى الحيوانية، النباتية من الغاذية والنامية والمولدة والمصورة وغيرها؛ وكذا عن تعشقات القوى الحيوانية، لان الاعراض عن الجزء المقوم اعراض عن كله المتقوم، ولذلك يؤثر ضعف البدن في ضعف الادراكات الحسية - وان اوجب قوة الادراكات العقلية بقدر ضعف شواغلها وموانعها والادراكات العقلية بقدر ضعف شواغلها وموانعها والادراكات العقلية بقدر ضعف النائلة التي وبلغ الغاية التي قدر الوصول اليها واهل لنيلها بحسب هذا السير، وذلك كما سيحئى بحسب رتبة اوليته الوجودية والمرتبة المتعينة له في علم الحق التي رجمتها الارادة حسب استدعاء الاسماء، فاذا الولياء او لتكميل نفسه كما جاء في حديث القيامة ويميني النبي ولامعه احد، او للامرين معا الاولياء او لتكميل نفسه كما جاء في حديث القيامة ويميني النبي ولامعه احد، او للامرين معا المراتب التي تركت الاجزاء عندها، واخذ تلك الاجزاء، لكن لا على النوع الذي كان المراتب التي تركت الانعة والانصباغات باحكامها الحاجبة نعوذ بالله من الحور بعد الكور والدهور المورية.

السير وغير السير وغير الكامل نشأة لا الكامل حقيقة ينقسم الى احدى السير وغير الحدى السير وغير السير، لان ١ الكامل نشأته عند كال سن به النمو ١ والوقوف، لان سن الوقوف يؤكده غوه و يحكمه؛ وتمامها في اول يوم اوساعة من سنة اربعين اواحدى واربعين من عمره، والحاصل

الحور الرجوع، يقال حار بعد ماكار، والحور النقصان بعد الزيادة لانه رجوع من حال الى حال، وفى الحديث: نعوذ بالله من الحور بعد الكور، معناه من النقصان بعد الزيادة «اللسان»

۱-الحكم - ط ۲-مايعرج ومن - ط ۳-ادراك توجه -ط - ل ٤-المعراج القلبية فيه - ط ٥-يركب - ط - تركب - ل ٦-اخرا - ن - ع - ل ٧-او من - ل ٨-وذلك لان - ل ٩-سن النمو - ل قبل ذلك كمال نسبى لنشأة ١ من نشآته كالسبع والعشر وحد البلوغ وخسة عشر ٢٠ حيث جاء اعتبار كل في الشرع لامر شرعى، ومنه يستروح معرفة سرّ الاربعينات في اخلاص اربعين صباحاً وميقات موسى عليه السلام وسائر الرياضات، فسيره روحانى؛ اى لاجسانى ليتناول السير المعنوى والروحانى المشهور بحسب النكاحين، وذلك من ٢ كونه مدرجاً في التجلى الاول الوارد من حضرة غيب الذات وهو حضرة احدية الجمع الى التجلى الثانى والنفس ٤ الرحمانى الى القلم الى اللوح الى الطبيعة من حيث ظهور حكمها في الإجسام، فيصل الى عالم المثال ثم الى الهيولى الكل ثم الى مرتبة الجسم الكل الذي تعين فيه العرش المحيط، فالإنسان الى هنا مولود عن النكاحين: فعن النكاح الاول من عالم المعانى الى عالم الارواح؛ وعن النكاح الثانى من عالم الارواح الى عالم المثال وعالم الاجسام البسيطة من المناد.

المنبسط - اندراج الجزءفي الكل - في يندر جالانسان في الامر الالهي والتجلى الوجودي الاحدى المنبسط - اندراج الجزءفي الكل - فيسير بسيره من العرش الى الكرسي الى السموات كلها، ثم الى العناصر الى ان يدخل عام الوادات، وذلك بالنكاح الثالث.

الحقيقة اذا اعتبر عمومها الشمولي للكل يكون اجزائها؛ والحقيقة الجامعة الالهية بالنسبة الى الحقيقة اذا اعتبر عمومها الشمولي للكل يكون اجزائها؛ والحقيقة الجامعة الالهية بالنسبة الى سائر الحقائق كذلك؛ فهو الاسم المستجمع السائر الاسماء كلها وكل منها مشمولها، واما باعتبار الوجود؛ فلان وجود كل شئي لما كان عبارة عن تعبن الحق من حيثيتاه ٦؛ كان كل تعبن ووجوده له سبحانه وصار الكل صورة واحدة للحق، فكل منها بعض الكل؛ فكل تعبن ووجود بعض تعينه ووجوده المتعدد بتعدد النسب – وان كان احدياً في ذاته سبحانه \_.

171/ه واما تحقيق مكته وصحبته للامر النازل في كل سماء وعنصر فبحسب رتبة اوليته الوجودية والمرتبة المتعينة له في علم الحق الذي منها احدية الارادة؛ ورجحته على غيره فعينته واظهرت بالقدرة ارتباطه بحكم ما يناسبه ويستدعيه من الاسماء؛ وهذا لما مر

۱-کنشأة - ط ۲-وعشرین - ل ۳-حال - ن - ع ٤-النفسی - ن - ع ٥-الجتمع - ط ۲-حیثیته - ط - ل مراراً من قوله في التفسير ١ وغيره: إن الحكم في الاشياء للمراتب لاللاعيان الوجودية من حيث وجودها، وكل مايضاف اليها فباعتبار ظهور حكم مرتبتها، وانما يحصل الاثر من المراتب باعتبارين: اعتبار الحكم الجمعي الاحدى السارى واعتبار الاغلبية التابعة للاولية، اذ الغلبة بسبب الاحاطة ويظهر بسبب ٢ الاولية؛ والخاتمة عين ٣ السابقة.

۱۲۵ من نقول: فاذا اتصل الامر الالمي الوجودي الانساني بعالم المولدات؛ فان كان من الكمل يكون احدى السير، بمعنى عدم تعوقه عن السير الى ان يبرز في عالم الشهادة ويترقى حتى يبلغ الى درجة الكمال، فكونه احدى السير الما يعرف بمعرفة امرين ٤: الاول كيفية سيره والثاني كمية عوائقه.

٥/١٢٦ اما الاول فني مرتبة النبات بوجوه:

۱۲۷ / ۱۵ الاول ان يسلم النبات من مفسدات صورته حتى يتم نموه؛ بل يظهر في صورة اكمل نبات.

١٢٨/٥ الثاني ان ينبت في الموضاع المناسب لرواحانيته في ١٥ المسكن لابويه.

التالث ان يفيض الحقّ و تقدر الإيصار الى الإيوين او احدهما فيتناوله في الوقت المناسب لمرتبة الامر المدرج فيه وبموجب حكم الاسم الدهر في العوالم التي مربها حال المرور.

النباتية الى الحيوانية منتقلاً مادة صورته من الصلب الى الرحم، وذلك اول ظهور التعين الجمعى وظهور حكم الاسم الجامع فيه بطريق اغلبية ٦.

٥/١٣١ الخامس ان يكون انتقاله من المرتبة المعدنية الى النباتية مشتملاً على وجوه السلامة المذكورة في هذا الانتقال من النباتية الى الحيوانية.

۱۳۲/ السادس ان ينتشىء فى الرحم الذى هو مبدأ الاستقرار، اذ ماقبله مراتب الاستيداع كما قال تعالى: فمستقر ومستودع (٩٩ - الانعام) ونقر فى الارحام (٥ - الحج) على

١-ص: ١٩٧ ٢- بحسب - ل ٣-عن - ل ٤-الامرين - ل ٥-وفي - ل ٣-اغلبيته - ط

الوجه المعلوم في علم الرسوم الى أن يبرز في عالم الشهادة ويبلغ درجة الكمال.

التناول؛ فينفصل منه ثم يعود في زمان اخر؛ وكاتصاله بنبات ردىء بعيد عن الاعتدال لايتأتى لحيوانٍ فينفصل منه ثم يعود في زمان اخر؛ وكاتصاله بنبات ردىء بعيد عن الاعتدال لايتأتى لحيوانٍ تناوله او يتناول فيفسد ذلك الحيوان، او يأكله حيوان لا يأكله انسان، او اليفسد ويوت قبل اكله، او يموت الانسان المتناول له قبل ان يتعين ٢ فيه مادة فيتحلل او يخرج، او لايتعين ٣ فيه مادة فيتحلل او يخرج، او لايتعين ٣ الاجتاع مع الام، او يوت الام بعد الاجتاع او لايقدر لها الولادة، او يوت الوالد او غير ذلك من مكنات العوائق.

9/۱۳٤ ثم يعود ثم وثم وبمقدار ما يكثر ولوجه وخروجه ويتصادم القوى ؛ والخواص المودعة في المراتب التي يمرّ عليها ويتلبس بها للفساد والتكرار يكتسب الكيفيات المعنوية المودعة فيها، فان كان الغالب منها حكم المحمود انتفع بها ؛ ٥ ولكن بعد كلفة ومجاهدة ، وان كان الاغلبية لغير المحمود والمنامب فل علمه و تذكره ٧ لمراتب تنقلاته ، وربما خفى عليه بالكلية ٨ ، وبمقدار ما يقل التكرار والكيفيات المخالفة يسرع اليه ١٠ التذكر ويسهل عليه الفتح والطريق.

هو السير الالهى - اعنى التجلى النفسى الرحمانى السارى باقتضائه الاحدى القابل - لان يتفاوت نسبه الاسمائية بتفاوت قابليات مظاهرها؛ فيؤثر فى تفاوت الظهورات وهو ١٣ المكنى عنه بقدم الصدق فى قوله تعالى: وبشر الذين آمنواان لهم قدم صدق عند رجم (٢-يونس) وبالعناية الازلية وبرزة التجلى و نحو ذلك كماسبق فى عرف التحقيق، فمتى لم ينصبغ ١٠ باحكام المراتب الاسمائية ووجوه الامكان انصباغاً يوجب خفاء ١٥ حكم احدية البرزة المذكورة؛ كانت الغلبة لها، كما قال تعالى: والله غالب على امره (١١-يوسف) ومتى حجب انصباغ احكام المراتب والحضرات ذلك السرّ الالهى وحكمه، كان الاثر لاغلبها حكماً.

۱-و-ط ۲و۳-تعین-ط ۶-پتصادق للقوی-ط-للقوی-ل ۵-انفع-ط ۲-قبل-ط-ل ۷-پذکره-ط ۸-خنی بالکلیة-ط ۹-پنتقل-ط-نقل-ل ۱۰-الینا-ط ۱۱-پنتهی-ل ۱۲-کونالاحدی-ط۱۳-وهی-ط ۱۶-فمتی پنصبغ-ط۱۰-الامکان انصباغ احکام المراتب خفاء-ط مافيه السرّ الالهى، وهو تجلى ٢ الوجه الخاص الذى شأنه ان يظهر بحسب المتجلى له ومرتبته مافيه السرّ الالهى، وهو تجلى ٢ الوجه الخاص الذى شأنه ان يظهر بحسب المتجلى له ومرتبته وقت ٣ التجلى وحاله وموطنه ونحو ذلك، فلكل منها اثر فى خصوصية المظهر، لان النسب الاسمائية المؤثرة تنعين بحسبها فيؤثر فى كيفية ظهوراتها، والافالوجود الحق واحد والعلم اذا نسب اليه من حيث هو - عينه، وليس المتعين بالارادة غير الوجود المطلق الذى لا يتجزىء ولا يتبعض، وانما يظهر متعيناً ومتخصصاً ٤ بحكم العين الثابتة وفى مرتبتها، فمتى لم يغلب عليه احكام العينية ولم ينصبغ باحكام المرتبة صبغاً؛ يختفى بسببه سرّ احدية الوجود وحكم الاطلاق؛ بقى حكم الالهى الازلى على اصالته ولم يتجدد له غير اضافته الى المظهر وتعينه بحسبها.

۱۳۷/ه فهذا هو البقاء على اصل الحال الازلى ٢ و مظهره، له ٧ التقرب التام والعبودية المحققة - اذالم يظهر منه حكم يوهم تغير أو يحدث امراً لم يكن ثابتاً ازلا - فبمقدار قلة احكام عين ١ الممكن في الصفات والتجليات التي تلك العين مظهرها ولو بالنسبة الى من يدرك الامر في ١ المتجلى؛ يتحقق العبودية والتقرب لتلك العين؛ وبعكسه يظهر ربوبيته العرضية المستلزمة لتغير المنطبع في مراة العبد بسبب حكم المجلى في المتجلى؛ لامطلقاً بل من حيث هو مدرك في ذلك المجلى مع بقائه من حيث الحقيقة على حالها الازلى، فافهم هذا تعرف حكم كلى من المجلى والمتجلى الحاصل بالذات وبالعرض وسرّ العبودية والربوبية الذاتيتين والعرضيتين في الطرفين.

۱۳۸ ومن خواص علم هذا المظهر الذي له درجة التقرب التام والعبودية المحققة معرفته بالله في حال افتراق اجزاء جسده امور أيثبت بها شرفه و تقربه و تمكنه من تدبير اجزائه ١٠ الجسمانية قبل اجتماعها وقبل تعين الروح بهذا المزاج وبحسبه على ماهو مذهب المحققين، ١٠ ١٥ فان قلت: كيف يتصف بالعلم من لم يتعين بعد؟

١-وحقائق وقوى - ل ٢-ونجلى - ط - ل ٣-ونعت - ط - ووقت - ل ٤ - مختصاً - ن - ط ٥ - حكم العلم - ن - ع ٩ - الالى - ل ٧ - مظهر ئه - ط ٨ - العين - ط ٩ - من يـ درك ق - ط - من يـ درك الاثـر ق المجلى - ن - ع - في المجلى - ل ١٠ - اسمائه - ط

المصحح للعلم وغيره من الصفات؛ فان ارواح الكل وان سميت جزئية بالاعتبار العام المسحح للعلم وغيره من الصفات؛ فان ارواح الكل وان سميت جزئية بالاعتبار العام المشترك؛ فان منها ماهو كلى الوصف والذات من حيث تعينه بنفس الروح ا الالهى الاصلى المسمى بالروح الاعظم وبالقلم الاعلى، وقد يتعين في مرتبة النفس الكلية ويصير لوحاً عفوظاً مضاهياً لها، فيكون نفس تعين الروح الالهى بمظهره القدسى تعيناً له، فيشارك الروح الالهى في معرفة ماشاء الله ان يعرفه من علومه على مقدار سعة دائرة مرتبته التى يظهر تحققه بها في اخراهره، ثم يتعين هو في كل مرتبة وعالم يمر عليها الى حين اتصاله بهذه العنصرية تعيناً يقتضيه حكم الروح الاصلى الالهى في ذلك العالم وتلك المرتبة، فيعلم حالتئذٍ مما يعلمه الروح الالهى ماشاء الله، فافهم هذا فانه من اجل الاسرار وبه يعرف سرّ قوله حلى الله عليه وآله: كنت نبيا وآدم بين الماء والطين، وسرّ قول ذي النون - وقد سئل عن ميثاق «الست» هل تذكره؟ فقال -: كأنه الان في اذنى، وقول السيد الاخر: ميثاق «الست» ميثاق «الست» ما تذكره؟ فقال -: كأنه الان في اذنى، وقول السيد الاخر: ميثاق «الست» على الذكره واثبق قبله.

۱٤۱/ قال الشيخ قدس سرّة وأيت من يستخطر قبل ميثاق «الست» ستة مواطن اخرى ميثاقية، فذكرت ذلك لشيخنا رضى الله عنه فقال: ان قصد الكليات فمسلم، وان اراد جملة الحضرات الميثاقية التي قبل «الست» فهي اكثر، واشار الى انه مستحضر قبله مواطن جمة.

المعرفة على المناق المناق المناق المناق المناق الاحدى السير في كل مقام ومرتبة يمر عليها مع الحق ميثاقاً يقتضيه حاله في ذلك المقام او المرتبة، فان اعتبر ان مواطن ميثاق «الست» هو ما فيه حكم سماء القمر - موافقاً لما رأى النبي صلى الله عليه و آله ليلة المعراج آدم في الساء الدنيا - فالمواطن الستة الكلية التي قبله اما بحسب العنصريات؛ فيحتمل السموات الستة التي فوقها ٢، واما بحسب المراتب الكونية الدائمة؛ فالقلم واللوح والعرش والكرمي وفلك المبوج وفلك المنازل، واما بحسب المراتب التي فوق الاجسام المتعينة؛

فالقلم واللوح والطبيعة والهباء والمثال والجسم الكل، والله اعلم بحقيقة الحال.

الذي يصير الرباني الذي يصير الخيل الاحدى الالمي والامر الوجودى الرباني الذي يصير روحاً انسانياً يسرى ١ من حضرة غيب الذات الى كل شخص انساني بسريان ٢ الوجود المطلق والحقيقة الجامعة ٣ في كل موجود الى اقصى ٤ دركات الجزئية ويتكيف في كل مرتبة بصبغ حكمها؛ كذلك الحقيقة العلمية التي هي حضرة الامكان يسرى منه اليه وينصبغ في كل مرتبة بحسبها وبحكم الامر الاصلى المودع فيها.

باقية معه بعد مفارقة البدن العنصرى، وان لم يخل عن مظهر ونشأة يناسب العالم الذى ظهر فيه باقية معه بعد مفارقة البدن العنصرى، وان لم يخل عن مظهر ونشأة يناسب العالم الذى ظهر فيه عند المحققين - خلافاً لمتأخرى الفلاسفة - كذلك الحقيقة العلمية الاصلية المسماة في بعض المواضع من هذا الكتاب بالسرّ الالهي ايضاً؛ وهي حضرة الامكان اذا اعتبر من حيث التعين الارادى والتوجه الامرى صادراً من حضرة الحمي؛ فأنه يتكيف في كل مرتبة بحسب مقتضاها وينصبغ في كل فلك بحكم الامر الثابت الاصلى الموحى به حال ايجاده وبالحكم المتعين في ذلك الوقت الخاص والحال، فيد في هذا العالم مكتسباً فبوصف كل مامر عليه وحكمه؛ مع انه في مرتبة اوليته هيو لاني الوصف لا يتعين بصفة وحكم ومرتبة، وهذا الحال من وجه بشبه الحال الكلي الذي ينتهي اليه الانسان الكامل في منتهي امره و كماله.

9/۱٤٥ وانما قلنا من وجه؛ للفرق بينه وبين السرّ الالمى الاحدى بالامكان وعدمه او بالاحاطة وعدمها او بدوام الاحاطة وعدمه كما مر، فمن كشف له عن سرّ هذا السرّ الالمى وانه فى الاصل هيولانى الوصف؛ عرف سرّ الفطرة الالهية المذكورة فى قوله عليه و آله السلام: كل مولود يولد على الفطرة .... الحديث، وعرف سرّ تحريم بعض الاغذية وتحليل بعضها، ان ذلك لمصلحة كون الانصباغ مذموماً او محموداً الغير مذموم، وان اللمولدات الثلاث خواص فى بدن المعتذى ونفسه بحسب ما اودع فيه خالقه تعالى.

١٤٦/٥ ثم نقول: واذا انصبغ السرّ الالهي سواء فسرّ بالامر الوجودي او بالحضرة

۱-يسير - ط - ل ۲-بسير - ط - سريان - ل ۳-والحقيقة المطلقة الجامعة - ل ٤-انهي - ط ٥-مكتسباً - ط - ل ٦-الانصباغ محموداً - ط - ل ٧-وعرف ان - ل ٨-المغتذي بحسب - ط

العلمية - اى بحضرة الوجوب او بحضرة الامكان - باحكام ما يمر عليه من المراتب ينقسم ثلاثة اقسام:

المداره الاول ما يكون نسبة الكيفيات اليه نسبة الاعراض الى معروضها غير ثابتة ومستحكة، وذلك لشرف مرتبة اوليته في حضرة الحق وقوتها المعبر عنها بقدم الصدق والعناية ونحوهما، فان تناسب بموجب تلك العناية احوال ما يمر عليه من الحضرات الروحانية والمقامات الفلكية بحيث يكون توجهات الارواح والقوى السماوية الى ذلك السر ١ معتدلاً سالماً من حكمى الافراط والتفريط، كان مظهر ذلك السرّ من المجذوبين وممن لا يحوج الى كثير من الرياضات الشاقة - كالنبى وعلى صلوات الله عليهما و آلهما ومن شاء الله من العترة ٢ والاولياء -

الما الما الما الما الما يكون نسبتها نسبة الاعراض الثابتة والصفات الذاتية المستحكمة؛ وذلك لغلبة الاسم الرب على ذلك الامر عين السريان - بخلاف الاول - لكن يكون لمرتبة اوليته في حضرة الحق شرف وسلطان ما قوى وفي الاحوال والاحكام تناسب ما، وهذا القسم اذا ساعده العناية و التقدير صار أصاحه من الكمل؛ والافمن المتوسطين - لكن بعد رياضات متعبة -

٩/١٤٩ الثالث مايرسخ فيداحكام الكيفيات ويكون في اول تعين مرتبته في حضرة الحق غير منصبغ بحكم العناية المذكورة، فلكون تلقيه ٦ وانصباغه باحكام ما يمر عليه من الحضرات غير تام وورود احكام الارواح والافلاك عليه غير مناسب ٧ ووقته لايساعد السلوك، فيضعف سعبه في التطهير من تلك الصفات الحاجبة، فيصير من المحجوبين والاشقياء الخارجين عن دائرة اهل العناية.

۱۵۰ القسمين الاولين اذا بلغ اشده واستوى عاد عروجه بالانسلاخ فى
 معراج التحليل لاستيناف التركيب الثانى الحاصل للعارفين هنا بعد الفتح، فينتقل حينئد

۱۵ - شرف باذخ وسلطان - ل - ای شرف عال.

۱-السير - ل ۲-من العشرة او العترة - ل ۳-حكم الاسم - ن - ع ٤- ربما صار - ل ۵-مايترسخ - ل ۲-فيكون تلقبه - ط - فيكون - ن - ع - ل ۷-غير متناسب - ط من احد العروجين المتوهم اظاهره بانحطاط، كما يفهم من قوله تعالى: لقد خلقنا الانسان في احسن تقويم ثم رددناه اسفل سافلين (٤ وه - التين) الى العروج الاخر التحليل، فينشئى لنفسه ٢ لنفسه بربه نشآت اخر، اولاها من الكليات نشأة البرزخ ثم يعقبها نشأة حشرية ثم جنانية ابدية، وكل نشأة من هذه الاربعة من وجه نتيجة عن التي قبلها؛ كما اشار اليه قوله تعالى: لتركبن طبقاً عن طبق (٩ ٩ - الانشقاق) اى حالاً متولداً عن حال قبله.

۱۵۱۸ وانما قلنا: كل نشأة من وجه نتيجة عما قبلها من اجل ان مجموع النشآت من وجه آخر نشأة واحدة كالاحوال المتعاقبة في النشأة الدنياوية، وذلك لان في مجموع النشآت امراً ثابتاً لا يتغير ٢؛ هو مورد هذه التبدلات وهو حقيقة الانسان، اى كيفية تعينه في علم الله؛ وهي مادة لنشآته وخميره يتعاقب اطوار نشآته عليها ومظهر للوجود الحق الثابت والسرّ الالهي المشار اليه؛ اعنى التجلى النفسى الرجاني اوحقيقته الاحدية العلمية الجامعة ٤.

تارة يكون بالنشآت التي يتطورون فيها سواء كان للعارفين باحكامها وبما ينشى الحق له تارة يكون بالنشآت التي يتطورون فيها سواء كان للعارفين باحكامها وبما ينشى الحق له وبه في العوالم من النشآت اولا، واخرى يكون في النشآت يما يحصل لهم حال ارتباطهم بتلك النشآت ارتباطاً موهوبا او مكتسباً، فالسير الاول بالانتقال من نشأة الى اخرى والسير الشاني بالانتقال في الاحوال المتعاقبة في نشأة واحدة، فسيرهم ذلك • على اقسام اربعة: منهم من قطع بهدون اتمام الدائرة الوجودية لقصور استعداده، سواء سارنصف الدائرة وهو من ١ اجره ٧ غير ممنوع ٨ ولامقطوع؛ لاتصال اخر عروجه المعنوى الموهم ١ ظاهره بالانحطاط بالعروج التحليلي ١٠ الثاني لتركيب النشأة الثانية من هذه الدار وفيها، اذ النشأة البرزخية نتيجة الاحوال الدنيوية، سواء عرف المنشئي ١١ صورة الامر ١٢ اولم يعرف.

٣٥٨/٥ فالعارف المحقق اذا رزق الحضور التام كان عالماً بمواطن الانتقال في ١٣

١- الموهم -- ل ٢- فينتشئي - ن - ع ٣- لايتعين - ط - ن - ع ٤- الاحدية الجامعة - ل
 ٥- فسير ذلك - ط ٣- سار نصف الدائرة او بعضها فقط، وهم المعقول فيهم ثم رددناه اسفل سافلين، ومنهم من يتم الدائرة وهو من - ل ٧- آخره - ط ٨- ممنون - ن - ع ٩- آخر عن وجه الموهم - ط - عروجه الموهم - ل ١٣- التجلى- ط ١١- الشخص- ن - ع ١٢- الالم- ل ١٣- و- ل

احكامها والنشآت الحاصلة فيها، والمرتبطة نفسه ببدنه ارتباطاً ينصرف ا بسببه عن الوصول الى الكمال الذى يستعدله الانسان من حيث هو انسان، ولم يحصل له بوهب او كسب فيما المكن التكسب فيه، بقى في اسفل سافلين ويكون سبره ٢ فيما قدر له المرور عليه من المواطن والعوالم والصفات بحسب ما اودع الله في تلك الاشياء من الخواص وبحسب خواص نشآته، وهو في كل ذلك لا يعلم فيما ذا ينقلب ولاما يؤل اليه امره، ويكون كما له المختص به في هذا الموطن الدنياوي ما انتهى اليه في اخر نفسه.

101/0 فامر الوجود دائرة وسيره دورى، فان تم له السلوك ينشئى بسيره دورة الهية اخرى مبدئها من حين رؤيته الاشياء بالله ومعرفته بالوجود الواحد الحق بعد الشهود، وهذا اول درجات الولاية واول مقام المعرفة الثانية بتقابل النسختين: اى نسخة ٣ الالهية والكونية، فان الثانية صورة الاولى؛ وكل من الثانية اثر لكل من النسب الاسمائية للذات الاحدية الجامعة، او المراد ماسيجئى من تقابل سحتى العالم والانسان، فان كلاً منها صورة الحقيقة الاحدية الجامعة؛ وان اختلفتا تفصيلاً ومعاً بن الاجال والتفصيل.

ومراتب منحصرة على ماذكر في دائرة السلوك والغاية ودائرة الوصول والهداية ودائرة ومراتب منحصرة على ماذكر في دائرة السلوك والغاية ودائرة الوصول والهداية ودائرة الكال والولاية، ولكل منها اول وسط و آخر، فراتب السلوك يشتمل على الوظائف الاسلامية ومراتب الوطائف الاسلامية ومراتب الوطائف الاسلامية ومراتب الوطائف الاحسانية، وكل من الانواع الئلاثة يشتمل على ثلاث درجات: اشتال الاسلام على البدء من وجوه الفرار عن الشواغل البدنية، والعثور على وجه التوجه الى المطلوب كالابواب، والانتهاء الى وجوه التمكن في ذلك كالمعاملات، واشتال الايمان على البدء من وجوه اعراض الروح عن الشواغل النفسانية كالاخلاق، والعثور على وجوه التوجه الى السرّ كالاصول، والانتهاء الى وجوه الحضور معه كالاودية، فنه من يستدىء مراتب الاحسان والولاية والكال؛ وهي وجوه احدية التوجه وسلب ثبوت الغير؛ كما في ٢ مرتبة في يسمع وبي يبصر،

١-يتصرف - ط - يتعوق - ن - ع - ل ٢ - سره ـ ط ٣ - نسخق - ل ٤ - من: انهم على .... الى
 هنا ساقط من المخطوط ٥ - والعبور على وجوه - ل ٦ - كما مر في - ل

ويعثر على وجوه استثباته ١ كالاحوال بحد يجعل ٢ الغائب كالحاضر والحاضر كالغائب؛ كها مر في ٣ مرتبة كأنك تراه؛ وينتهي الى وجوه الاستغراق فيه كالولايات ومابعدها؛ وفيه رفع الحجاب ٤.

ودائرة الكال والولاية، ولكل منها اول واوسط و آخر، فراتب السلوك مشهورة؛ ولكون المقصود هنا ذكر مراتب الكال لم يصر مرأتب السلوك مذكورة، فآخر مقامات السلوك متصل باوّل مقام الكمال لم يصر مرأتب السلوك مذكورة، فآخر مقامات السلوك متصل باوّل مقام الكمال، المقصود هنا ايضاح احكامه واياته واربابه، وكان مقامات السلوك تنتهى عند الشيخ قدس سره الى اول مراتب الاحسان لما ذكر في الفكوك: ان مرتبة في يسمع وبي يبصر اوسط مراتب الاحسان و ٦ في التفسير اول ٧ مراتب الولاية، وذكر هنا انه اول درجات الكمال وهو قرب النوافل واوسط درجاته مقام ان الله قال على لسان عبده سمع الله لمن حمده، وهو قرب الفرائض

- العدم نهاية المعلومات والمقدورات - هي عربة التعليفة الاستكيك. فالتحض هو الخروج العدم نهاية المعلومات والمقدورات - هي عربة التعلق والتشكيك. فالتحض هو الخروج عن حكم التعينات واصباغ احكام الامكان؛ ولسانه: ان الذين يبايعونك انما يبايعون الله، يد الله فوق ايديهم (۱۰ - الفتح) ومثله: وهذه يد الله وهذه يد عثمان، والتشكيك والتردد ^ بين الطرفين بسرّ الاعتدال الوسطى الجمعى بين المقامين والقربين، ولسانه - اى لسان التشكيك بين طرق الحقية و الخلقية و هو لسان الجمع المقدس عن الميل عن الوسط المقتضى غلبة احكام كلا الطرفين قوله تعالى -: ومارميت اذرميت ولكن الله رمى (۱۷ - الانفال)

۱۰ بست: الكال الانسان ١٠ بست: العارف ان كمل دائرة التمامية من ٢ حصة الكال الانسان ١٠ بست: اعطى كل شئى خلقه (٥٥-طه) وذلك بان يعم حكم شهوده جميع المقامات والاطوار التى مرعليها في الرتبة ١١ الامرية والحال الحجابي وسرى حكم شهوده ١٢ في جميع المراتب

١- استئنائه-ل ٢- كالاحوال يجعل-ط ٣- كافي-ل ٤- الكاف-ط-ل ٥- يسمع اوسط-ط-ل ٩- استئنائه-ل ٧- الانسانية -ط-ل ٩- الانسانية -ط-ل ٩- الرتبة - ١٠ - الانسانية -ط-ل ١٠ - المرتبة - ١٠ - الانسانية -ط-ل ١٩ - المرتبة - ١٠ - ع ١٢ - حكم علمه وشهوده - ١٠ - ع

الوجودية علواً وسفلاً والمقامات الاسمائية - بعد الانتظام في سلك ١ الكمل - كان من المتحققين بالرتبة الكمالية، وحينئذ حصل له التمحض والتشكيك وسرت ذاته وحكم مرتبته في جميع المراتب والاسماء والمواطن والنشآت والاحوال، وكان مع الحق حيثما كان، ككينونة ربه معه دون حيث مقيد ولامع، فحصل له الكمال الانساني في طور الحضرة الالوهية ٢ . وان لم يكمل الدائرة وانقطع في بعضها كان حظه من الكمالات المذكور بمقدار نسبة مقطوعة من مسافة السير الى نسبة مابقى هنها، وهذا انما يبتدىء من شهوده الوجود الواحد ورؤيته ٣ الاشياء بالله؛ وهي مرتبة الكمال الالهي في الطور الانساني. هذا في عدم اتمام دائرة الكمال.

٩ ١/٥٩ ثم نقول: في عدم اتمام دائرة السلوك ان نقص السير قسان: نقص قبل استيفاء السير وكماله في الدائرة الاولى السيرية؛ واهله الانسان الحيواني، قيل في بعض الحواشي ٢ ، معناه قبل الشروع في السير ونقص ٧ يختص بالمتوسطين الذين حصل لهم قسط ما من الكمال؛ ولكن لم يتم لهم الأمر الى حصل لهم نقص ٨ عما يكل به المرء من مراتب السير ولم يحصل لهم الكمال، والآلم يكن في الثانية الكمالية ٢ ، السير ولم يحصل لهم الكمال، والآلم يكن في الثانية الكمالية ٢ ، وبين النقصين ١٠ درجات متفاوتة يعرف الكامل احكامها و احكام اصحابها، و نسبتهم من فلك الالهية وفلك الانسانية؛ وذلك بوجهين:

١٦٠/٥ الاول ان الكامل لاتصافه باوصاف الطرفين يعرف نسبتهم من الاول بالصفة الشمسية المنيرية المفيدية.

۱۱ ه والثانى انذلك لمعرفة الاسمين الربانيين الخصيصين بتربيتهما ولتحققه بالسرّ ۱۱ الجامع بينهما وبين غيرهما، فان لكل موجودٍ اسماً خصيصاً بتربيته ۱۲؛ وجميع احواله احكام ذلك الاسم ولوازمه

١٦٢/٥ ومن لطائف اسرار ماذكرنا من ان الكامل لاتصافه باوصاف الطرفين: حضرة

۱-تلك-ل ۲-حضرة الالوهة-ن-ع-حضرة-ل ۳-رؤية-ط-ل ٤و٥و٧-بعض-ط ۲-الحواس-ط ۸-بعض ما-ل ۹-من-الكمال والا...الى هنا ساقط من المخطوط ۱۰-بعض البعضين-ط ۱۱-بالسير-ط ۱۲-بربيته-ن-ع-يربيه-ل الوجوب وحضرة الامكان ومعرفته بالاسم المؤثر المربى لكل موجود وتحققه بالسر الجامع بين المؤثر والمتأثريعرف احكام الدرجات المتفاوتة واحكام الصحابها ٢ ونسبتهم فى ٣ التأثير والتأثر، معرفة سبب كون دور القمر صغيراً وكون دور الثوابت كبيراً - مع انحفاظ النسبية بينها دائماً - فان تمام دور القمر فى ثمانية وعشرين يوماً وكسر؛ و تمام دور الثوابت فى ثمانية وعشرين الف سنة وكسر، نسبته الى الكسر الاول كنسبة العدد الثانى الى العدد الاول - وان لم يعلم تحقيقه الاالله ومن شاء من عباده -

- كالمولدات - وسماء صور كلية ٤ روحانية بلغت الى انهى دركات الجزئية، وتلك الاجسام والصور من شأنها سرعة تغيرها وتبدلها اشخاصاً واحوالاً بحسب التركيب والتحليل والتشكيل والتفصيل. وبالجملة الان والشأن الالهيين كها قال تعالى: بل هم فى لبس من خلق جديد (10-ق) و: كل يوم فنو في شأن (٢٩-الرحن) اى كل آنٍ، فالحكمة ان يتكفل لتدبيره اسم فلكله اسرع الافلاك حركة ودوراً واجمع لاثار اسماء الافلاك العلوية؛ ليفعل من اشراقائه المائية والحصر المجتمعة عنده كل لحة جزئيات الصور الغير المحصورة في كل قابل بحسب قابليته ومادام قابلاً؛ ويتبدل الشئون الجزئية بحسب آنات حركته وادوار الشئون بحسب ادوار حركته اياماً وشهوراً واعواماً.

3/176 فكما اقتضت الحكمة ان يكون دور الاقرب والاصغر من الافلاك المخلوقة الان يؤثر اسمائها في التفصيل والتكثير للاجسام واحوالها - اسرع بحسب الدور الذي يقدر به سائر الادوار المضبوطة المنسوبة الى مدبر واحد وهو الدور اليومى المتعين بجركة العرش، كذلك اقتضت الحكمة الالهية ان يكون دور الابعدوالاكبر من تلك الافلاك ابطأ بحسب ذلك الدور ويقدر باكثر مقاديره المضبوطة، وهى الاعوام التي هى اكثر من الشهور والايام بعدد هو اكثر اصول مراتب العدد - وهو الالف - مع حفظ النسبة بين

۱-بالسير - ط ۲-اصحابها - ن - ط - ع - ل ۳-من - ن - ع - ل ٤- كل - ل ٥- الغالبة - ط - الغائبة - ل

الاقرب والابعد على مقتضى حكمة الصانع الفرد الاحد، فقدره سبحانه بثانية وعشرين الف سنة.

التنظير بحتمل ان يكون اشارة الى ان اقل ظهور البدن ستة اشهر واقل عمر الانسان التنظير بحتمل ان يكون اشارة الى ان اقل ظهور البدن ستة اشهر واقل عمر الانسان الغالب ستون سنة على ماقال عليه وآله السلام: اكثر اعار امتى مابين الستين والسبعين، او ان عمر الانسان فى دور القمر غالباً سبعون سنة وفى ادوار الافلاك العالية الف او اكثر؛ فالتمثيل بمجرد التفاوت الكثير بينها، ويحتمل ان يكون تمثيلاً به للادنى واشارة الى ان عمر بدن الانسان ومزاجه لجزئيته غالباً سبعون سنة وعمر العالم قبل خلق آدم احدى وسبعون الف سنة - كما ذكر فى الفتوحات - او اشارة الى ١٢ن دور بدن آدم سبع سنين؛ كما علم فى الطب ان بدن آدم فى كل سبع سنين ينتقل من طور الى طور؛ كالتر عرع و البلوغ و الشباب، و عمر نوع آدم سبعة آلاف سنة كما ذكر فى الفتوحات عرع و البلوغ و الشباب، و عمر نوع آدم سبعة آلاف سنة كما ذكر فى الفتوحات - والله اعلم -

14 / ١٥ ثم نقول: وفي المفلك الثاهن ينتهي الكبر في صورة البطؤ، و ذلك لان الفلك الحاكم اسمه على التفصيل والتكثير ينتهي بحسب الكبر فيه، فان مافوقه – وهو العرش صورة الاحدية المحيطة الجامعة في اول ماظهر من عالم الحس، و هو الذي به تم ظهور الوجود الاحدى والرحمة الرحمانية العامة المحيطة؛ لذلك قال تعالى: الرحمن على العرش استوى (٥-طه) لكن ينتهي فيه حكم الدوام في نشأة واحدة من النشآت الجسانية الطبيعية الغير العنصرية، اذ لادوام في العنصرية، فان باقي الافلاك الاربعة الدائمة الها هي تحت العرش، و ايضاً ظهر فيه سرّ السرعة مع عظمة ٣ الفلك واحاطته، لان البطيء ؛ لكثرة المعاوقة الطبيعية بالكثافة او الارادية بالتفصيل؛ وذلك في العرش اقل مايتصور في الاجسام، لانه الطفها وابسطها، فلظهور سرّ السرعة مع عظم الفلك واحاطته وفيه بحيث لانسبة بينها وبن سرعة القمر، كما لا نسبة بن مسافتي سيريها، قبل اهل الجنة التي بحيث لانسبة بينها وبن سرعة القمر، كما لا نسبة بن مسافتي سيريها، قبل اهل الجنة التي العرث طفيه الفلك واحاطته ساقط من

۱-هذا-ط ۲-واشار الى-ل ۳-عظم-ن-ع ٤-البطؤ-ل ٥-مع عظم الفلك واحاطته ساقط من المخطوط وكذا من-ل هو سقفها سرعة التكيف والتغير و الكون بحيث لا نسبة بينه وبينه كمية وكيفية وحصولاً ووصولاً ١

٥/١٩٧ ثقول: ومن هنا يرتقى الانسان الى شهود ما من ذاته ونفسه خارج عالم الاجسام والى معرفة ذلك؛ كمعرفة خياله المقيد والمثال المطلق لمن اهل لها بتصفية خياله عن شوب الحس بتوفيق الله تعالى ومعرفة عقله وروحه وسره وحقيقته وغير ذلك، ويعرف مايقبل منها التغير ٢ والتنوع حال التطور والتنقل في العوالم والاحوال والنشآت، وهو نسبها وصورها؛ وما لا يتغير ٣ وهو ذاته وحقيقته ١، فافهم ذلك، والحمد لله ٥ رب العالمين.

## السئوال إلخامس

من اوجد الانسان؟ أاوجده ٦ الوجود الحق الواجب او ١٧ الحقيقة الجامعة او محبّته واقتضائه؟

۱۹۸۸ جوابه: انه اوجده الوجود الحق الواجب الوجود سبحانه بان تجلى باطنه لظاهره، اى حصل نسبة الجمع والحضور بين نسبة البطون والظهور حتى حضر ^كل للاخر والباطن غير غافل عن الظاهر - حتى النائم فى نومه والسكران فى سكره - ولذا يتنبه بادنى ٩ مايصيبه، لكن الظاهر قد يغفل عن الباطن مع حضوره بالاشتغال بغيره

١٦٩/٥ فان قلت: باي وجه نجلي والتجلي له وجوه؟

۱۷۰ مقلت: بموجب تعينات شئون ذاته ومقتضيات نسب علمه وحضوره لنفسه المساة تلك النسب بالشئون الذاتية، فان شأنها ان يظهر بموجب مايقتضيه؛ لكن بالموجود الواحد في ذاته واصله؛ والمتكثر بتلك النسب و الشئون.

١- والتغير والكون بحيث لانسبة بينهم وبين اهل الدنيا، ولعظمته واحاطته بحقق فيه كلما في الدنيا، لكن بحيث لانسبة بينه وبين كمية وكيفية وحصولاً ووصولاً. - ل - كيفية وحصولاً - ط . ٢ - التعين - ط - ن - ع ٣ - لايتعين - ط ٤ - وهو ذاتها و حقيقتها - ل ٥ - احمد الله - ن - ع ٣ - اوجده - ط ٧ - و - ط - الوجود او - ل ٨ - حصر - ط ٩ - باذئ - ن - ع

١٧١/٥ فان قلت: فماذا شأن المحبة الازلية والحقيقة الجامعة؟

١٧٧/٥ قلنا: المحبة الازلية الارادية داعية له الى ذلك الجمع والحضور بينها، والحقيقة الجامعة - اعنى النسبة الاصلية الجامعة - حاكمة بذلك الجمع.

٥/١٧٣ وحاصله مافي فص آدم عليه السلام ١: ان الحق سبحانه لما شاء من حيث اسمائه الحسني التي لايبلغها الاحصاء ان يرى عينها ٢ او اعيانها في كونٍ جامع ١٠.

0/174 فالحق الموجد و مشيئته ٣ ان يراه عبته الازلية ان يحضر لباطنه ظاهره و يجمع بينها، و اسمائه الحسن تعينات شئونه و خصوصيات نسبه العلمية و الصور العينية ٤، كما يضاف اليه من حيثها يضاف اليها ايضاً، و العين ظاهر و الشأن باطنه و الكون هو الجمع بينها، اما الانسان فجامع لاثار كل الاسماء و هو المراد با لكون فى الفصوص،

## الستوال السادس

لِمَ وَجَدالانسان؟ واي غرض او حكمة للحق في ذلك؛ وهو منزه عن الاستكمال بالمصالح والاغراض؟

۱۹۷۵ موابه: لان يتجلى ٢ الحق المتحقق بكمال ذاته ازلاً وابداً بالكال الاسمائي الضاً المعتوقف على الظهور، اى الحضور المذكور بين الباطن والظاهر والمعنى والصورة والغيب و الشهادة، وعلى سريان التجلى الجمعى بموجب حقيقة اسمية طالبة للظهور مستتبعة لسائر الحقائق الاسمائية؛ بحكم الحقيقة الجامعة وقوتها المفضى ذلك السريان الى انصباغ كل فرد من افراد مجموع الامر كله بحكم الجميع صورته ٧، سواء ظهر اثر الكل في الجملة حكم في مطلق الانسان حاو على الاعتدال الوسطى الكالى - كما في الانسان

#### يه ١- الى هنا تم مطلب الفصوص

١-ص: ٨٤ ٢-عينه «الفصوص» - ل ٣-كونجامع، انتهى كلامه فعلى هذاالحق موجدومشيشته - ط
 ١-الغيبية - ن - ع ٥-ظاهرة الشأن وباطنه - ط - ظاهرة - ل ٣-نجلى - ط - يتحقق - ن - ع - ل
 ٧-الجميع و صورته - ط - ل - الجمع - ن - ع

الكامل - اولم يظهر الا اثر البعض - كما في غير الانسان - اما انه ينصبغ ١ كل فرد بحكم الجمع ٢ فلتوسط بعضه بعضاً في ذلك؛ ولير تبط جيع النسب الاسمائية بالحكم الظاهري كارتباطها الباطني، واما انه يحصل الكمال بذلك الجمع ٣ بين الغيب والشهادة وما اشتملا عليه، فني ذلك تمام الاعتبارات العلمية وظهور الاحوال والكيفيات الوجودية تماماً وظهوراً فعلياً شهودياً من حيث الظاهر، اذ لااثر الا لباطن في ظاهر كما مر مراراً.

١٩٧١م مثلاً الوجود بحضره صحة كونه انساناً فالحضور علمه والصحة المعينة خصوصية نسبة علمه وهي حقيقة الانسان، وكونه انساناً بالفعل تعين الوجود من حيث تلك الصحة، فهو وجود الانسان الجامع بين الخصوصية الباطنة والحضور الظاهر والجمع الملفق بينها ٥، ولولا ذلك الجمع لماحصل النشأة الجامعة بين احكامي نسبتي الظهور والبطون، ثم ليس هذا استكالاً بالغير كا توقع وهو الحذور - ٦ بل استكال لا لنفسه؛ بل لنسب اسمائه بالجمع بين نسبتي ظهورها وبطوم ليتم الامور المذكورة ويظهر النسبة الجامعة بينها ٧، وكل ذلك من نفسه لا من عيمة والضاً عقده ينسب علمه التي هي في حقه وبالنسبة اليه عين ٨ ذاته.

٥/١٧٧ ثقول: وهذا سرّ مطلق الا يجاد وليس سراً مخصوصاً با يجاد الانسان، فان كل شئى فيه الوجود؛ ففيه الوجود مع لوازمه، فكل شئى فيه كل شئى ظهر ١ اثره ام لا. وايضاً هذا حكم الجمعية الكبرى وهي الجميعية الالهية الظاهرة اولاً بحسب المراتب الالهية في الصورة الكلية الوجودية والعلمية المرتبية الاولى، فشأن تلك الجمعية ان من عرفها وعرف ماذكر هنا من سرّ سرايتها الى كل موجود عرف نسبة جمعيته من ١٠ تلك الجمعية؛ وان الحكم والحال في نسخة وجوده ودائرة مرتبته واجزاء ما تقبل التجزئة والقسمة منه هو

١-الانسان اذانصباغ كل فرد مجكم الجميع وصورته لايقتضى انصباغ كل فرد بكل حكم من احكام الجميع، فليفهم، اماانه ينصبغ - ل ٢ - الجميع - ن - ع ٣ - للجميع - ل ٤ - الظاهرة الجميع - ن - ع ٥ - بينها - ن - ع ٨ - الى نفيه الوجود - ن - ع ٩ - يظهر - ل ١ - ق - ط
 ١ - ق - ط

على نحو ماهو الامر في مطلق الصورة الكلية الوجودية ١ والعلمية، فلينظر حظه وحصته من اصل الامر يعرف قدره وغاية طوره ويعرف سرّ الايجاد وحكمه وسببه.

# السئوال السابع ماغاية الانسان في اتيانه ولابد قسط في تبيانه ٢؟

٥/١٧٨ جوابه: ان لكل أنسان غاية بالحكم الكلى وغاية بالحكم التفصيلى، و ايضاً له غاية من حيث علمه المستمر ٣ المتعدى الحكم وغاية من حيث علمه فقط، فغايته ٤ من الوجه الكلى و بحسب العمل المثمر ٥ هو ماينتهى اليه اخر عمره من الكمالات المتحصلة بهذه النشأة العنصرية، و اما من حيث التفصيل و بحسب العلم فقط: فلا غاية له ولا استقرار، اذ لانهاية للمعلومات و المقدورات، فا فام معلوم او مقدور فالشوق لايسكن و النقص لايزول.

# مرتت السيوال الثامن

9/۱۷۹ جوابه: ان ذهابه الى ما ٦ صدر وتعين منه من حيث المرتبة فقط، فان تمايز المراتب في العهاء ولا ٧ يلزم اعادة المعدوم ولا تكرر التجلى، لان المرتبة عل التجلى لاعينه، والى مثله لاعينه من حيث المرتبة والوجود معاً إلى باعتبار المجموع.

۱۸۰ ما انه الى ماصدر منه من حيث المرتبة: فلان الوجود دائرة وحال تجليه ^
 دورى، ومنتهى كل دائرة معنوية او محسوسة النقطة ١ التى منها بدايتها بحركة حبية باعثة
 على الطلب، سواء تعقلت ١٠ الحركة معنوية عقلية او روحانية مجردة او روحانية مثالية،

١-صورة الوجودية - ط - والوجودية - ل ٢ - لابد من بسط فى بيانه - ن - ع - ولابداء قسط فى بيانه - ن - ع - ولابداء قسط فى بنيانه - ل ٣ - علمه المثمر - ن - ع - ل ٤ - كغايته - ط ٥ - المستمر - ن - ع ٦ - عين ما - ل ٧ - فى العاء فقط ولا - ط ٨ - البه - ط ٩ - فمن النقطة - ط - ل ١ - تعلقت - ل

خواص الانسان الكامل/ ٢٥١

اى فى مظهر مثالى او صورة جامعة لخواص هذه الحركات الثلاث كحركات الافلاك؛ ومنه سماء اهل الله لمن كان قلبه حياً ونفسه ميتا.

۱۸۱/ه واما ان ذهابه الى مثله من حيث مجموع الوجود والمرتبة: فلاختلاف الحال والحكم والاسم في كل وقت وبحسب كل كيفية - وان اتحد الذات - فكل وجود في الاول متميز علماً او روحاً؛ غير منصبغ باحكام الصورة وفي الاخر ۱ متميز ومنصبغ بها؛ ففي الاول ليس الموجودات العلمية او الروحانية الانقطا متجاورة؛ وفي الثاني ظهر بينها حكم الاتصال بالوجودات العلمية او الروحانية والرقة؛ ولزمته القسمة والجهات المفروضة مما لم الاتصال بالوجود السارى؛ فسمى محيطاً ودائرة؛ ولزمته القسمة والجهات المفروضة مما لم يكن ظاهراً قبل الجمع والتركيب الذي هو صورة حكم الجمع وحكم سريان الوجود المنبسط على حقائق الممكنات.

السئوال التاسع

ما المراد من الانسان مطلقا من حيث له الارادة الألهاة الاصلية وباعتبار مطلق المرتبة الانسانية وما المراد من خصر صيته يحكم استعداده الخاص وفي كل وقت؟

9/۱۸۲ جوابه: ان المراد من مطلق الانسان من حيث الارادة الالمية كمال الجلاء والاستجلاء المشار اليه مراراً، لكن بشروطه وحقوقه العامة والخاصة الثابتة له وعليه ٣ في كل مقام ونشأة وموطن - وفاء واستيفاء وروحاً وجسماً موقتاً وغير موقت - وذلك ٤ في الانبياء مثل ما يتضمنه شرائعهم العامة واحوالهم الخاصة.

٥/١٨٣/ واما المرادمن م كل انسان باعتبار استعداده الخاص فهو ما يأول اليه ٦ امره بعد استقرار اهل الدارين فيهما من حكم كل ما يتقلبون فيها ٧.

۱۸٤/ه واما المرادمنه في كل وقت فهو ما يظهر به وعليه من الافعال والاحوال؛ وذلك حكم كماله المخصوص من مطلق مرتبة الكمال وحكم حاله بحسب نسبة الاسم الذي صار هذا الانسان مظهره ومظهره بتعيينه اياه، اذ ٨ بالاعيان وخصوصية استعداداتها تتعين

۱-الاخرة- ط ۲-الانسان من - ط ۳-له عليه - ط - له والواجبة عليه - ل ٤-موقت ذلك- ط ٥-منه - ن - ع ۲-ما اليه - ط - ماينتهي اليه - ل ٧-فيه - ل ٨-بتعينه اذ - ط - ل

الاسماء، والافالحق من حيث انقطاع نسبه علماً ووجوداً وهر تبة لااسم ولا وصف له ١ كما مر، وذلك لاينانى تأثيرها فى الاعيان باظهار صورها بعدالتعين، فان كل باعث يعين بوجه ٢ الفاعل المؤثر فى حصول صورة الباعث، وهذا مع اشكاله عند القوم - حتى تسمى مسألة الدورية - واضح لمن وفق له، وقول المحقق: ما هم عليه، فى جواب السئوال: بما مراد الحق من الخلق؟ يحتمل الاقسام الثلاثة.

## السئوال العاشر

هل استعين بالانسان عينه او مرتبته في بعض ماذكر من المرادات او كلها او استعان هو من حيث عينه او مرتبته في بعض ما ذكر من المرادات او كلها وهل الاستقلال ٣ حاصل لاحد الطرفين الحقي او الانساني او ٤ هو ممتنع مطلقا او في بعض الامور؟

٥/١٨٥ جوابه: ان الاستقلال حاصل للحق سبحانه في الوجود عينه اذ لا وجود في الحقيقة لسواه، فان وجود الغير عبارة عن نعين الحق من حيث هو كما مر ولا موجد غيره، وليس للغير الا قبول الوجود على حسب المستغدادة الخاص الذي هو شرط في الظهور الخصوص للوجودية ٥ اي ليس للغير الا ان لاستعداده الخاص مدخلاً في بعض ٢ وجود الحق وظهوره، وهذه المدخلية هي المساة بالقبول؛ وبذلك تحقق سر الافتقار من الطرفين على الفروق ٧ التي اسلفناها.

١٨٦٦/٥ قان قلت: اذا توقف ظهور الوجود على خصوصيته وتعينه الموقوف على الغير؛ توقف الوجود ^ على الغير؛ فلم يستقل في الوجود، لان الموقوف على الموقوف موقوف.

١٨٧/٥ قلت: اولاً توقف ظهور الوجود؛ والظهور نسبية لايقتضى توقف الوجود، وثانياً توقفه على تعينه الموقوف على الغير؛ توقف نسبة المتعين على شئون نفسه؛ وتوقف بعض الاسم على بعض ليس بمحذور، وثالثاً خصوص الوجود مقتضى نفسه لكن بشرط استعداد القابل؛ وليس مقتضى القابل؛ والا لكان فاعلاً في فاعله، والموقوف على الموقوف

۱-لااسم له- ط ۲-بعین توجه- ل ۳-اومرتبته وهل الاستقلال- ل ۶-و-ط ۵-للوجود به-ن - ع ۲-تعین – ط ۷-الطرفین الفروق ـ ل ۸-توقف ظهور الوجود - ط - ل موقوف في الجملة - لا بالجمه الخصوصة البتة - الا اذا اتحدت جمهتا التوقفين، وليس كذلك هنا.

۱۸۸۸ و اما الاثر و هو النعين الصورى، فللمراتب والحقائق الغيبية، ولا ينضاف الى الحق من حيث وجوده كما مر انه لا يصدر من الشئى نفسه، ولامن حيث احديته المسقطة للاعتبارات، بل ينضاف اليه من حيث احدية جمع هويته الغائبة عن المدارك؛ من حيث تعذر معرفة كنهه والاحاطة به، فان ١ من تلك الحيثية يندمج ٢ فيه جيع التعينات ٣ المساة بالاسماء الذاتية التي هي مفتاح مفاتيح الغيب، وايضاً ينضاف الاثر اليه من حيث مراتب اسمائه وصفاته باعتبار عدم مغايرتها له، واما ارتباط الاثر بالوجود والوجود به من حيث كل موجود فمشترك، لانه نسبة بينها مشتركة ناشئة من عبة الطرفين؛ سابقة من الفاعل الكامل بذاته ولاحقة من القابل المستكل به، والبه الاشابية بقوله تعالى: يجهم ويجبونه (٥٤ - المائدة)

# السئوال الحادي عشر

اي شتى من العالم هو في الآيسيان له معنى وفيا خرج عنه صورة وبالعكس؟

٥/١٨٩ جوابه: ان الاول هو الملائكة، فانها قوى العالم؛ ولا يخلو في مذهب التحقيق عن صورة ما وان لم يكن لها صورة معينة - لكنها في الانسان قوى نشأته ولاصورة فيه لكل القوى، بل يعطى ٥ باثارها كالغاذية والجاذبة والماسكة والهاضمة والدافعة والمولدة والمصورة اما الثانى - وهو عكسه - فالإلوهية ورقائقها، فانها نسب معقولة في الخارج، والانسان صورة لجميعها ولسائر الحقائق الكونية، فالالوهية وغيرها من الحقائق مبشوثة في نشأة الانسان ومجموعة في نسخة وجوده - كما سيظهر في وجه تقابل النسختين -

١٩٠ ومن امثلته: العلم، فانه معنى مجرد وله صورة في نسخة وجود الانسان بحسب
 بعض العوالم كعالم المثال؛ كصورة الماء واللبن كما ورد في الحديث: فاولته – أى اللبن –
 بالعلم. وفي الحديث: فاصبت الفطرة، وذلك كما أن الإنهار الاربعة المذكورة في قوله تعالى:

١- فانه - ن - ع ٢- يندرج - ط - ن - ع ٣- المتعينات - ن - ع ٤- اى شئى فى الانسان - ط
 اى شئى هو فى الانسان - ل ٥- تعقل - ن - ع - ل

فيها انهار من ماء غير آسن وانهار من لبن لم يتغير طعمه ... الآية (١٥ - محمد) مظاهر علوم الوهب وصورها - ذكره في الفكوك - وكذا غير العلم من المعانى المجردة التي تتصور بصورة مثالية - والله اعلم -.

## السئوال الثاني عشر

فى كم تنحصر اجناس العالم وقد قالت الفلاسفة ان اعاليها المقولات العشر المجموعة في قوله:

# قرعزیز الحسن الطف مصره قدقام یکشف غمنی لماانشی ۱۰ وهل هی کذلك؟

۱۹۱۱ منحصرة فيما مر ذكره في ترتيب ايجاد الموجودات الى منتهى كمال السلسلة والدائرة، كالمهيم ١ والقر واللوح والهباء والطبيعة والمثال والجسم والعرش والكرسي والسموات السبع والعناصر الاربعة والمولدات الثلاث والانسان الكامل.

۱۹۲/ قال الجندي في شرح الفيصوص الاحكاس العالمية للعالم: الجوهر والجسم والنامي والحساس والناطق والانسان، وحروفها: ا-د-ذ-ر-ز-و. تم كلامه.

العشر التي قال بها اهل النظر فهى منها ومندرجة تحتها؛ لكن على نحو ما يتعين حكمها في الحضرة الالهية الوجوبية ومن حيث انها اسمائها، وذلك ليعد من الاسماء الالهية المؤثرة التي هي المبادىء العالية، اذ الاحاطة مدار التأثير قوة وضعفاً، فالاجناس العالية ماهى المؤثرة في السافلة ولاتأثير الاللاسماء الالهية، وان كان تأثيرها من حيث المظاهر؛ اما على الحكم المعهود بينهم؛ فتعيينها ٢ باعتبار الحقائق الكونية

\*١- قر= جوهر - عزيز = كم - الحسن = كيف - الطف = نسبة - مصره = اين - قام = وضع -يكشف = ان يفعل - غمتي = ملك - لما = متي - انثني = ان ينفعل. قيل بالفارسية:

بدورت بسی عاشق دل شکسته سیه کرده جامه بکنجی نشسته ـ ط قر (جوهر) عزیز(کم) الحسن(کیف) الطف (اضافة) مصره (این) قد قام (وضع) بکشف (ان یفعل) غمتی (ملك) لما (متی) انتنی (ان ینفعل) - ل

١- كالمهيمة - ل ٢ - فتعينها - ط - ل

المتأثرة؛ وذلك لايناسب العلو والغلبة

20/196 منقول: وان شئت ان تعرف عدد الاجناس العالية من الاسماء الالهية حسأ ومثالاً فهى تسعة واربعون مظهراً لتسعة واربعين حقيقة اسمية ١ الهية، وذلك لان المفاتيح الثوانى التي هي امهات الالوهة ٢ مفاتيح أوّلٍ - كما وقع في بعض عبارات الشيخ قدس سره - باعتبار ان النكاح الاول للحروف الغيبية البسيطة لانتاج الاكوان الروحانية يبتدىء منها وهي سبع، فإذا اعتبر في كل منها طلبها للظهور مستتبعة لسائر الاسماء بقوة الحقيقة الجامعة ليفضى سريان التجلي الجمعى بحسبها الى انصباغ كل فرد من افراد مجموع الامر كله بحكم الجميع - كما من انه سرّ ٣ الايجاد المطلق - بليغ وجوه التراكيب باعتبار كل اسم طالب اولى ٤ غالب من الاسماء السبعة؛ سبعة كل منها مشتمل على جميع السبعة.

عبد النالب عنه المحاف المحاف المرعاف التراكيب السبعة قد تكون اعتدالية عيث يكون اثر الغالب خفياً فيكون مظاهرها من الاناسى انبياء ورسلاً واولى عزم، وقد يكون اثر الغالب من السبع ظاهراً، ويتصور هذا الكل من السبع الكل الأول؛ فيكون لكل منها سبع حقائق اخرى مركبة عنه وكانت مظاهر هذه السبع خلائف لكل من السبع الأول على مثال الاقطاب السبعة في هذه الامة، والسبعة في السبعة تسعة واربعون حقيقة غيبية ٢ ؛ وكذا مظاهرها والجملة ثمانية وتسعون؛ نصفها غيبية ظاهرية ونصفها عينية مظهرية، ثم التاسعة والتسعون الحقيقة المشتملة على الجملة؛ اعنى العماء الذي هو برزخ الوجوب والامكان والربوبية والمربوبية ولايشهده الاالانسان الكامل – لانه مرتبته وبعض الافراد الندر من غير الكامل لقوة قربه منه، ثم تمام المائة بحضرة احدية جمع الهوية والوجود الذي هو التعين الاول ومقام او ادنى والمرتبة الاحدية، وليس لما فوق هذه الحضرة وصف ولا اسم ولارسم ولاحكم، فافهم.

۱۹۱/ واعلم ان هذه الحقائق الغيبية التسعة والاربعين هي من حضرة المعاني، اما مظاهرها: فان كانت من نوع الاناسي الذي هو مقصود الايجاد، فقد ذكرت من اولي العزم

١- اربعين اسمية - ط ٢ - الالوهية - ل ٣ - انه هو سر - ل ٤ - اول - ط ٥ - مرتبة - ل ٢ - علية - ن - ع

السبعة والخلفاءالسبعة لكل منهم،وذلك صحيح باعتبارانه نسخة جامعة – وان كان ذاته نوعاً – ١٩٧٧ه وان كانت من العالم الروحاني؛ فيمكن ان يمثل بالقلم واللوح وملائكة البروج الاثنى عشر وملائكة المنازل الثمانية والعشرين وملائكة الكواكب السبعة على ماسلف.

١٩٨/٥ وان كانت من عالم المثال، فبالصور المثالية لتلك الملائكة

۱۹۹۱ ما ان كانت من عالم الاجسام، فالعالية ١ – والله اعلم – هى الكواكب السبعة باعتبار تركب حكم كل منها من الاحكام السبعة التى للكل، حتى قيل: اذا تم تدبيرها و دار فعاد الحكم المجموع من احكامها الى الحق تم به يوم ذى المعارج الذى هو خسون الف سنة، اذ لكل من الكواكب السبعة سلطنة الف سنة، وباعتبار ان الكل مع الكل يكون لكل كوكب منها سبعة الاف سنة؛ وسبعة الى سبع تسعة واربعين؛ يكل ذلك باعتبار المجموع الحاصل خسين الفاً، وهذا تأويل ذكره القاشاني في يوم ذى المعارج ١٠ ، فيحمل على ان يتعين يوم الفصل و الجزاء و القضاء بعدد هذه الاقسام صورة يوم وسنة؛ لانه يوم تبلى السرائر ويتعين للمعاني المظاهر، و الاصح عدم تأويله و حمله على حقيات المستفادة من مدد احكام ملائكة البروج كامز.

## السثوال الثالث عشر

كيف يؤثر كل من اجناس العالم علواً وسفلا في الاخر وكيف اثرت هي في ٢ الانسان حال كونه مؤثراً فيها كلها بالحال والرتبة ٣ وكيف يؤثر الانسان فيها بالذات والفعل الارادي والحال بعد تأثره منها؟

١٠٠ ، ١٠٥ جوابه: انه قدسلف في ذلك مايغني اللبيب لاسيا ذا الكشف المشارك ؛ في المشرب القريب؛ من قواعد التأثير والتأثر؛ مثل ان الاثار للهيئات الاجتاعية ولا اثر لاحدٍ من حيث احديته – بل لواحد متكثر – وعلى الحقيقة لايؤثر شئى فيا يغايره من حيث ما

\* ١ - قال القاشاني في تأويلاته: ذي المعارج؛ الى المصاعد، وهي مراتب الترقي من مقام الطبائع الى مقام المعادن بالاعتدال ثم الى مقام النبات ثم الى الحيوان ثم الى الانسان في مدارج الانتقالات المترتبة بعضها فوق بعض ثم في منازل السلوك كالانتباه والبقظة والتوبة والانابة الى اخر ما اشار اليه اهل السلوك من منازل ــ

١- الغالبة - ل ٢ - اثرت هذه الجملة في - ن - ع ٣ - المرتبة - ن - ع - ط - ل ٤ - المارس - ط

يتاز به عن المؤثر فيه، و لايؤثر الواحد من حيث كونه واحداً في الكثير ولا بالعكس، بل للواحد كثرة نسبية وللكثرة احدية جعها، فاذا حكم بالتأثير بينها فن حيث هما لايتغايران، واذا اثر الشئي فيا له جزء او نسبة جامعة؛ فتلك النسبة هي على الاثر ومستدعيه، فالشئي اذن هو المؤثر في نفسه لكن باعتبار ما منه فيا يسمى غيراً من وجه، او فيا لايغايره الا من كونه ظهوراً منه في مرتبة اخرى، اوجب اختلافاً مع بقاء العين على احديثها في نفسها على ماكانت عليه، ومن وضح له هذا السر عرف ان لا امداد لشئي من سواه ولا استفادة ولاتأثر، وكل هذه القواعد مذكورة في النفحات.

۱۰۱۰ من المؤثر الحقيق في الكل هو الحق لكن لامن حيث هويته الاطلاقية الاحدية، بل يؤثر في الظهور بمجرد ذاته الاحدى وفي تعينه بنسبه الاسمائية وشئونه الذاتية المتعينة المستعدادات القوابل والمعينة لصورها، والصور في الحقيقة صور لانفس ٢ الاسماء التي هي احوال الذات، وقد مر ان الشئي لا يؤثر الافي تفسير باغتبار ما منه فيا يسمى غيراً من وجه او فيا لا يغايره الا من كونه ظهوراً منه الى اخرة فالمؤثر فات الحق من حيث الظهور بشئونه واحواله التي هي تعينات التعقلات صور احواله.

٧ ٢٠٢ ولكون ١٠ التعقلات باطن التعينات والتعينات صورها: قلنا تأرة: لا اثر في ظاهر الا لباطن، واخرى: هذا الشئي مؤثر في ذلك ٣ ، والتحقيق ما قلنا: ان المؤثر في الكل ذاته والاثار صور احواله؛ وتأثير كل شئى في شئى منه وبه وفى الحواله؛ وان الانسان لبرزخيته بين حضرتى الاسماء الالمية والقوابل الكونية يؤثر في كل شئى بما فيه منه؛ اى يؤثر الحق بمرتبته الانسانية الحيطة في كل منها بما منه فيه اولاً؛ وبمظهرية ٥ الانسان الجامعة

- النفس ومناهل القلب، ثم في مراتب الفناء في الافعال والصفات الى الفناء في الذات بما لابجصى كثرة، فان له تعالى بازاء كل صفة مصعداً بعد المصاعد الارضية والسائية في وجود الانسان (والروح) الانساني الى حضرته الذاتية الجامعة في القيامة الكبرى (في يوم كان مقداره خسين الف سنة) اى في الادوار المتطاولة والدهور المتادية من الازل الى الابد - لا المقدار المعين - الا ترى الى قوله في مثل هذا المقام في عروج الامر: ثم يعرج اليه في يوم كان مقداره الف سنة مما تعدون (ه-السجدة)؟

٧- الممتنعة - ط ٢- صور الانفس - ط ٣- ذاك - ن - ع ٤- وبه في - ل ٥ - بمظهر - ط

١٥٨ / مصباح الإنس

لكلّ اسم منه في مظهره الخصوص ثانياً، وان كان تعين مادته الجمعية من انصباغ المراتب واحكامها التفصيلية.

۳۰۲۰ فختم تلک الاشارات بما اعطاه الکشف الصرف ان الشهود الاتم قضى ان کل ما يسمى مجلى ومظهراً و مراةً وعيناً هو تعين مجلى ذات الحق سبحانه، والحق بباطنه متجل في عين كل فرد من احواله المتميزة بتعينها وللبعض بعضها ؛ لكن به ومنه من حبث نسبة ظهوره، فالذات الاحدى سبحانه هو الظاهر المظهر - وان ظن تعدده بتعدد المظاهر التي هي احواله ونسبه - و هو الباطن المتجلى في كل المظاهر - وان ظن توحده - والاثار احواله ونسبة الاثار لكل ظاهر الى باطنه، ونسبتا البطون والظهور يتعينان بمداركنا و بالنسبة الى احوالنا،

٥/٢٠٤ ثم المدرك قسمان: مدرك بذاته ومدرك بواسطة صفة او حالة متعينة او آلة، فللقسم الثانى بما يدركه الانسان ضرب من التعين والظهور لامحالة، فهو مظهر من وجه وان نسب الادراك الى الظاهر فيه والقسم الاول مما يدركه الانسان بمحض حقيقته وبلا واسطة؛ قد يكون متعينا وقد يكون متعلقاً عن حصر التعين لكمال بساطته و تنزهه عن حيطة التناهى، وانما يمكن للانسان هذا النوع من الادراك، لان حقيقته مرآة حضرتى الالهية والمسماة كونية، فباحد وجهى حقيقته يدرك هذا الحكم المطلق عند المحاذاة الصحيحة، وزوال الحجب الحائلة بينه وبين ما شأنه الاطلاق بالحاذاة المكنة لاحد وجهى حقيقته

٥٠٢٠٥ فان قلت: فني تفسير الفاتحة: ان الانسان لايدرك البسيط الصرف والحقيقة على
 ماهي عليه، اذ لايتصور ادراكه الا باعتبار الحيثيات العديدة.

۱۹۰۲۰۹ قلت: ذلك في غير المؤهل للمحاذاة الصحيحة، واذا علمت ان الاثر لما بطن فيما ظهر منه وفيه، فاعلم ان كل ما تعدد فهو تفصيل حكم احوال الباطن ظهرت ۲ في الوجود؛ مع ان الباطن ايضاً من حيث وحدته عين الوجود - لكن دون تعين المظهر ٣ --

٥/٢٠٧ فقد عرفت ان الاثر هو صورة شأن من شئون الحق وحال من احواله، وسرّه

۱ - المطلق فيدركه عن المحاذاة - ط - عند المحاذاة - ل ۲ - احوال الى ظهرت - ط - احوال الحق ظهرت - ل ۳ - بمظهر - ن - ع ذلك الحال والمؤثر في الاعتبار باطنه والمتأثر ظاهره، وفي الحقيقة كلاهما ذاته لكن بنسبتي الظهور والبطون المتحققين بالنسبة الى مداركنا لافي الواقع، وعرفت لمن يصح نسبة الاثر اليه ومتى يصح ومن اى وجه يمكن ومن ايه لا، فللمظاهر يصح من حيث بواطنها؛ وللبواطن من حيث انها احوال بالذات وللذات من حيث الظهور، وعرفت سرّ قول من قال: ان الحق قادر بالذات لانه المؤثر في الحقيقة؛ وان قدرته عين ذاته، لانها نسبة لا وجود لها، و سرّ قول من زعم ان القدرة غير وصفة زائدة في الوجود؛ زعماً ان التيز في الحقيقة هو التيز في الوجود للجمود على الظاهر، و سرّ قول من اثبت الافعال للعباد، فذلك من حيث الصورة ولتعينها للجمود على الظاهر، و سرّ قول من اثبت الافعال للعباد، فذلك من حيث الصورة ولتعينها بحسبهم، ومن نفاها عنهم وذلك من حيث الحقيقة.

٥٩٢٠٨ فترى حينئذ اصابة كل طائفة من وجه مع رؤيتك انه قد فاتها جلية الامر ومعرفة سببه، وتعرف عذر ١ اصحاب الشهود الحالى النافين للتعدد، لان نظرهم انه هو الوجود ٢ في الحقيقة لبس الا وعذر المحجوب المنبس المتعدد، اذليس في وسع مدار كهم الا ضبط الكثرة الوجودية بالوجه الاخر من حقيقتهم، وتشعر ماخص الله تعالى به المتمكنين ٣ الموافقين لكل فرقة فيما اصابت فيه المنبس وحبى الحقيقة، مع امتيازهم عنها بنبل ماذات ٤ الجميع - وان ثبتت الحجة البالغة لله تعالى في كل من الطوائف الثلاث وغيرهم وذلك لان الحاصل لكل فريق ما وسعه استعدادهم ومعرفة اعذارهم من ان التفاوت في استعداداتهم انما هو من القسمة الالهية الازلية بالفيض الاقدس الذي ٥ قبِلَ مَن قبِلَ لا لعلة؛ وَرَدَ مَن رَدَ لا لعلة؛ كما قال تعالى: نحن قسمنا بينهم معيشتهم ... الاية (٣٢ - الزخرف).

# السئوال الرابع عشر كيف يعرف تقابل النسختين بالذوقين؟

9/۲۰۹ اى تقابل نسخة آدم ونسخة العالم حتى صار الاولى نموذج مافى الثانية التى هى تفصيل النسخة الالهية؛ اى الصور المفصلة لجميع الاسماء الالهية الذاتية والوصفية الاعتداد ٢-الموجود -ن -ع ٣-المتمكنين -ط - تعالى المتمكنين -ل عادات -ط -ل الفيض الذى -ط

والفعلية واثار انوارها، هذا، ويمكن ان بحمل على تقابل نسختى ١ الالهية والانسانية حتى صارت الثانية صورة الاولى؛ على مانطق به الاحاديث بان آدم مخلوق على صورة الله او صورة الرحن، ولاشك ان بين الظاهر والمظهر تقابلاً يقتضى المحاذاة والمحاكاة بينها، لكن ظاهر الشئون ٢ للاول – وان كان اصل المقصود هو الثانى – والمعنيان يحتملها الجوابان ٣ بالذوقين:

١٩١٥ اما بالذوق الاول: ٤ فلان معرفة كون الانسان مجموع مافي العالم الذي هو
 تفصيل صورة الحضرة الامكانية المقابلة للحضرة الوجوبية الالهية تتضمن معرفة كون
 النسخة الانسانية مقابلة للحضرة الالهية؛ كما يقتضي كونها محاكية لنسخة العالم.

۱۹۲۱ و اما بالذوق الثانى: فلان معرفة ان الوجود للعالم والانسان هو تعين التجلى الاحدى الجمعى الالمى بحسبها يقتضى تسبود هذا الذائق ان ٥ العالم ونفسه عين الحق، كشهود الحق نفسه من مرتبة الانسان الكامل بعد تحققه بالكال؛ فكيف لايتضمن الحاكاة المعتبرة في الموضعين؟

الالمية التي يستدعيها بالوجهين؛ وجمع الانسان ١٠ بين الحضرتين الالهية والكونية وإنه والا لمية التي يستدعيها بالوجهين؛ وجمع الانسان ١٠ بين الحضرتين الالهية والكونية وإنه برزخ بين الحضرتين وكذلك العماء الذي هو المرتبة الانسانية، كلام مجمل ما لم تعرف المراد منه اشتبه الامر عليك و تظنون بالله الظنون الفاسدة الموجبة للكفر أو البدعة من الحلول والاتحاد والتجسم وغيرها ٦، وكذلك تظنون باهل هذا القول ٧ وباسراره من الباطلات ١ المذكورة ومن مثل ما قالوا المسيح أو العزير ابن الله والملائكة بنات الله، تعالى عايقول الظالمون علواً كبيراً.

٣١٣/٥ بل ينبغي ان ٩ تعرف معنى المقابلة بين النسختين الالهية والكونية؛ كون ظاهر

١٠٠٠ بالنصب عطف على المقابلة وقوله: كلام مجمل، خبر لقوله: أن المقابلة ... - ش

١- النسخة - ل ٢- الشوق - ل ٣- الجواب - ط ٤- اما الاول - ط - اما بالاول - ل ٥- اى - ل
 ٢- والتجسم والتجسيم وغيرها - ل ٧- يظنون اهل هذا القبول - ط ٨- من اعتقاد الباطلات - ل
 ٩- لك ان - ن - ع

الحق على واحداً لباطنه وهو متجل بباطنه لظاهره وجامع بالحضور ١ بين الحضرتين، فان غيب هوية الحق من حيث اطلاقها مسمى بالباطن، وحضرة الامكان بصبغته القديمة من امتاز عنها بمعنى الظلية لاستعداداتها الازلية الغير الجعولة للامتيازات الواقعة متصفة بالظمور، فالمجالى صور الاصباغ القديمة التي هي الشئون الاصلية للمتجلى، كما ان تعدد هذا المجلى الواحد لتعدد تلك الشئون بسبب ترتيب وتوقيت ينشآن من خصوصيات الاصباغ الاستعدادية، فيها ايضاً من جلة الاحوال المضاف اليها الاثار؛ كنفس الشئون ونفس الجلى ٢ الواحد المتعدد بحسبها،

٥/٢١٤ ثم الانسان مجمع مظهريات الجالى الحاكية لباطنها فيشمل على الحاكاتين، والاقتصار على هذا المقدار بحقق الذوق الاول من معرفة التقابل، وان اريد تحقيق ان البطون والظهور كل منها نسبة لاتحقق فما ولامعتبر فها الا بالنسبة الى مداركنا كما مر مراراً، فالمتحقق ليس الا هو الحق الواحد الاحد، قالكل عينه؛ حصل الذوق الثانى الاتم من معرفة التقابل الاعلى الاتم.

٥/٢١٥ ثم نقول: ولتحقيق هذا مقدة قالت الراس من

۱۹۲۱۹ الاولى ان حضرة الامكان المسمى بالبحر الكونى وحضرة الكون هى فى الحقيقة ظل الوجود الحق، لان الحق هو الظاهر بنوره الذاتى وهذه الحضرة ظاهرة باشراقه عليها وتوجمه اليها، وذلك كون ظموره بحسبها الذى هو معنى الظلية المذكورة فى قول تعالى: الم تر الى ربك كيف مد الظل (٥٥ - الفرقان) اى ظل التكوين على الحقاق القابلة، اى كيف اظهرها بحسبها لا بحسبه - والالم يتفاوت -

۱۹۲۱ الثانية ان سبب امتدادهذا الظل توجه خاص من حضرة الهوية خصوصية ناشئة يبعث عليها طلب كال الجلاء والاستجلاء في صورة الانسان الكامل، وذلك التوجه نحو العماء المفسر بالنفس الرحماني الاحدى والصورة الوجودية المطلقة الذي هو - اى ذلك العاء - مرتبة ذلك الانسان الكامل - كها قلنا انه لايشهده الاهو - ونحو المركز الذي

يتعين به الدائرة الكونية ويستقر فيه الصورة الادمية الجامعة؛ وهو مركز دائرة العهاء -بالمهملة - لا الغهاء - بالمعجمة - وان كان الثانى انسب لقولنا: يتعين به الدائرة الكونية، وذلك لانا ما اقتصرنا عليه؛ بل ضممنا اليه قولنا: ويستقر فيه الصورة الادمية الجامعة، فالمراد اذاً ١ المركز الموصوف بالصفتين؛ وذلك هو المركز الواقع بين الظل الامكانى والبحر الكونى المذكور وبين من امتدعنه وتعين منه؛ وهو الوجود الحق والوجوب الالهى الظاهر بنوره الذاتى، وبذلك صار المرتبة العهائية الانسانية الكاملة برزخاً بين الحضرتين.

حقيقة العالم الاتصاف بالظهور، وذلك بسبب صبغته القديمة باصباغ الشئون الازلية التي حقيقة العالم الاتصاف بالظهور، وذلك بسبب صبغته القديمة باصباغ الشئون الازلية التي هي الحقائق الغير المجعولة؛ وبسبب الحكم المصاحب لذلك الظل، كاستعدادات اصباغه الغير المجعولة الحاصل ذلك الحكم من ذات من امتاز ٢ عنه بطريق ٣ الظلية فقط، اى بلاتوسط ومدخل لغيره، اذ لاغير ثمة؛ ولذا تسمى تلك الاصباغ الشئون الذاتية ويسمى حصولها من ذاته سبحانه الفيض الاقدس، وعبر اكمل الخلق عن فيضه بقوله: قبل من قبل لا لعلة ورد من رد لا لعلة، او المراد امتياز الظل عن الذات عنه الظلية فقط، لا بمعنى ان له ؛ وجوداً عققاً غير وجوده، فان وجود الظل عن وجود النور بحال يقتضيه مرتبته، اذ كل ماليس بنور فهو ظلمة وهي عدم لا وجود لها.

اطلاقها يسمى بالاسم الباطن؛ فكان ظاهر الحق على مايقتضيه الظهور المطلقة التى من حيث اطلاقها يسمى بالاسم الباطن؛ فكان ظاهر الحق على مايقتضيه الظهور المطلق مجلئ واحداً لباطنه؛ ولا يتعدد هذا المجلى الواحد الا لتعدد شئون المتجلى التى هى الحقائق الغير الجعولة واحواله على ترتيبها الحاصل من تفاوت الاستعدادات وتوقيتها الحاصل من ترتب تمام الاستعداد، فالترتيب اعم من التوقيت؛ فكل منها من جملة الاحوال المضاف اليها الاثار، كما ان المجلى نفسه من جملة تلك الشئون والاحوال، فالكلمة الجامعة ان تعدد الجلى لبس الا بالشأن والان الالهين كما مر مرات ٥.

۱-ان - ط - فالمراد المركز - ل ۲-ذات امتاز - ن - ع ٣- بمعنى - ن - ع - ل ٤ - بمعنى له - ط ٥-مراراً - ل ۱۹/۲۲۰ اذا تقررت هذه المقدمات فنقول: بعد ما تقرر ان ظاهر الحق المسمى بالخلق على الماطنه؛ وفي تميزها ١ بينها من الاعتبارات بحسب الاذواق المختلفة والادراكات المتفاوتة ان تلك الاعتبارات ٢ من وجوه:

۱۲۲۱ الاول: ان اعتبرت او شوهدت الاحدية الوجودية في الحضرة الالمية واسمائها الفاعلة ٣ وفي الحضرة الكونية وحقائقها القابلة، اما في الاولى فبنسبة البطون؛ واما في الثانية فبنسبة الظهور، قيل: الكل حق، لانه الموجود المحقق ٤ لذاته الواحد الاحد؛ والاسماء نسب فاعليته من حيث بطونه؛ والحقائق الكونية نسب قابليته من حيث ظهوره

۱۲۲۲ الثانى: اذا اعتبرت نفس الكثرة وجودية، سواء اعتبرت فى الحضرة الاسمائية الالهية - اى فى تعينات الاشياء من حيث الفاعل - او فى حضرة الحقائق المكنة - اى فى تعيناتها من يحث القابل - او فيها معاً، قيل: الماخلة وسوى وحقيقة ممكنة وظاهرة؛ و مهى مظاهر وشئون واسماء، لان الكثرة الوسودة ليست شأن الحق الواحد، بل مضافة اليه بنوع،

الكثرة انما هي بالتعينات التي هي نسب الذات المتعين واما لانها ناشئة من نسبة الظهور، الكثرة انما هي بالتعينات التي هي نسب الذات المتعين واما لانها ناشئة من نسبة الظهور، وهذا ذوق المحقق المعتلى على العارف وذوقه، قيل: الكثرة اسماء الحق واحواله ونسبه ونحو ذلك وكون هذا الذوق اعلى من ذوق العارف يعرف مما قال قدس سره في تفسير اياك نعبد ٦: ان قبلة العارفين وجود مطلق الصورة الربانية وظاهر الحق، وقبلة المحققين وجود الحق ومرتبته الجامعة بين الوجود والمراتب من غير تفرقة وتعديد، وذلك لان البون بين شهود ظاهر الوجود وبين شهود مطلقه ذاتاً ومرتبة بين، كما ان قبلة الراسخين مرتبة الحق من حيث عدم مغايرتها ولها حضرة احدية الجمع، وقبلة الانسان الحقيق الكامل الاكمل حضرة الهوية التي لها احدية جمع الجمع المنسوبة ٧ لجميع المتقابلات من الظهور والبطون والجمع والتفصيل وغيرهما.

۱- تميز ما - ل ۲ - من: وفي تميزها ... الى هنا ساقط من المخطوط ۳۰ - الفاعلية - ل ٤ - المحض - ن - ع ٥ - يمكنة ظاهرة او - ط - ل ۲ - ص: ۳۸۹ - نعبد واياك نستعين - ن - ع ۷ - المنعوتة (التفسير ص: ۳۸٦) - ل عن الصبغة الوجودية؛ فهى الظل المشار اليه المسمى بالامكان، وهو حقيقة العالم وعينه عن الصبغة الوجودية؛ فهى الظل المشار اليه المسمى بالامكان، وهو حقيقة العالم وعينه الثابتة من جهة كونه عالماً لامن جهة كونه اسماء للحق، اذ المعتبر حيننذ كثرته النسبية لا وحدته، ولامن جهة كونه خلقا؛ اذ المتعقل حيننذ كثرته الوجودية لاوحدته، ولامن جهة كونه حقا؛ اذ المتعقل حينئذ وحدته الوجودة لا المجردة عن صبغة الوجود.

قى خلق، لان الوجود الواحد فى ١ ذاته ظهر فى صور اعيان كثيرة كها قال تعالى: كل يوم هو فى خلق، لان الوجود الواحد فى ١ ذاته ظهر فى صور اعيان كثيرة كها قال تعالى: كل يوم هو فى شأن (٢٩ – الرحن) فالكثرة فى شئونه واحواله وظهرت فى مرايا اعيان العالم. او رأيت خلقا فى حق ظاهراً به، اذ لولا الوجود لل ظهرت اعيان العالم. او رأيت الامرين معاً وقلت: الوجود يلحقه كل تسمية بحسب مرتبة حالية، فبنسبة البطون والمتجلى حق وبنسبة الظهور والجلى خلق، فالوجود الحق فى ذوق هذا المقام مراقا حواله الاعيان واعيان العالم مرآة لوجوده.

الثابتة في علم الحق ازلاً؛ مرايا للوجود الطائل الذات عن العجود لا وجود لسواه؛ فهو يستجلى فينا نفسه؛ وحضرته مرآة لاحوالنا المتكثرة وتعدداتنا، فنحن لاندرك الا بعضنا بعضاً - لكن في الحق ٥ ـ فيحب منا مانستجليه فيه وليس غير الصفات والاحوال، وهو ٦ بعضاً - لكن في الحق ٥ ـ فيحب منا مانستجليه فيه وليس غير الصفات والاحوال، وهو ٦ بحب فينا نفسه من حيث ان رؤيته لنفسه في مرآة مغايرة له من وجه مخالف لرؤيته نفسه في نفسه لنفسه لنفسه، بل ٧ لا رؤية هناك ولا تعدد، لان المرآة المغايرة تبدى حكماً لم يكن متعيناً بدونها، وهذا سرّ من اطلع عليه عرف سرّ الذات ٨ والصفات والاحوال والمرايا والحال؛ وان العالم بحقائقه وصوره مرآة للحق من وجه والحق من وجه اخر مرآة للعالم. وذكر لى شيخنا ١ رضى الله عنه باخبار من الحق له ونص صريح انه لا اعلى من ذوق الجمع ١٠ بين الامرين

۱-الواحد الاحد ف -  $\dot{v}$  -

ولا اكمل منه في نفس الامر، فاعمل الهمة؛ فعلى ١ مثل ٢ ليلي يقتل ٣ المرء نفسه تم كلامه.

٧٣٧٧ ثم نقول: ولما توقف ظهور صورة الانسان - كما قال في التفسير ٤ - على توجه الحق بالكلية اليه حال ايجاده وباليدين - كما اخبر سبحانه - واحدى ويديه الغيب والاخرى ٦ الشهادة، فعن الواحدة ظهرت الارواح القدسية وعن الاخرى الطبيعة والاجسام والصور؛ ولهذا كان جامعاً لعلم الاسماء ومنصبغاً بحكم الحضرات اجمع، فلم يتقيد بقام بحصره حصر الملائكة كما قال: وما منا الاله مقام معلوم (١٦٤ -الصافات) ولاحصر الاجسام الطبيعية؛ كان لمرتبة الانسان المتعينة في العماء الجمع بين حكمي الحضرتين الحقية والخلقية او الوجوب والامكان جمعاً احاطباً لاجماً احدياً، فهو المرآة لهما ولما ٧ ينضاف البهما ولكل ما اشتملا عليه، اذ لاخارج عن العاء من المتعينات فهي مرتبته، فلذلك عام بتفصيله الظاهري والباطني نسخة للعالم وحقائقه - كما ذكره الشيخ الكبير رضي الله عنه في التدبيرات الالهية في المملكة الانسانية حوصار لحمعيته الاحدية بينها مظهر الحضرة الجمع الاحدى الالهي هم ونسخة لها.

وهذه الإحاطى الايشهده الا الكل كما مر، لان الانسان اذا تحرر من رق المقامات وخلص الاعتدال الوسطى عن احكام جذبات ١٠ الاطراف فقبلته وتوجهه الى حضرة احدية جع الجمع كما قلنا، اما ان مال الى طرف لمناسبة جاذبة قاهرة غلب عليه حكم بعض الاسماء والمراتب وانحرف واستقر فى دائرة ذلك الاسم الغالب وارتبط به وبالحق من حيث مرتبته وصار مستمده وغاية مبتغاه، كذا فى التفسير.

٩/٢٢٩ فنقول: فمن غلب على حاله مشاهدة احد الطرفين رأى خلقاً فحسب؛ كجمهور الخلق، او حقاً فقط؛ كاصحاب الشهود الحالى التوحيدي، والاول حكم الظاهر وهذا حكم الباطن ولها احكام:

١-على-ن-ط-ل ٢-ميل-ل ٣-يقبل-ل ٤-ص:٣٨٦ ٥-ولاحدى «التفسير-ل»
 ٦-وللاخرى-التفسير-ل ٧-ولا-ط ٨-الاحدى الاحاطى الالمى-ل ٩-بالفروق-ل
 ١-حدثات-ل

١٤٥٠ منها: ان الظاهر اقوى حكما من الباطن واعم، لان نسبته لمرتبة الجمع الذى له الحكم المطلق بنفسه ولاحكم لغيره الابه اتم، والباطن ليس ١ له جميعة الظاهر، فله الحق وللظاهر الجمع بين الحق والخلق.

۱۳۲۱ ومنها: انه لما صح ان الحق لا يبطن عن نفسه لم يكن ظهوره له عن بطون متقدم، فهما نسبتان لواحد يتعينان ثم ٢ يتجدد ادراكه واليه ينظر قوله: كنت كنراً مخفياً فاحببت ان اعرف، لا بالنسبة الى الحق.

٥/٢٣٢ ومنها: ان ما يفيض من الباطن اخذه ٣ الظاهر، كما ان ماغاب مما ظهر فهو راجع لمابطن، ومن مظهرهما الليل والنهار.

۱۳۳۳/ه ومنها: ان كل ما تفرق بما قداجتمع فقداستهلك في دائرة جمع اكثر من ذلك، ومافني مما تعدد؛ فقداندرج في واحديتقلب كها قال تعالى: وان الى ربك المنتهى (٤٢-النجم) والى الله عاقبة الامور (٢٢-القمان)

٥/٢٣٤ فان قلت: فاجزاء العالم مفروغ عنها والاختلاف في احوالها فما معني قوله: ولدينا مزيد (٣٥-ق)؟ مَرْزِيَّ تَرَيْزِيرَ مِن مِسْرِي

الوجودى وعوداً بالاجابة لداعى الحق عند حصول الكمال الذى اهل له المدعو، كما وردبه الوجودى وعوداً بالاجابة لداعى الحق عند حصول الكمال الذى اهل له المدعو، كما وردبه الامر الحق الالهى لاكمل الكمل في قوله تعالى: اذا جاء نصر الله والفتح (١-النصر) حيث ذكر في معناه: اذا جاء المدد الملكوتي والتأبيد القدسي والفتح المطلق الذي لافتح ورائه وهو فتح باب الحضرة الاحدية والكشف الذاتي بعد الفتح المبين في مقام الروح للمشاهدة ٥، ورأيت الناس المستعدين بالمناسبة التامة لقبول فيضك يدخلون في التوحيد والسلوك على الصراط المستقيم مجتمعة كأنهم نفس واحدة، فنزه ذاتك ٦ من الاحتجاب بمقام القلب الذي هو معدن الولاية الذي هو معدن الولاية الذي النبية بقطع علاقة البدن والترقى الى مقام حتى اليقين الذي هو معدن الولاية الذي الايستمر الابعد الموت، ولذلك لما نزلت؛ استبشر الاصحاب وبكي ابن عباس، فقال صلى الله

١- اتم الساطن وليس - ط ٢- بن - ط - ل ٣- اخذ - ط ٤- بعده - ط ٥- بالمشاهدة
 (التأويلات للقاساني) ـ ص: ١ ٢ / ٤٢ ٢ - فقوة ذلك - ط

عليه و آله: ما يبكيك؟ قال: نعيت اليك نفسك، فقال عليه و آله السلام: لقد اوتي هذا الغلام علماً كثيراً، وسميت سورة التوديع؛ وعاش بعدها سنتين.

۱۳۶۱ واعلم ان تقابل نسخة العالم ونسخة آدم باشتال الانسان على مجموع مافى العالم - بناءً على ماقلنا - انه صار بتفصيله الظاهر والباطنى نسخة العالم وحقائقه؛ على ماهو خلاصة الذوق الاول يستدعى بيانه بسطاً، فلنذكر ماذكره الشيخ الجندى في رسالته ضبطاً لمزيد التنبيه على الكالات الانسانية التي نحن بصدد تعدادها و تردادها. قال النشأة الاحدية القرآنية اللشخص الانساني مثل النشأة التفصيلية الفرقانية التي للانسان الكبير بالصورة لا بالمعنى.

٥/٢٣٧ فنظير الافلاك التسعة طبقات ٢ اعضائه التسعة المتناضدة المصلح كل عال لسافله من المخ والعظم والعصب واللحم والدم والاوردة والشرائين والجلد والشعر والظفر.

٥/٢٣٨ ونظير الاقسام الاثنى عشر المساة بالبروج الثقب الاثنى عشر التي نصفها في اليمين الجنوبي ونصفها في الشمال الشمال، وهي تقبتان في كل من العين والاذن والانف والثدى والفرج مع الفم والسرة.

۱۲۳۹ ونظير السيارات الاعتماء الرئيسية السبعة، وهي الدماغ والقلب والكبد والطحال والرئة والكلية والانتيان او الاعضاء الالية، وهي اليد والرجل والعين والاذن واللسان والبطن والفرج.

١٤٠٠ ونظائر روحانيات الكواكب السبعة الفعالة القوى السبعة المدركة، فالحواس
 الظاهرة كالمتحيرة والعاقلة كالشمس والناطقة كالقمر، اذ الناطقة مستفيدة للنور عن
 العاقلة ولذلك عدد حروف النطق كعدد منازل القمر.

٥/٢٤١ وكما ان لكل من الخمسة المتحيرة بينتين؛ لكلٍ من الحواس الخمسة عجريان، فللذوق الفم والفرج وللمس اليدان ٣ والباق ظاهر.

٥/٢٤٢ وكما لكل من الشمس والقمر بيت واحد، فللعاقلة بيت واحد هو وسط الدماغ كوسط الافلاك للشمس وللناطقة اللسان.

٧٤٤٣م ونظير الجوزهرين ١٠ الصحة والسقم؛ حيث لايدرك ذاتها بل اثر هما؛ ولذلك اغلب اثارهما في الدماغ والقلب كاثار الجوزهرين في الشمس والقمر بالخسوف والكسوف، ولذلك يسرى صحتها وسقمها في سائر الاعضاء - سريان حال الشمس والقمر في سائر الكواكب-

٩/٢٤٤ ونظائر الحدود والوجوه والدريجان والبهرات والاثنى عشريات والدرج والدقائق؛ سائر الاعضاء من الاعصاب والعروق والمفاصل والامعاء وغيرها.

٥١٤٥ ونظير الاركان الاخلاط، وفي الاعضاء: الرأس كالنار والصدر كالهواء البطن كالماء والاسفل كالارض، ثم البدن كالارض والعظام ١ كالجبال والبطن كالبحر والعروق كالانهار والمخ كالمعدن والشعر كالنبات والقدام كالمشرق والخلف كالمغرب واليين كالجنوب والشهال كالشهال ٢؛ والانفاس كالرياح والصوت كالرعد والقهقهة كالمحووء والبكاء كالمطر والغم كظله الليل والنوم كالموت واليقظة كالحيوة والصبا كالصيف والكهوئة كالخريف والشيخوخة كالشتاء، والحركة كالربيع والشباب كالصيف والكهوئة كالخريف والشيخوخة كالشتاء، والحركة كدوران الكواكب والحضور كالطلوع والغيبة كالغروب واستقامة اموره كاستقامة الكواكب والتوقف كالرجوع والجاه والرفعة كالشرف والاوج وعكسه كالمبوط، والغربة كالوبال والاجتاعات والافتراقات كالاتصالات والانفصالات، والامير كالشمس والوزير كالقمر والكاتب كعطارد واللاهي ٣ كزهرة والجندي كالمريخ والقاضي والوزير كالمهر والكاتب كعطارد واللاهي ٣ كزهرة والجندي كالمريخ والقاضي والدهقان كزحل، هذا كله وامثاله للجسد ٤.

٧٤٤٦م واما باعتبار النفس: فالنفس الانسانية كالملك والجسد كالمدينة والقوى كالعسكر والاعضاء ٥ كالرعايا والخدم ٦ والحواس الظاهرة كاصحاب الاخبار المنصوبة في

\*1- تلك الاصطلاحات ومعانبها كلمها مذكور في رسائة سي قصل لخواجه نصير الدين الطوسي قدس سره
 وسائر كتب معرفة التقويم فليراجع اليها.

١- والاسفل كالارض والعظام - ط ٢ - والظاهر: والقدام كالشال والخلف كالجنوب واليمين كالمشرق والسيال كالمغرب ٣ - الانتى - ن - ع - ل ٤ - باعتبار الجسد - ل ٥ - كالعسكر والملائكة والاعضاء - ط - ل ٢ - الخدام - ن - ع

كل ناحية معينة من المملكة لايصال خبر مخصوص لامشارك له فيه

9/۲٤٧ ثم القوى الخمس الباطنة للنفس الناطقة، ثلاثة منها كالندماء والحجاب والخواص المطلعة على اسرار الملك؛ وهي المتخيلة في مقدم الدماغ والمفكرة في وسطه والحافظة افي اخره، والرابعة وهي الناطقة كالترجان المعبر عها في ضمير الملك، والخامسة وهي العاقلة كالوزير المدبر لضبط المملكة وسياسة الرعية، وهذه القوى متفاوتة في أقام امر الملك، فالمتخيلة تأخذ صور المحسوسات من الحواس الظاهرة ويسلمها الى المفكرة، ٢ فيميز المفكرة بين الحق والباطل وهي يسلمها ٣ الى الحافظة ليأخذ ٤ منها الذاكرة وتعبرها ٥ الناطقة بعبارة يوافق ارادة النفس ليستعملها العاقلة في اعالما المذكورة.

مرد ادل دليل على ان للنفس الكلية قوى مبثوثة في السموات والاركان والمولدات لحافظة الخلوقات واصلاحها، وهي الملائكة وخواص الحق سبحانه كما قال تعالى: لا يعصون الله ما امرهم ويفعلون ما يوم ون (١-التحريم) ويظهر ان الله ٢ سبحانه: لا يعزب عن علمه مثقال ذرة في السموات ولافي الارض (٣-سبأ) فان شأن النفس الجزئية في علكته التي هي البدن مع فقرها وعجزها ذلك؛ فخالق الكل والقادر عليه بالاولى كما قال تعالى: الا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير (١٤-الملك)

٩/٢٤٩ ويعلم من ذلك ان كل موجود حتى الذرة في طاعته الذاتية ولايصدر عن موجود ماحركة او سكون الا بأمره وارادته، وعن هذا قال عليه و آله السلام: من عرف نفسه فقد عرف ربه

، 9/40 واعلم ان في الانسان خاصية المعادن وهي ١٠ الكون والفساد؛ وخاصية النبات من الغذاء والنمو؛ وخاصية الحيوان من الحس والحركة؛ وخاصية الانسان من النطق والفكر واستخراج العلوم والصنائع؛ وخاصية الملائكة من الطاعة والحيوة؛ بل له الخاصية المكلية لجميع الحيوانات من جلب المنفعة ودفع المضرة اما قهراً وغلبةً - كالسباع - وهم

م ١- وهي: اي: حفظاً للصورة= حفظ الصورة (كذا في المطبوع)

٩-العاقلة - ن - ط ٢-يسلمها للمفكرة - ط - ل ٣-ويسلمها - ط - ل ٤-فيأخذ - ن - ع ٥-ويظهرها - ط - ل ٣-فظهر من هذا ان الله - ط

الملوك؛ او علقاً - كالكلب والهرة - او حيلة - كالعنكبوت - فالانسان المسلح ١ كالقنفذ والسلحفاة؛ والهارب كالطير والارنب؛ والمتحصن كالحشرات، والحيل كالخراب، والشجاع ٢ كالاسد، والجبان كالارنب، والسخى كالخروس، والبخيل كالكلب، والفخور كالعقاب، والوحثى كالفر، والانيس كالحام، والخبيث كالمعلب، والسليم كالغنم، وقوى العدو كالغزال، وبطئى الحركة كالدب، والعزيز كالفيل، والحقير كالحار، والسارق كالفأرة، والمفخر ٣ كالطاووس، والمسافر كالقطا ٤، والاستاذ كالنحل، ومستقيم السير كالتيس، والضعيف كالعنكبوت، والقوى كالسمندر، والحليم كالحمل، والحقود كالجمل، والحمول كالبقر، والشموس كالبغل، والابكم كالحوت، والناطق والحقود كالجمل، والحمول كالبقر، والصبور كالحار، والمبارك كالطوطى، والشؤم كالبوم، والنافع كالنحل، والضار كالبازى ٥

٥/٢٥١ وفي الجملة ٦ كل موجود له نظير ومشارك الخاصية مع الانسان؛ غير ان المحققين على ثلاثة مشاهد فيه:

٩/٢٥٢ الاول مشـهد عيوم الحكياء وعلياء الوكسوم ان الانسان نسخة عتصرة من جموع العالم.

٥/٢٥٣ الثاني مشهد المحققين من اهل الكشف انه آخر بالصورة واول بالمرتبة، لان الله خلقه على صورة ذاته بالحديث ٧ وخلق العالم ^ على صورته، كما قال عليه و آله السلام: اول ماخلق الله نوري.

10/۲۰۶ الشالث ذوق اهل الكمال المتعلق بمشرب خاتم الولاية ان مراد الايجاد كمال الجلاء والاستجلاء، اى كمال ظهور الحق وشهوده، اى بالذات والاسماء والصفات، والمظهر الاكمل والمرآة لظهور احدية جع جيع الكمالات ليس الا الانسان؛ لكن له صورتان: تفصيلى فرقانى - هومجموع العالم من العقل الاول الى آخر موجود معه - واحدى

۱-المتسلح - ل ۲-كالغراب المحيل على البوم والشجاع - ط ۳-والمفتخر - ط - كالمتفخر - ل ٤-والمسافر السارق كالقطا - ن - ع ٥-كالفأرة - ل ٦-بالجملة - ن - ع ٧-في الحديث - ل ٨-آدم - ن - ل قرآنى - وهو الانسان الكامل المقصود بالقصد الاول المسبوق ظهوره بتفصيل اجزائه -وهذا مشهد الكل.

٥/٢٥٥ واعلم ١ ان الظاهر ٢ بكلا الظهورين التفصيلي والاحدى هو الحقيقة المحمدية صلى الله عليه و آله وهذا هو سرّ الماثلة والمضاهاة والمقابلة بين النسختين، والله اعلم، هذا كلام الجندي.

٣ (٢٥٦) واقول: كما ان في المشهدين الاخرين اشارة الى ذوق مقابلة نسختى ٣ العالم و آدم، كذلك فيها اشارة الى ذوق مقابلة نسختى ٤ الانسانية والالهية التى من جلة اسرارها ماذكره الشيخ قدس سره في شرح حديث: رأيت ربى في احسن صورة ٥: من انه سبحانه انما نجلى في الصورة الانسانية، لان الحقيقة الانسانية اجمع الحقائق واتمها حيطة؛ وصورتها نسخة متحصلة من الحضرة الالهية المشتملة على جميع الاسماء والصفات؛ ومرتبة الامكان المشتملة على جميع الاسماء والصفات؛ ومرتبة الامكان المشتملة على جميع المكنات.

٧٩٥٧ فظهر ان الانسان مظهر عام النب والأمله مظاهر حقائق امهات الاسماء الخمسة التي بنيت ٦ عليها اركان الأبرام والإيان والاحكام الخمسة التكليفية والصلوات الخمس ٧ ؛ فحندها الحضرات الخمس وفوقها تلك الامهات الخمس الاسمائية واليد اليمن مظهر عالم الارواح والشمال مظهر عالم العناصر، ولكل من اليدين فصول واصول ٨:

٩/٢٥٨ ففصول كل اربعة عشر فلها ثمانية وعشرون؛ باطنها حقائق الحروف الثمانية والعشرين: اربعة عشر منقوطة واربعة عشر خالية عن النقط، كما ان مظاهرها من امهات صور العالم ثمانية وعشرون منزلة: اربعة عشر ظاهرة واربعة عشر باطنة.

١٥٩/٥٩ واما الاصول التي مظاهرها الانامل: فخمسة متفاضلة الدرجات واعلاها واعمها حيطة العلم، وهو الاصل المتوسط وعن يمينها اصلان: الحيوة بالمسبحة ١٠ والقدرة

١٠- بالسجة - ط - في المعجم اللغة: السباحة: الاصبع السبابة.

۱-الكل وهم متفاوتون، منهم كامل ومنهم اكمثل ومنهم فاضل ومنهم افضل ومنهم شامل ومنهم اشمل، وهذا منز المائلة والمقابلة بين النسختين واعلم - ط ۲-الكل - ان الظاهر - ل ۲و٤-نسختين - ل ٥-شرح الاربعين، ص: ٩٢ - ٢-يثبت - ط ۷-الخمسة - ل ٨-شرح الاربعين. ص: ٩٩

بالابهام، وعن يسارها الارادة والقول ١ ، وكل اصل له ثلاثة فصول الا اصل القدرة، فان له فصلين لسرّين عظيمين: احدهما: ان كلاً من الاربعة عام التعلق؛ بخلاف القدرة؛ فانه محجور الحكم عن ان يتعلق الا بالممكن، والاخر: ان كيفية تعلق القدرة بالمقدور غير واضح، فان امره في مبدأ ٢ الابجاد في غاية الغموض، لان التجلي الوجودي المنبسط النور على المكنات المستجنة في انفسها في ظلم امكاناتها غير مجعول، والممكنات من حيث حقائقها المتعينة في علم الحق لا يوصف بالجعل كما قرر،

9/۲٦٠ فلايعقل من اثر ٣ القدرة الا اقتران الوجود المفاض بالعين المكنة، والمتصور للكمل ٤ من الاقتران حركة معقولة توجب الاتصال؛ ولاحركة يتصور في المعاني والحقائق المجردة البسيطة، مع ان هذا مقام ٥ ابهام لاجرم كان ابهام الذي مظهر القدرة ذا مفصلين، هذا مع تعذر النطق بان اثر القدرة ليس بامر وجودي، بل الحاصل من تأثيرها نسبة ما الاغير هذا كلام الشيخ قدس مروق ترح الحديث.

٧٦٦١ مُ مُ نقول في اصل تلق الوجود؛ اعلم الدالقيات الواقعة في التنزل هي حكم خفاء وظهور كما قلنا، فاما ظهور من حَفَّاء يَصُورُ وَافْتِرِ اللَّهِ وَيُسَطَّ او خفاء من ظهورٍ بصورة جمع و قبض.

777/٥ قال الفرغانى: كما ان التعين والتجلى الاول له الوحدة والجمع والاجمال الحقيق، وتفصيله النسي اعتبارات الواحدية المندرجة فيها، وجمع ذلك التفصيل النسي هو التعين والتجلى الثانى الواحدى، وتفصيله كثرة المعلومات والكثرة النسبية الظاهرة بالاسماء، وجمع هذه التفرقة حقيقة اللوح المحفوظ بما اشتمل عليه من الارواح والروحانيات، وجمع هذه العين المبائى وتفرقته العرش والكرسى وجميع الصور المثالية، وجمع ذلك العنصر الاعظم وتفرقته الاركان والسموات والمولدات بجميع صور اجتاسه وانواعها وبعض اشخاصها، والجميع الحقيق والاجمال الغائى لهذه التفرقة صورة

١- وعن يمينه اصلان: الحيوة والقدرة، وعن يساره اصلان: الارادة والقول \_ شرح الاربعين ٢ - مبدأيته - ط
 ٣- فلايعقل اثر - ط ٤- لغير الكمل - ل - شرح الاربعين ٥ - البسيطة مع ان الاقتران نسبة الى امر وجودى، فن حقق النظر وانصف علم من هذا الوجه ان هذا مقام - ل

آدم؛ وتفصيله من حيث كليات ما كان معناه وصورته جامعاً له انما كان حقائق الخلفاء والكمل؛ بل كل منهم جمع واجمال لتفرقة من هو تحت حيطته من قومه قابلاً كان او آبياً؛ وصورة جعية الجميع تابعهم ومتبعوهم انما كان الصورة المحمدية الاكمل ومعناه وحقيقته الاجمع؛ وتفرقة هذه الاحدية الجمعية حقائق الكمل والخلفاء والاقطاب والابدال ومن كان تحت حيطة كل واحد من الامة ١ المحمدية هذا كلامه

۲۹۳ مراتب الاسماء لما كانت مرتبطة واحكامها مشتبكة متداخلة بالتوافق والتباين؛ الموضعين مراتب الاسماء لما كانت مرتبطة واحكامها مشتبكة متداخلة بالتوافق والتباين؛ الموضعين حكى الابرام والنقض؛ صارت احوال الخلق متفاوتة مختلفة، لان اجتاعات الاحكام الاسمائية على ضروب، فيحصل بينها ٣كيفيات معنوية مقرونة بتقابلات روحية؛ فيحدث في البين مايشبه المزاج، فكما يقال هذا مزاج صفر اوى وذاك بلغمى؛ يقال هذا عبد العزيز وذلك عبد الباطن او عبد الماسم و آدم في الساء الاولى وعيسى في الثانية الى غير ذلك.

٥٠٢٦٤ أنه يحصل بين تلك الأمرية المتنوبة والروحائية وبين هذه الامزجة الطبيعية اجتاع اخر تظهر له احكام مختلفة تنحصر في ثلاثة اقسام: باعتبار غلبة الاحكام الروحانية حتى صارت الطبيعية ٤ تابعة لما كالمستهلكة فيها اوبالعكس - كجمهور الخلق - وقسم ثالث يختص بالكل ومن شاء الله تعالى من الافراد و آيتهم: اعطى كل شئى خلقه ثم هدى (٥٠ - طه) فيظهر بحسب هذه الاقسام سلطنة الغالب منزه ٥ ومشبه وجاميع ومشرك وموحد وغير ذلك هذا كلامه.

٥/٢٦٥ اذا علم ذلك فليعلم ان كل ما يجرى في حضرة الوجوب والامكان من الارتباطات الثابتة الاصلية الناشئة من الارتباطات الثابتة الاصلية الناشئة من الاسماء الاصلية ومن الارتباطات الموقتة لتوقيت تمام الاستعداد ومن المحاذاة المحدودة ٦ بوجوه:

١- ذا حيطة من الامة -  $\dot{v}$  -  $\dot{v}$ 

۱۹۲۲ الاول بالمناصبات المحدودة ۱ الموهوبة او المكتسبة مع سريان حكم الجمع الاحدى الاحدى الا المعيص عند الثانى بالتساوى والموازنة فى الاحكام الثالث بالاشتراك فيما حصل فيه الجمع والتركيب من الاسماء والحقائق؛ وبحسب ذلك الحاصل من جعها الروحانى او الصورى كل منها هى المساة بالمضاهاة ونحوها من الاتحاد والقرب والمحبة ونحوها، كما يسمى التقابل بنسبة التضاد والتخالف فى بعض ماذكرناه فى الجمع والمناسبة من الاقسام مهاينة وبعداً ومعاداة معنوية او صورية.

۱۹۷۷ و کل ذلك من احكام الاجتاعات الاسمائية المذكورة في التفسير يظهر اولاً في عالم الارواح كما ذكره ثم في عالم الطبيعة ثم فيا بين العالمين؛ حتى يعتبر ٢ الاعتدالات الثلاثة في الامتزاجات الثلاثة في الانسان الكامل، كما قال: ثم الارتباط ٣ الظاهر بين الاشياء هو حكم ذلك الجمع والمناسبة، كما ان الانفصال والافتراق هو حكم المباينة بغلبة مابه الامتياز على حكم مابه الاتحاد والاشتراك اذا ظهر يسمى صداقة او عداوة او عبة او بغضاً او ؛ غوهما، واذاعقل من حيث بطونه يسمى حسية او نوعية او تضاداً او تناقضاً او مداخلة او مباينة او نحوهما.

الكونية ومافيهما ومابينهما ابدياً كاناو مؤجلاً مشروطاً، وبالوجود يظهر التميز الكامن فيه والكونية ومافيهما ومابينهما ابدياً كاناو مؤجلاً مشروطاً، وبالوجود يظهر التميز الكامن فيه وفي الحضرتين، وكونه مشروطاً لاينافي الذاتية؛ لجواز اقتضاء الذات الواحدة الاحوال المختلفة بالشروط المختلفة؛ كاقتضاء الطبيعة الواحدة السكون بشرط الحصول في المكان الطبيعي والحركة بشرط الخروج عنه ٥.

٩/٢٦٩ ثم نقول: وعددالموجودات بمقدارعددرقائق الاسماء والصفات واحكامهما ٢، لان لكل موجود كما مر اسماً بديره ويتعلق به ؛ وتعلقه هو الرقيقة ويتضمن صفة يتعلق به ، وصورة ذلك الموجود حكم ذلك الاسم ، وذلك لان كل نسبة وتعلق لاسم حكم له ؛ لانه حاصل به ، وكل حكم صورة يعرف بها صاحبه ؛ وكل صورة مجلى لذلك الاسم ذى الصورة

١- المحددة - ط - ن ع - ل ٢- ينعين - ط ٣- قال الشيخ المؤلف بقوله ونفس الارتباط - ط
 ٤- و - ط ٥- عنها - ل ٩- أحكامها - ط - ن - ع - ل

متخصص ١ من مجلى جامع للمجالى؛ وهو ٢ محتد الجالى لمطلق حقيقة الحقائق الامكانية، والمتجلى هو الحق ٣ باحواله الذاتية المتميزة بذات الحق، اما الاول فلان علمه باسمائه من عين علمه بنفسه كما تقدم، واما الثانى فلان اسمائه بالنسبة الى ذاته عين ذاته سبحانه، والحق هو المميز للمجلى الكلى ايضاً.

برقيقة غيبية عشقية ٤ بينها؟ الذي به تعين القوابل برش عبته عليها، و نفس الوجود الإضافي برقيقة غيبية عشقية ٤ بينها؟ الذي به تعين القوابل برش عبته عليها، و نفس الوجود الإضافي الوجودية - تجل من تجليات غيب الهوية والحقيقة المطلقة الكبرى و تعين حالى ٥ له كباقى الاحوال الذاتية؛ لما قلنا مراراً نقلاً من الشيخ قدس سره: ان وجود كل شئى تعين للحق من حيثيته؛ فالحق له احدية الجمع الذاتي في ذاته و نجليات متعددة نسبية بحسب القوابل، فمتى لحظ توحد ٦ تلك التجليات باحدية الجمع الذاتي كانت تلك التجليات عين الجمع، ومتى اعتبر تعددها بحكم الاستيار والظهور لتعدد القوابل كان التجليا الجمعى الاحدى الذاتي عينها ٧ وكان ظاهراً من حيث تلك التجليات القابلة المتعددة بحسبها، واذا الاحدى الذاتي عينها ٧ وكان ظاهراً من حيث تلك التجليات القابلة المتعددة بحسبها، واذا كان كل موجود صورة حال من الاحوال الذاتية للمعنى كان كل موجود كلى - كالقلم واللوح - صورة حال كلى؛ كالمعنى ١٨ الجامع لجميع المعاني الاسمائية والكونية جعاً احدياً أو ١٠ المعنية والرقائق الاسمائية والرقائق الاسمائية المتفرعة احاطياً، وكذا الموجودات الشخصية صور الاحوال الجزئية والرقائق الاسمائية المتفرعة المتعنية.

۱۲۷۱ وقد نبهتك ان الاحوال وان كانت ذاتية ومقتضاة ۱۰ للذات؛ فهى متفاوتة بالكلية و الجزئية والموافقة والمباينة والمناسبة والتضاد وغيرها، فان التفاوت لاينافي الذاتية الكلية و الجزئية والموافقة والمباينة والمناسبة والتضاء الواحد هو التجلى المطلق الاحدى الذي من شأنه ان يظهر بحسب القوابل ۱۱، لابحسب نفسه، اذ مقتضاه ۱۲ ظهور تجليه كذلك، فالتفاوت نشأ ۱۳ من شأنه ذلك لامن نفسه، ولاريب ان نسبة المطلق الى المتقابلات سواسية، وان

۱-ینخصص-ط ۲-ئلمجالیهو-ط-ل ۳-والمنجلی حق-ط-ل ۲-برقیقةعشقیة-ل ۵-حال-ط-ن-ع ۲-لوجه-ط ۷-بنسبها-ل ۸-حال کالمعنی-ل ۹-و-ل ۱۰-ومقتضی-ط-ل ۱۱-القابل-ط-ل ۱۲-اومقتضاه-ط-ن-ع-بحسب القابل لابحسب نفسه او مقتضی-ل ۱۳-نشأة-ط نبا فهمك عن هذا فاونسه بمثال يعرفه الخاصة ١ وهو تقابل اسماء الله وصفاته مع احدية ذاته.

الرامزون، وتحقيقه يظهر عند فهم ماقال الشيخ قدس سره فى النفحات ٢: ان النبأ العظيم او ٣ الصراط المستقيم الذى يسلك عليه المسافرون بالله ؛ من الكل بعد تعدى «من» و «الى» و بهد شهود وحدته فيا سفل وعلا ان يرى كل ماذكر ٥ مع اثبات غيرية يقضى برفع شى و بعد شهود وحدته فيا سفل وعلا ان يرى كل ماذكر ٥ مع اثبات غيرية يقضى برفع شى او ترجيح نور على فئ، فليس الا دورة ابدية على نقطة ازلية يتعين بينها الشئى و شئونه التى مى لحظ ظهور تعينه في كل منها بحسب ذلك الشأن قيل: هو هى، وظهور ٦ التعدد والاختلاف من الشئى بين شئونه وبينه، وان لحظ رجوعها اليه واجتاعها من حيث توحدها ٧ او عدم مغايرة بعضها بعضاً لديه قيل: هى هو، وشأن الشئى علماً ووجوداً وكشفاً وشهوداً لا يخلو عن الامرين الله كورين ولا ينفك جعاً وتفصيلا عن التلبس بالحكين، فلا ينحصر الامر في تعظيم ولا يخقير ولا تزك ولا تخيير ولا تعريف ولا تنكير، والكل بالحكين، فلا ينحصر الامر في تعظيم ولا يخقير ولا تزك ولا تخيير ولا تعريف ولا تنكير، والكل واستيلائه فانه او انه ١٠ ورب انسان يقصل التلبس بحالة كونية لحكة موطنية؛ فيأ بي الغالب عليه الا الظهور بما فيه ولديه؛ عكس الذى اشار بعض العارفين بقوله:

ابت غلبات الشوق الا تقربا اليك ويأى الحال الا تجنبا

١٧٤/٥ نعم! قد علم كل اناس من الشاربين مشربهم المورود؛ كما تحقق اخرون بالاستهلاك في حضرة احدية الجمع والشهود، فانضاف اليهم كل حال ووصف؛ فكانوا المعنى المحيط بكل حرف، فهم كائنون بائنون كامنون بارزون راحلون قاطنون ثابتون منتفون لايحصرهم ١٠ رسم ولا اسم ولافهم ولايعرفهم نعت ولاحكم ١١ ، يصدق في

يه ١ - الدندنة: أن تسمع من الرجل نغمة ولاتفهم مايقول.

1-العامة -  $\dot{v}$  -

خواص الإنسان الكامل / ٦٧٧

حقهم كل حكم يحكم به عليهم ويقال، وهم من وجه بمعزل عن الجميع هنا وفي المآل: اولئك حزب الله الا ان حزب الله هم المفلحون (٢٢- الجادلة).

# السئوال الخامس عشر ما اولية المراتب وجوداً او مرتبةً معنوية؟

الوجودية المطلقة التي هي مسرع الوجود ومنبعه، وهي مرتبة وجودية جامعة للوجودات الوجودية المطلقة التي هي مسرع الوجود ومنبعه، وهي مرتبة وجودية جامعة للوجودات الاسمائية والكونية كلها، كما ان روحه وهو احدية جمع الموية والوجود - اعنى التعين الاول - جامع للتعينات كلها، والجمع منها ١ جمع احدى لا احاطى؛ فلايشوبه التعدد الوجودي، واما من حيث المعنى فلروح العماء وحقيقته وهو التعين الاول؛ اذليس فوق المهاء الا احدية ٢ جمع الهوية، فيكون روحه ومعناه، ولما المدخوض بالانسان من حيث انه انسان من المرتبة الوجودية؛ وان كان من الكمل فله احدية الحمع والوجود وله الازل النافي للاولية الوجودية، لانلاحد ٣ وجهي حقيقته التي هي احدية جمع الهوية - الإطلاق من كل وصف - فلاتعين ولا اشارة ولاحكم له، والوجه الاخريسري في حضرة الجمع العماثي فيقضى ؛ ويحكم بانبعاث ما انبعث من الجمع العائي من الاسماء والصفات والاضافات و واعبان الموجودات، وان لم يكن الانسان من الكمل فاول مراتبه الوجودية ما يتحصص ،اي يصير حصة له من صورة العماء من حيث ٧ التعين النسبي الذي ينتهي اليه امره وحاله بعد استقرار اهل الدارين في منازلهم.

١٩٧٦م والاخرية يعلم من الاولية؛ فان الخاتمة عين السابقة وكل آخر في الحقيقة عين الوله، فالاخر من حيث الوجود مطلقا العاء الذي هو مطلق الصورة الوجودية واليه الاشارة بقوله تعالى: هل ينظرون الا ان يأتيهم الله في ظلل من الغمام والملائكة ... الاية (٢١٠ البقرة) والانسان الكامل كالمرتبته ٨ الازل فلها الابد، فكما لا اولية لها لا اخرية لها،

١- فيها - ن - ع ٢ - الاحدية - ط ٣ - احد - ط ٤ - فيقتضى - ط ٥ - بانبعاث من - ل
 ١- الاسماء والاضافات - ط ٧ - العبائي حيث - ط ٨ - كما لمرتبه - ل

و غير الكامل اخريته الوجودية تلك الحصة العائية

٧٢٧/ ولذا نقول: الدرجات التي يستقر فيها الخلق في دار النواب والعقاب بعد التميز الاخيريوم الفصل والقضاء ليستغير مراتب الولياتهم التي عينها التوجه الارادى؛ ودخول كل منهم تحت حكم الاسم الالهي الذي تعين ابهم فتولاهم، اذ بالموجودات عصب قابلياتهم تتعين الاسماء الالحية، كما ان بالاسماء الالحية حسب فاعليتها تتعين لكل موجود نسبة مربوبية وما يخصه من مطلق الربوبية، فيكون عبد الخالق او الرازق او الله الجامع كما مر، فدرجة كل انسان في النار او الجنة عين نسبة مربوبيته المرتبطة والدراحكام النسبة الربية والله اعلم -

العوالم لاتسع انساناً كاهلاً؛ بل المقيم من الكاهل في الجنان هايناسب المراتب ٨ الجنانية ١ ، العوالم لاتسع انساناً كاهلاً؛ بل المقيم من الكاهل في الجنان هايناسب المراتب ٨ الجنانية ١ ، اذ الكامل من سنخ الحضرة واصلها ومثلها - لو لاجهة امكانه - ولاعجب ان يكون العبد على خلق مولاه؛ فان المولى غير متحيز ولا مقيد بمكان دون غيره، بل مع كل شئى و وسع كل شئى رحمة وعلما، ورحمته و وجوده ١٠ وعلمه و حيطته لا تتعدد في حضرة احديته ١١ ، فللكاهل حقائق لا تناسب الجنة وله ما ١٢ لا يناسب النار ولا موطناً بعينه، مع ارتباطه بكل فللكاهل حقائق لا تناسب الجنة وله ما ١٢ لا يناسب النار ولا موطناً بعينه، مع ارتباطه بكل شئى في نفس اعتلائه و نزاهته و اطلاقه عن كل صورة ونشأة وموطن ومقام وحضرة، وان لم يخل عالم ولاموطن من مظهر يختص به، وبذلك ١٣ المظهر الكمالي يبقى حكم تصرف الكامل بمرتبته ١٤ الجامعة في ذلك العالم؛ ويسرى اثر الحق ومدده بالكامل من حيث ذلك المظهر ويصح له ١٥ به كونه على الصورة.

٥/٢٧٩ فان تشككت ان سريان مدد الحق في كل موطن بالمظاهر فـتـذكـر تـجلى الاستواء العرش استوى (٥ - طـه)

۱-غير مراتبهم - ن - ع ۲ -غير اولياتهم - ط ۳ - پتعين - ط ٤ - بالوجودات - ط ٥ - لتعين كل - ط ۲ - المرتبط - ل ۷ - النسبية - ط ۸ - المرتبة - ن - ع ۹ - الخيالية - ط ١٠ - علما ووجوده - ط - ل ١١ - احدية - ط ١٢ - لاما - ط ١٣ - يختص بذلك - ط ١٤ - مرتبة - ط ١٥ - لديه - ن - ع

حيث يفهم ان العرش مظهر رحمانيته وايجاده بالوجود العام، وتذكر قوله عليه وآله السلام – ماورد في الحديث المشهور –: انه يدخل عليه سبحانه في جنة عدن في داره التي يسكن؛ واشار به الى ان جنة عدن مسكنه وهو المشهود في الزور ۱ الإعظم، وتذكر حال الفصل القضاء والاتيان لهما في ظلل من الغمام مع ملائكة السماء السابعة، وتذكر تحوله في الصور للامم حال الاستواء على عرش الفصل والقضاء، وتذكر قوله صلى الله عليه وآله في حديث النار: فيضع الجبار فيها قدمه، وتذكر نزوله الى السماء الدنيا كل ليلة – مع تقدسه بذاته من الزمان والمكان والحلول والتغير والحدثان – فكل ذلك عظاهره المناسبة لكل مقام، وافهم من هذا سرّ المعية الذاتية الإلهية العامرة كل موطن ومرتبة وعالم ومكان – مع البينونة التامة – فان المعية بالظهور التعيني النسبي لاينافي البينونة في ذاته الاحدى الاطلاقي كما مر مراراً، هذا شأن الكل.

۰ ۸۲۸ و اما ماعدا الكمل فهم فى الجنة مستقر و تالا يفصل شئى منهم ٢ خارج الجنة؛ وان كان فبنسبة عرضية لاذاتية؛ او باعتبار عدم تحيز ارواحهم دون ان يعلموا ذلك او يشعروا به، والكمل يعلمون مامنهم خارج العنقر وافيهما وهم كاثنون فى كل شئى ومرتبة وعالم بحقائقهم كينونة ذاتية لاعرضية، لا يقدح ذلك فى كمال تنزههم و تقدسهم واطلاقهم وامتيازهم الذاتى عن كل شئى - كسيدهم هذا - وان حصل لهم الغفلة عن بعض مافيهم من العالم او مافى العالم منهم او بعض ما يخصهم من الكمالات؛ فذلك لا يقدح فى كمالهم، لان ذهولهم مع كونه من حكم النشأة والموطن والموقف ٣ والحال.

۱۸۱۱ فقیه اسرار اخر غامضة جداً، من جملتها: ان الکامل لو استحضر دائماً کل ششی لما عدم ششی و لااختل ؛ حال، اذعلمه وخضوره یقضیان بدوام الملحوظات و بقاء نظامها محفوظاً؛ فینسیهم الله استحضار مایرید ذهابه؛ فینقطع المدد الالهی فیزول صورته، کما ان بحضوره فی حضرة جامعة بحکم ذوق: کل ششی فیه کل ششی؛ ینحفظ العالم و یدوم نظامه، فافهم فقد المعت لک بالعلم المکنون فاشکر ربک حیث لم یکن بالغیب علیک بضنین.

١-الزود - ط ٣-لايفضل منهم شئى (مفتاح الغيب - ل) ٣- والوقت - ط - ن - ع - ل
 ١-احيل - ط

۱۲۸۲ مثم نقول: الجواب عن معرفة تقابل النسختين بالذوق الثانى الاتم انها معرفة الاشياء ١ بالله ومن كون تلك الاشياء ٢ حقا، فانه ٣ يفيد معرفة ان كلاً من العالم والانسان صورة الحق وان لافرق بينها في ذلك الا بالجمع والتفصيل كما مر في المشهد الثالث من المشاهد الثلاثة التي ذكرها الشيخ الجندي في رسالته:

بطوناً والكونية ظهوراً عين الحق – وهذا في نظر العارفين – او ان ٦ كثرتها وان كانت بطوناً والكونية ظهوراً عين الحق – وهذا في نظر العارفين – او ان ٦ كثرتها وان كانت معتبرة فهي نسب اسمائية؛ فلا وجود ٧ فيها الا للحق ٨ والتعدد في اسمائه – وهذا في نظر الحقق ١ المعتلى على العارف – فاذا عرف باحد هذين الوجهين ان الاشياء اسماء الله وهي في الحقيقة والتحقيق ١٠ عين المسمى؛ يشهد صاحب هذا الذوق نفسه والمسمى غيراً عين الحق؛ لاغحاء جميع التعينات والاحوال الكونية عنده، اما لعدم اعتبارها اصلاً او لكونها نسباً عدمية؛ كما قال الشبخ قدس سره فيا عر، ففني من ليس وجوده الا اعتبارياً وبق من له الوجود الحق، فاذا شهد هذا الذائق نفسه والعالم عين الحق كيف لا يحصل عنده تطابق نسخته مع نسخة العالم او مع التينية ١١ الحقيقية، اذ لو لا احد الملاحظين فلاتطابق.

١٢٨٤/ ه فان قلت: هذا يفيد التطابق والتقابل عند ١٢ الملاحظتين؛ والمقصود التطابق في نفس الامر وذلك يستدعى التعدد بين المتطابقين في نفس الامر، والعينية ينافي التعدد؛ وتنافى اللازمين ١٣ ملزوم تنافى الملزومين؟

٥/٢٨٥ قلت: قد مر ان جهة الامكان لاتفارق الكامل ولو في اعلى مراتب الكمال، فلتقرر ١٤ ذلك فيا سلف كان كالمفروغ عنه فلم يذكر هيهنا، فحاصل الجواب تحقق جهتي العينية والتعدد في نفس الامر- كما هو مشهد المحقق -

١ و ٢ - الاسماء - ط ٣ - فانها - ن - ع ٤ - رسالته وذلك لما - ن - ع - ط ٥ - حضرة - ط ٢ - وان - ط ٧ - الموجود - ل ٨ - فلاوجود فيها الا الحق - ن - ع - الا الحق - ل ٩ - المتحقق - ط ١٠ - والتحقق - ل ١٣ - تنافى التعدد وتنافى التعدد وتنافى التعدد اللازمين - ل ١٢ - فتقرر - ط

٥/٢٨٦ ثم نقول: وحكم شمهود هذا الذائق اذا كان في اول درجات هذا الذوق حكم شهود الحق نفسه موجوداً من مرتبة الانسان الكامل بعدما خلقه واستوى رحمانيته على عرش قلبه حين تحقق بالكمال؛ حيث يكون الشاهد والمشهود والشهود واحداً ١ كما قال:

فلها اضاءالليل ٢ اصبحت شاهداً بانك مذكور وذكر وذاكر

٧٢٨٧ وكيف لا؟ وهذان الشهودان شهود واحد لكن لاعتبار تغايرهما بنسبق الحق والانسان الكامل شبه حكم احدهما بحكم الاخر، واغا قلنا في اول درجاته؛ لان الكامل بعد عودة الاستهلاك من الحق الى الخلق للارشاد والتكيل او ٣ الترق في مراتب الاكملية؛ لايبق له هذا الشهود على صفة الاستهلاك.

٧٢٨٨ ثم نقول: وبين هذه المعرفة بتقابل النسختين والمعرفة الاولى بان الانسان مرآة عموع مافى العالم الذى هو تفصيل صور اساء الحق كصورة واحدة له؛ وان العالم مرآة وجوده كما انه مرآة احوال العالم؛ فرقان عظيم لان هذه المعرفة مبتنية على ذوق التوحيد الذاتى وقرب الفرائض وعدم تميز المظهر من الظاهر على والمعرفة الاولى كانت مبتنية على التوحيد الوصنى وقرب النوافل ومراحظة المظهرية؛ سوله اعتبر الحاكاة والمضاهاة بين المظهرين او بين المظهر والظاهر، وكم بينها؟

9 / ۲۸۹ وهذان الفرقان لايعرفه ذوقا الا من عرف نفسه اولاً بان و وجوده اضاف وحقيقته النسبة العلمية وحاله الامكان العدمى؛ وعرف ربه بان له الوجود في الحقيقة وعرف ما ادرك قبل معراج التحليل والوصول الى الله حال سلوكه وقبل سلوكه فيترك في كل منزل ما اخذه منه، ثم يعرف ثانياً نفسه وربه وكل شئى بعد عودة الاستهلاك من الحق الى الخلق؛ اما للارشادو ٦ التكميل بتنبيه الطالب السالك على ما شاهده في الطريق ذاهباً وعائداً ٧ ، او للترقى في مراتب الاكملية - ان انفر د بنفسه ولم يلزم الارشاد - فان شأن مثله ان يفرق ذوقا ٨ بين حالة الاستهلاك في جلال الله وبين ماقبله ومابعده.

١-والمشهود واحداً - ط ٢-الصبح - ل ٣-و - ل ٤-وعدم التميز بين المظهر والظاهر - ن - ع - المظاهر - ل - آيبا - ط - ن - ع - المظاهر - ل - آيبا - ط - ن - ع - المظاهر - ل - آيبا - ط - ن - ع - المظاهر - ل - آيبا - ط - ن - ع - المؤق - ط

#### ٦٨٢/مصباح الانس

۲۹۰ اما ماقبله: فلم ۱ لامعرفة له بذوق ۲ الاستهلاك، واما حالة الاستهلاك: فلا
 ملاحظة للجانبن.

١٩٩١م وانما اخرنا هذا الجواب عن بيان اولية المراتب؛ لان مبني هذا الدوق على الاشارة الى كون العبد الكامل من سنخ الحضرة وكونه على خلق مولاه؛ واذ ٣ كان مبيناً في اثناء بيان اولية المراتب فاخرنا عنه ١٠ .

حال الانسان الكامل فاولية المراتب بنقل ماذكر الشيخ قدس سره فى النفحات بقوله ؛ علم الانسان الكامل فى اولية المراتب بنقل ماذكر الشيخ قدس سره فى النفحات بقوله ؛ اعلم ان الحق لايضاف اليه امر ما ٥ من تنزيه وتعظيم وايجاد وتصريف و علم وارادة وقدرة وحيوة وكلام حتى الوجود المطلق؛ الا ٦ من حيث الحقيقة الانسانية الكائية الذاتية وهى الالوهة ٧ من بعض مراتبها، والموجودات مظاهر كيفياتها واحكامها بالترتيب المشار اليه فى تفاوت درجات اجناس تلك الكفيات وانواعها واشخاصها، فالتفاوت بمقدار تفاوت حيطة الشئون المتنوعة؛ والحيطة بحسب المراتب واستبعاب احكامها، وبذا امتازت الملائكة بعضها عن بعض؛ وانحصر علم بعضها في المعلمة ويذا امتازت الملائكة مقام معلوم (١٦٤-السافات) و: لاعلم لنا الا ما علمتنا (٣٢-البقرة) وكذا الامر فى المسمى قلماً ولوحاً وعرشاً وكرسياً وسموات وسكانها وشيطاناً وجناً وعناصر ومولدات واناسى حقيقة من بعض الوجوه واناسى حقيقة من كل وجه

من حيث المالاناس الحيوانيون صور احكام تلك الحقيقة الانسانية الالهية من حيث ظاهريتها، والملائكة على اختلاف طبقاتهم صور احكام شئونها وقواها الباطنة، فنسبة ٨ العالين وحملة العرش نسبة الاعضاء الرئيسة من حيث القوى المودعة في كل عضو، والكواكب للاعضاء والملائكة العرشية فمادونها لبقية القوى، وخواص القوى ٩ والشئون

١- بصيغة الجهول في البيان، اى لما كان تبيين معنى هذا الذوق، اى كون العبد من سنخ الحضرة وعلى خلق
 مولاه في اثناء بيان اولية المراتب اخرناه عن بيان اولية المراتب، فتدبر - ش

۱ - علما -ط۲ - معرفة بذوق -ط - بدون -ل ۳ - وذا -ل ۲ - ص: ۲۰ ۵ - امرنا -ط۲ - لا -ط۷ - الذاتية وهي التي الالوهة -ن - ع - الالوهية -ل ۸ - نسبة -ط ۹ - والخواص المودعة في القوى «النفحات» من حيث اطلاقها ونسبتها الى الحق ولمطلق الصورة الوجود ١ المطلق ولمطلق الروح الكلى القوة الجامعة للقوى المضافة الى الباطن - انضياف الوجود الى الرحمن - وللاسم الله المرتبة الجامعة بين المراتب الغيبية والوجودات العينية تم كلامه

# السئوال السادس عشر كيف يعرف الفرق بين الحقائق المؤثرة والمتأثرة الانسانية من حيث الاثر؟

29/ 1945 جوابه: بعد استحضار ماسلف في سرّ الاثر من القواعد التي ٢ من جلتها ماذكر فيا مرّ، وفي النفحات في موضع بهذه العبارة ٣: ان الشي لا يؤثر فيا يغايره من حيث ما يمتاز عنه؛ فضلاً عها يضاده، بل من حيث ما لا يتغايران؛ بل يتناسبان؛ بل يتحدان ذاتاً – وان اختلفا وصفاً – الى آخر ما مرّ في جواب المنبوال الثالث عشر ان نقول ٤: الشرطفي المعرفة المشار اليها ان يعرف الانسان من نفسه نسبة كل حقيقة اليه من الاباء العلويات المؤثرة كالاصول الاولية و ومراتبها، روحانية –كالقلم ٢ واللوح وغيرهما من النفوس الفلكية – او جسانية – كالكواكب والافلاك ومن الامهات السفلية؛ كالعناصر الاربعة التي ظهرت منها اركان نشأته وقواه الكلية واعضائه الرئيسة وقواعد ٧ نشأته من الجلد واللحم والعرق والعصب والعظم والعضل والغضروف والشحم والمفاصل؛ ما تحرك منها دائما او هو ساكن او ٨ وصف بالحركة والسكون تارة وتارة.

9/۲۹۵ فاذاعلم اصل كل شئى مما ذكر منه وان هذا العضو المتأثر او القوة المتأثرة فرع ومظهر لامر هو اصله من حيث نسبته وتوسطه لتعين مزاجه او روحه؛ بل من حيث انه فى العالم يظهر ٩ هذا فى الانسان؛ وان كان من حيث ان الانسان علة غائية وكل علة غائية مؤثرة فى مؤثرية الفاعل، او ان حقيقته وهى حقيقة الحقائق ومرتبته وهى حضرة احدية الجمع او العاء ممده ١٠ اصولها كلها وماجعتها تلك الاصول من الاسماء والحقائق والقوى

١- الصورة الوجودية - ن - ع ٢ - من قواعده التي - ل ٣ - ص: ٧١ ٤ - يقول - ط - ل
 ٥- الاول - ن - ع - ل ٦ - روحانية كانت كالقلم - ل ٧ - الرئيسة وغير الرئيسة وقواعد - ل
 ٨- دائما او سكن دائما او - ل ٩ - نظير - ن - ع • ١ - بمدة - ط

كامر؛ ان استمداد الكل بسراية ١ الجمع الاحدى، وقد تحقق ذلك مع علمه بما مر من استحالة تأثير الشئى فى سواه راقب ١٠ نفسه ولاحظها، فمتى ظهر اثر ٢ كالم ما فى حقيقة مامن حقائق نسخة وجوده وقواه واعضائه نسبه ٢٠ الى اصله لمعرفته بمنبعه ومحتده، هذا من حيث تأثره و كذا حكمه من ٣ تأثيره فى شئى اخر ينظر الى محل انطباعه ومرتبته من نسخة وجوده، فيقصده بالتوجه الاحدى من حيث الرقيقة الرابطة بينهما على نمط خاص بجميعة ٤ تستدعيها ربوبية ذلك الشئى المراد بالتأثير؛ فينفعل بموجب حكم ما انصبغ به التوجه من المؤثر بحسب مرتبته.

٢٩٦/٥ وهيهنا قواعدتتعلق بتحقيق المقام ٥:

التسخير من كل مؤثر ومسخر هي باحكام سر الجمع، وسر الجمع في هذا المقام هو حكم القدر المشترك بين اعداد الاشياء المسحرة كانت ماكانت، فبين مجموع الكواكب قدر مشترك هو صورة الاسم الذي توجه الحق سبحانه من حيث هو؛ اى من حيث ذلك الاسم الى ايجاد الكواكب، فحكم ذلك الاسم الى ايجاد الكواكب، فحكم ذلك الاسم الم الميائكة رئيس يرجع اليه امر ذلك الصنف من نوعه؛ ذكر ذلك – ولكل صنف من الملائكة رئيس يرجع اليه امر ذلك الصنف من نوعه؛ والرئيس ٧ مرجعه الى الاسم وهو ظاهر بحكمه وتبع له، وهكذا اصناف الجن في الرئاسة والحكم الاسمى بل وسائر الموجودات، فكل صنف من الحيوانات مثلاً يستند الى اصل بشترك فيه اشخاص ذلك الصنف من نوعه، وذلك الحيوان المخصوص يؤثر في امثاله بما فيه من حكم الاصل الذي يستند اليه وهو سبب وجوده، وهذا بمقتضى سلسلة الترتيب المعلوم عند المحققين؛ ويستند الى الحق من حيث حكم خصوصية توجه الحق بذاته الى ذلك الموجود والاسم الالمي المتعين بسبب ذلك الموجود المتصل بذات الحق من حيث ان الاسم من وجه عين المسمى؛ وكل اصل هو كلى من الكليات، فن عرف اسمه المطابق لحقيقته على التعيين عين المسمى؛ وكل اصل هو كلى من الكليات، فن عرف اسمه المطابق لحقيقته على التعيين عين المسمى؛ وكل اصل هو كلى من الكليات، فن عرف اسمه المطابق لحقيقته على التعيين عين المسمى؛ وكل اصل هو كلى من الكليات، فن عرف اسمه المطابق لحقيقته على التعيين عن المسمى؛ وكل اصل هو كلى من الكليات، فن عرف اسمه المطابق لحقيقته على التعيين عن المسمى؛ وكل اصل هو كلى من الكليات، فن عرف اسمه المطابق لحقيقته على التعيين عن المسمى؛ وكل اصل هو كلى من الكليات، فن عرف اسمه المطابق لحقيقة على التعيين عن المسمى؛ وكل اصل هو كلى من الكليات، فن عرف اسمه المطابق لحقيقة على التعين بسبب وجوده المناسمة وكلي عند الكليات المن عرف اسمه المطابق المقتون المناسمة وكليات المناسمة وكليات المناسمة وكليات المناسمة وكليات المناسمة وكليات المناسب وحوده المناسمة وكليات المناسب وحوده المناس المناسبة وكليات المن المناسبة وكليات المناسبة وكليات

۱۵ جزاء لقوله: فاذا علم - ش ۲۳ جواب متى ظهر - ش - نسبة - ط - ل
 ۱ - من سراية - ط - ل ۲ - امر - ط ۳ - من حيث - ن - ع - ل ٤ - لجمعية - ن - ع
 ٥ - يتعلق بالمقام - ط ۲ - ص: ١٠٦ ٧ - الصنف والرئيس - ل

او ١ النسبة الخصيصة به من مطلق حضرة الجمع؛ تصرف فيه واثر وانقاد له وانفعل موقعاً او ٢ غير موقت، فعلة الموقت معرفته من حيث اوصافه التقبيدية وعلة غير الموقت اخذه الامر من الحق الجامع بالاستعداد التام الانساني الكالي الحقيق، فافهم. هذا كلامه.

١٩٨ / ١٥ الثانية: ان اثر الاسماء والحقائق غير ٣ صورها ومظاهرها وروح الصورة المحسية والمثالية هي تلك الحقائق، يعنى من حيث تعين تلك الحقائق في عالم الارواح، اما من حيث تعينة الى عالم المعانى والحضرة العلمية فهي سرّها لاروحها وقد يسمى روح الروح، ثم يعرف كل حقيقة وحكمها من صورتها الحاصلة بمشيئة الحق ويذهب حكم كل واحد من الاسماء والحقائق بذهاب الاثر الذي هو الصورة، فافهم واحمد الله؛ ففيه سرّ وتحته اسرار.

تأثرك وانفعالك ان اختص بالظاهر او الباطن و البعيمها و و بين الواصل مما دونه: ان تأثرك وانفعالك ان اختص بالظاهر او الباطن و البعيمها و و بيمسها و المناء التام؛ فالتأثر من وارداو غيره بما دونه، فان حصل الانفعال للصورة الظاهرة فحسب، فمحتد الوارداو الاثر مرتبة الاسم الظاهر واخواته من وان الفعال للصورة الظاهرة فحسب او كلاهما لكن تقدم ١٠ انفعال احدهما ثم تبع ١١ الاخر؛ فالحكم لمن ظهرت اوليته على اختلاف مراتبها الجزئية او الكلية ومظاهرها الروحانية والمثالية والحسية الطبيعية ١٢ ، ثم اذا اختص الانفعال بالباطن وعم حكمه الدائرة الروحانية وقع الصعق لامحالة، فحرور ١٣ الظاهر حين نذ اما لخاصية الارتباط او سريان حال الروح لقوته في البدن بشدة ١٤ الملاثمة لتجوهر الصورة وتنورها ولاعراض الروح عن تدبير الباطن ١٠ الكناذا كان معاحد هذين الامرين السابقين – لا ١٦ مطلقا -

. . ٣٠/ه اما الاول فلان الصعق عبارة عن غيبة الروح وذهوله عن نفسه وذلك يوجب

١٩و٣-و «النفحات» ٣-عين - ط ٤-الصور - ل ٥-يعينها - ط ٩-محتد - ط ٧-الاثر الاسم - ط - ل ٨-اخوانه - ط ٩-الفعل - ط - يفعل - ل ١٠-كلاهما تقدم - ط ١١-يتبع - ل ١٢-والطبيعة - ط ١٣-فحدر - ن - ع - ل ١٤-تشدة - ط - لشدة الملامة - ل ١٥-البدن - ن - ع ١٩-الامرين لا - ط تعطل منصب تدبيره، واما عدم اطلاقه فلان مجرد اعراض الروح لا يوجب ذلك التعطل، اذ قد يكون ذلك لا للذهول؛ بل لالتفاته الى غير ما كان مقيداً عليه بالتدبير، وان حصل الانفعال للظاهر ا والباطن وحصل الفناء التام؛ فالتأثير ا من حضرة الجمع، اذ مجموع الانسان لا ينفعل الا لهذه المرتبة او مظهرها من امثاله لتحقق المضاهاة او المحاذاة القاضيتين بكمال الاثر وشموله، وقد بينا ان شيئاً ما لا ينفعل لسواه من حيث مضادته، فاذكر.

۱ ۳۰۱ الرابعة: ان ماعداهذا المذكور فهو تأثير جزئى، والانسان غير الكامل ان وصف بالكلية فمن حيث ظاهر مرتبة صورته - كالامراء والحكام - والافهو جزئى من حيث مرتبة معناه، فان انفعل ٤ لجزئى منه ٥ فغير مستنكر.

۱۹/۳۰۲ الخامسة: اذا اجتمع اثر الظاهر والباطن فانه يعرف بالغاية والاغلبية، والاغلبية، والاعلبية، والاعتبار في ذلك لاول مايؤثر واول مايثأثر فيتبعه الباقي بالتدريج بموجب الارتباط وحكم مافيه من الاصل الجامع الساري في الاشياء ٧، او من حيث هو يتحد فلا يتعدد وقد مر حديثه.

۳۹۳۰۳ من مقام الجمع او مادونه - انما هو بحسب استعداده الكلى الغير الجعول، و ۱ الجزئى الجعول من مقام الجمع او مادونه - انما هو بحسب استعداده الكلى الغير الجعول، و ۱ الجزئى الجعول ناسب بيان سر الاستعدادين، فالكلى مابه قبلت الماهية الوجود من الحق حال تعييين الارادة لما من بين الممكنات و توجه نحوه للا يجاد ثم ما يتلبس به يعد ۱ من الاحوال، فكل ۱۰ منها معد لما يلبه كما قال تعالى: لتركبن طبقاً عن طبق (۱۹-الانشقاق) اى حالاً هو متولد عن حال سابق، فهذه استعدادات جزئية وجودية، اما الكلى الذي به قبول الوجود الاول فليس وجودياً وبل هى حالة غيبية للعين الثابتة التى هى صورة علمية ونسبة تعينية فى علم الحق لا وجود لها فى نفسها و فكيف لحاله ؟

٣٠٤/٥ وبيان معرفة الفرق بين الحاصلين بالاستعدادين بطريق الاستدلال من الاثر

١- وان عم الانفعال الظاهر - ل ٢- فالمتأثر - ط ٣- و - ط - ل ٤- الفعل - ط ٥- مثله - ن - ع
 ٢- والخالبية - ن - ع - ل ٧- الاسماء - ط ٨- او - ن - ع - ل ٩- بعد - ن - ع
 ١- من الاحوال الوجودية فكل - ل

الحاصل: ان تنظر الى كل حاصل لك؛ فان تعلق حكمه بوجه يمكن زواله فى وقت او حال او موطن ١ او نشأة معينة؛ فتعلقه الاستعداد الجزئ المجعول؛ والا ٢ فمتعلقه الاستعداد الكلى الغيبي ٣.

### ضابطةاخرى

ه ۲۰۰۵ كل ما توقف حصوله لك على امر وجودى جزئى غير الوجود المطلق؛ فهو مجعول وبالاستعداد الجزئى مقبول و مالا فلا فاعتبرها فى نفسك وفيما خرج عنك و فيما لك او لغيرك فيه اثر ظاهر او باطن.

٣٠٦، م نقول: والتنوع والاختلاف في ذلك للتناسب او التنافر بين الاشياء الناشئين من غلبة حكم مابه الاتحاد او حكم مابه الامتيازي

٧ ٣٠٠٥ قال في النفحات ٤: وغبة احكام مانه الامتياز على احكام مابه الاتحاد اما من حيث الكثرة العددية ورجحانها على كثرة مابه الاتحاد، واما من حيث اصالة ٥ الاحكام وكليتها؛ فيظهر سر التضاد والجهل والافتراق واللباينة، وقد يكون الامر بالعكس فيقوى حكم المناسبة ويقع المحبة ويظهر سلطنة العلم والوصلة والاجتاع ونحو ذلك، هذا كلامه،

۸ ۳۰۸ ثم نقول: والاتحاد والامتباز ثابتان لما ثبتا ٦ له؛ لا بجعل؛ بل الله تعالى بمشبئته يقبض ٧ فيظهر حكم الجمع وسلطنة الوحدة ويبسط فيظهر حكم التميز الذاتى والتفصيل الكامن ٨ من قبل في احدية الجمع، وذلك لان القبض في صفات الحق ميله الى اخذ مابه كلية قوام الامر ومنعه عن الاسترسال والانبساط، كاخذ الماء والهواء القائمين بالشجر عن الاسترسال في اجزائه وامساك النفس عن الاسترسال بقواها في شهواتها ومنع المال عن قضاء الحوائج بخلاً ٢، والبسط ميله الى ارسال ١٠ مابه قوام الامر في جميع ذلك

٩٠ ٣٠ ٥ قال في النفحات ١١ : وينبغي ان يعلم ان بيان غلبة ١٢ المناسبة في المواد المثالبة

۱- في موطن - ط - مواطن - ل ۲ - الجزئي والا - ط ٣ - الاستعداد العيني - ط - العيني - ن - ع ٤- ص: ١٨٨ ه- واما لاصالة - ل ٦ - يتناوله - ل ٧ - يفيض - ط ٨ - الكامل - ن - ع ٩ - به بخلا ً - ل ١٠ - ارساله - ن - ع ١١ - ص: ١٩٠ علة - ن - ع

٦٨٨ /مصباح الانس

ممكن؛ واما في الاستعدادات مع الفيض المقبول الصادر من الحق تعالى فتعذر، فانه من الاسرار الالهية التي لايمكن ان يطلع عليها الا الكمل؛ ومع اطلاعهم لايجوز كشف على الناس اصلاً.

١٩٦١، وقال في موضع آخر: الاسماء للاحوال والاحكام تتبع الاحوال والاحوال تتبع الاحوال والاحوال تتعين بحسب استعدادات الحقائق المتبوعة ١ والاستعدادات لاتتبع شيئا ولاتتوقف على شئى ولاتعلل بشنى سواها ، لكن الجزئية منها تابعة للكلية السابقة على الوجود العيني. تم كلامه.

0/711 من نقول: وسلطنة الوحدة المشار البها انما هى بحسب كبر الجمعية؛ وذا بحسب الحيطة وسعة دائرة الحكم واستيعاب التعلق، فكل جميعة كانت اتم اندماجاً مع الحيطة واقوى توحداً، اى متصفاً بالاحدية الشاملة، كانت سلطنتها اقوى وحكمها اسرع نفوذاً، وكل جميعة كانت اقل اندماجاً وتوحداً أو " اشبه بالتفصيل كانت اضعف سلطنة وابطأ اثراً".

حاله ووقته من الاسماء الاغية والحقائق الكونية المستتبعة له ويعرف من له السلطنة والغلبة عليه من حيث الحال والوقت فتوفيه عقودك الغالب بجعله صورة توجهه الى الحق المطلق، فيعبد الحق المطلق من تلك الحيثية التي تعين سبحانه منها ٥ ، كان يقول المريض: ياشا في فيعبد الحق المطلق من تلك الحيثية التي تعين سبحانه منها ٥ ، كان يقول المريض: ياشا في والضال: ياهادي الى غير ذلك مقبلاً بسرة فنحوا حدية جمع الهوية التي لها مقام الجمع والوجود الذي هو منبع جميع الاحكام والمراتب والاسماء والمسميات والصفات والاضافات، غير ان حال الكامل فيما ذكرنا مخالف لحال غيره من اهل المعرفة والشهود؛ لما مرّ ولما سيجئي من الكامل فيما ذكرنا مخالف لحال غيره من اهل المعرفة والشهود؛ لما مرّ ولما سيجئي من اند لا يكون له تشوق ٦ الى مطلب مخصوص الا ان يشاهد ان من احواله التي سيتلبس بها التشوق والحرص اليه فيتشوق؛ وكأنه عن ٧ ذلك بمعزل.

١-المتنوعة - ن - ع - ل ٣-تأثراً - ط ٤-فيوفي - ن - ع - ل ٣-تأثراً - ط ٤-فيوفي - ن - ع - التشوق والطلب عن علم وشهود
 ٥-سبحانه له منها - ل ٣-تشوف معين - ن - ع ٧-التشوق والطلب عن علم وشهود فيتلبس به وكأنه عن - ط

## السئوال السابع عشر

متى يكون عدم الشهودموجباً لحرص الطالب ولزيادة النشوق والتيهؤ للطلب في المؤهل للكمال ١ ومتى لا يكون؟

٥/٣١٣ جوابه: ان ذلك - اعنى كون عدم الشهود موجباً لزيادة التشوق والطلب - في
 حالين ٢ :

معرفة الاولى ان لا يعرف الانسان مقتضى حقيقته ومآل امره فى ارادة الله معرفة شهودية، او ٣ لا يعرف حصته من الوجود المطلق ومرتبته فى نفس الحق وانه الظل التام لكونه ممن حذى ؛ على صورة الحضرة، او نصيبه مثنى منها ثلثاً او ربعاً او نصفاً او غيرها، والمراد بمعرفة تلك الحصة ليس معرفتها بحسب الحالة الذاهبة ٦ فقط، بل وبحسب ما يستقر ويصح له آخر امره بعد تميز الدارين واهليها فاللمثلة يحرص ويتشوق ويحكم عليه الامال والامانى.

ولا يطلع على منتهى مقامه فانه يتشوق ايضاً ؛ بخلاف ما اذا علم علماً محققا شهودياً انه المرآة ولا يطلع على منتهى مقامه فانه يتشوق ايضاً ؛ بخلاف ما اذا علم علماً محققا شهودياً انه المرآة التامة وعلى صورة الحضرة واستوعب لا احكامها ؛ او لا اطلع على عينه الثابتة وشاهد جميع لوازمه لا الوجودية الى منتهى امره ، اى ما يستقر عليه من حيث النسبة الكلية ، اذلا استقرار الا بهذه الحيثية ؛ فان الجزئيات لانهاية لما كما من فيحنثذ لايبق له تشوق الى مطلب مخصوص اصلاً الا ان يشاهد ان من احواله التى سبتلبس بها التشوق والحرص الى مطلب عن علم وشهود به ١٠ و بثمرته ؛ او يعرفه محققاً باخبار الهى بواسطة او بدونها فيتشوق ؛ فكأنه عن ذلك بمعزل - بخلاف سائر المتشوقين - وانما قلنا لايبق له تشوق الى مطلب مخصوص خليدنا بالخصوص - اذ ١١ لئله وللكل ان يتشوق تشوقاً مجملاً لفقر ذاتى لا ٢١ يتعلق

۱-والتهيؤ للكمال - ط ۲-الحالين - ل ۳-و - ط - ن - ع - ل ٤-هدى - ل ٥-يصيبه - ط ٣-الذاتية- ن - ع - المراهنة - ل ۷-مستوعب- ل ۸-و- ن - ع ۹-لوازمها - ن - ع - ل ١٠-عن شهود به - ل ١١-او - ط ١٢-مجملاً ويتفرد اى لا - ط

٦٩٠/ مصباح الانس

بمطلب مخصوص، كما قال عليه و آله السلام: افلا اكون عبداً شكوراً؟

منتهى امره ومقدار حصته من الوجود ومرتبته عند الحق قد يكون بلا واسطة؛ بل شهوديا، او باخبار المى بلا واسطة، وقد يكون بواسطة، وند يكون بواسطة، وذلك اما موهوب كاخبار ١ الملك او من يثق عليه - واما مكتسب ٢ بالسلوك والرياضة.

٥/٣١٧ فان قلت: فالذي بلاواسطة هل يكون للكسب فيه مدخل او ٣ نني الواسطة ينافي الكسب؟

٥/٣١٨ قلنا: قد يكون للكسب فيه مدخل ولاينافيه ننى الواسطة، وذلك بالنسبة الى بعض الناس من الطالبين السالكين الى الباب حيث يكون مدخل كسبهم في الوصول الى الباب المعد لفيض الحق بلاواسطة لافي الدخول والفتح والشهود على عينه الثابتة؛ لعدمها بعد هذا كله ٤ في معرفة العارف.

۱۹۳۱ واما تحقق المتحقق بهذا المرجل وبمعرفة الحق وشهوده بالفتح الشهود الاتم؛ وبماذا يفتح الحق سبحان بالاتم؛ وبماذا يفتح الحق سبحان بالاتم؛ وبماذا يفتح الحق سبحان بالاتماء في المترجة اليه الطالب؛ فلامدخل للكسب فيه اصلا، فالحكم الجملي والاصل الكلي ان المتحقق مراد وظهوره بالصورة، وهو ٢ الذي اصطفاه لنفسه لابسواه ٧ ، لاحكم عليه يتعين ٨ ولانعت له بذلك، بل هو مع الصورة ومن له الصورة كما يريد سبحانه من حيث تلك الصورة، ومتى غلب عليه حكم امر ما من الصورة اضيف اليه ونعت به؛ لامطلقاً بل في ذلك الوقت فحسب، حتى ان دام على امر بعينه الى آخر العمر وغلب عليه كان ما كان لم يصح كونه على الصورة.

١٣٢٠ واقول: كأن المراد - والله اعلم - بهذه الحالة منتهى مراتب التسليم، فقد قبل له
 ثلاث مراتب مسبوقة عراتب التوحيد وحصر القدرة والجود والحكمة في الحق.

٩٣٢١، فاما التوحيد اربع ٩ مراتب: قشر قشر؛ وهو باللسان مع غفلة القلب. وقشر؛ وهو باللسان مع غفلة القلب. وقشر؛ وهو بتصديق القلب ولو بالتقليد او النظر. ولب؛ وهو بمشاهدته كشفأ ان الكل صادر من

۱-كباخبار - ط ۲-والمكتسب - ط ۳-اذ - ن - ع ٤-كلامه - ط ٥-اته المراد - ن - ع ۹-بالصورة هو - ط ۷-لسواه - ط - ل ٨-بتعين - ط - ل ٩-اللتوحيد فاربع - ل الحق الواحد. ولب لب؛ بان لايري في الوجود الا واحداً وهو الفناء في التوحيد.

٣٢٢/٥ واما مراتب هذه الحال التابعة لهذا التوحيد فثلاث:

٣٢٣/ الاولى الثقة بالتوكل ١ معتقداً بكمال قدرته ومنتهى هدايته وشفقته، اذ عدم وجدان هذا الاعتقاد من ضعف اليقين او مرض القلب لاستيلاء الجبن بالاوهام.

٣٢٤ / ١ الثانية كثقة الصبى بامه وفزعه اليها فيا يصيبه وهو فانٍ في توكله عن توكله.
٣٢٥ الثالثة أن يكون بن يدى الحق كالميت بن يدى الغسال - لا كالصبى - فانه ع بامه.

المسورة وانما قلت كأن المراد بها منتهى هذه المراتب لان كون الانسان على الصورة المسجئ - موقوف على انتفاء الميول الطبيعية والحيوانية، اى عدم الانجذاب اليها اصلا؛ وترك التعشقات مطلقا والتعملات بالكلية الانجسب الشرع او الطبع، وذا ايضاً من حيث يراعى فيها الانتساب الى الحق لا الى الخلق من نفسه او غيره، فيكون حال مثل هذا انه لايزال سامعاً كل لحظة بسامعة كله قوله.

تفكر جميلي مذ خلقتك نطفة في ولاتنس تصويري اذا انت في الحشا وسلم لى التدبير واعلم بانني اصرف احكامي وافعل ما اشا ٥/٣٢٧ وعجيباً كل لحة بناطقة قله وجله بقوله:

هو ای له فرض تلطف ۲ او جفا ومنهله عـ ذب تکـدر او صـفـا و کلت الى الهبوب امرى کـلـه فان شاء احیانی وان شـاء اتـلفـا

# ختامالكلام

١٣٢٨ مثم نقول: ختام الكلام بكشف سرائر خواص الانسان الكامل الذي به الانختام، فانه اخر المظاهر واتمها واجمعها للكالات الوجودية واعمها؛ وبتعريف علامات له بها يظهر تزوير قول المدعين ٣ المبطلين وتنوير حال الكاملين المكلين ؛ .

۱-بالوكيل - ن ۲-يلطف ـ تعطف ـ ن ـ ع ۳-علامات لها نزوير المدعين - ط - ل ٤-الكملين - ط - الكاملين - ل

#### ٦٩٢/مصباح الانس

٥/٣٢٩ اما الاول: فاعلم ايها المتشوق الطالب لان تكون انساناً حقيقياً الهياءاى مطابقاً احكام مظهريتك لاحكام حقيقتك الجامعة للاحدية الاعتدالية التي يكون الالهية من بعض مراتبها كها مرّ في كلام النفحات، وحينئذ تكون عبداً تاما لفناء حرية ١ انانيتك بالكلية وازلياً ابديا؛ لان من فني عن تعين ٢ انانيته بالكلية؛ بق منه الحقيقة الاحدية الجمعية المطلقة التي لا اول لها ولا آخر.

احببته وتعشقت به؛ سواء كان ذلك الامر منك او حاصلاً من خارج في منبع علمك لافي وتعشقت به؛ سواء كان ذلك الامر منك او حاصلاً من خارج في منبع علمك لافي الحقيقة، اذ كل امر حاصل ؛ لكل احد في الحقيقة من نفسه بشرط او شروط، وسواء كان ذلك الامر طبيعياً؛ كاستيفاء اللذات الجسانية في طلب المنافع او الاحتاء عن اسباب الالام البدنية لدفع المضار ٦، او روحانياً كالاهتام باكتساب العلوم النافعة فضلاً عن الضارة وتحصيل ٧ الاخلاق المحبودة و اجتناب الجهالات والاخلاق المذمومة، او نفسانياً كالتقيد بالجاه والمناصب الشرعية ٨ وبدفع ماينافي اغراضها.

مانقلناه من شرح الحديث للشيخ قدس سره في اول ١ الكتاب من اقسام الطهارة المعتبرة في مانقلناه من شرح الحديث للشيخ قدس سره في اول ١ الكتاب من اقسام الطهارة المعتبرة في كل من الاعضاء الظاهرة والقوى الباطنة كالخيال والذهن والعقل والقلب والنفس والروح والحقيقة الانسانية والتنزه عن النجاسات الخصوصة بكل مرتبة؛ فليطلب ثمة فعند الجتاع تلك الطهارات تحصل الانسانية الحقيقية المطلوبة، وأنما قلنا زمانين على نسق واحد ثابت؛ اشارة الى رسوخ التقيد والتعشق به - كها فسرنا - اذ الحاصل بلا تقيد النفس به ولا تعمل في تحصيله غير مذموم ولاقادح فيه، بل الوارد حينتُذ خير كله مشتمل على حكمة بالغة قله وجله.

٣٣٢/٥ فاذا حكمت على ذلك الحاصل بما حكم به الناس بزعم النسبة الى اختيار الخلق

۱- تاماً حرية - ط - جزئيتك و - ل ۲ - فنى تعين - ط - ل ۳ - مبلغ - ن - ع - ل ٤ - كل حاصل - ط ٥ - جلب - ط - بتحصيل - ل - عن المبادة وتحصيل - ط - بتحصيل - ل - عن العبادة وتحصيل - ن - ط ٨ - المشروعة - ن - ط - ع - الحديث في اول - ط

- كا للبعض - او المطلوبية المرغوبية عقلا او عرفاً او شرعاً؛ ولم يتعين نسبته اليك وارتباطك به على نحو ما مرقى سر ارتباط الحق بالاشياء بان الاشياء تعينات تعقلاته ومظاهر نسب اسمائه وصور شئونه واحواله والوجود الحقيق له؛ وفى سرّ امتباز الحق عن الاشياء بالذات حال ارتباطه بها كها مر مرات ١: انه سبحانه حال ما تلحقه احكام التعينات مطلق مستغنى الذات، فانت مغلوب العالم ٢ ومحكومه من جهة كونه عالما لامن جهة كونه عالما لامن الوسطية ٤ الاعتدالية المطلوبة.

الخلق تعين الحق من حيشهم كما مر، وحينئذ ارى الحق في نفسى وفي كل شئى وارى كل مايصدر انما يصدر من الحق، وهذا هو لب التوجيد كما مرّ فهو اشرف نسبة الحق و والعبد المايصدر انما يصدر من الحق، وهذا هو لب التوجيد كما مرّ فهو اشرف نسبة الحق و والعبد المايصة ولاتن قلى تفسى وفي كل شئى؛ فربما يكون زعما غير مطابق ولاترى كذلك، ولئن كان مطابقاً وترى ذلك كذلك؛ فغايتك ان يكون الغالب عليك حكم الحق؛ لكن لامن حيث مو هو لامن حيث مقام جمعه ١٧ الاحدى المتكرد ذكره وهو المرتبة الجامعة والحقيقة الانسانية الألمية، بل من حيث نسبة اسم خاص للحق ظهر حكمه بك وفيك وبحسبك، اذ مادمت ١٨ انت او غيرك عندك ولو بظهور احكامه في مظهريتك او مظهرية غيرك فقد لاحظت نسبته الخاصة بك؛ وكنت معينه ١ بتلك النسبة من بحر غيب المهوية الإطلاقية الذي ١٠ لا يتعين ذلك البحر لا لنفسه ولا الغير ١١ فيه، فكنت اذاً في الحقيقة مقهوراً بحسب انانية ١٢ نفسك وتميزك و هي النسبة التوحيدية لكن بمرتبتها الوسطانية كما مر؛ وليس هذا حال فحول الرجال ولا مظمح نظرهم حيث قالوا؛ وجودك ذنب لايقاس به ذنب.

۱-مراراً-ط-ن-ع ۲-الغالب-ط ۳-من: من جهة كونه ... الى هنا ساقط من المخطوط ٤-عن الوسطية-ط ٥-الخلق-ط-نسبة بين الحق والعبد-ل ٦-قلت زعمت ذلك ترى-ط-قلنا فقد زعمت النك ترى-ط-قلنا فقد زعمت النك ترى-ل ٧-جيعة-ط ٨-اونادمت-ط ٩-معينة-ط-ل-معه-ن-ع ١٠-التى-ن-ع ١٠-التي-ن-ع ١٠-التي-ن-ع ١٠-لغيره-ن-ع ١٠-غت اناتية -ل-ن-ع ١٣-عينك-ط ١٤-نسبتها-ط

ه ٣٣٥/٥ فان قلت: اى فرق بين رؤية الحق فى كل شئى حتى يرى كل اثر منه وبين رؤية ان الاشياء مظاهره وصور اسمائه ومرايا احواله ومجالى شئونه كما هو مظهر لاحوال الاشياء؛ حتى محكم بان الثانى حال الكمل والاول حال المحجوبين برؤية انفسهم؟

٣٣٦/٥ قلت: رؤية اثر كل ١ شئ من الحق تعشق وتقيد بذلك الاثر وطلب له - وان كان من الحق سبحانه - اما رؤية الاشياء مرايا الحق ونفس اسمائه؛ وقد مر ان التعينات لايسمى اسماء الا بنسبتها الى ذات الحق فقط، وبذلك ٢ الاعتبار يكون الاسم عن المسمى، فهذا التوجه ليس الا الى ذات الحق، وان كان من نسبة مخصوصة يلتفت اليها، لكونها من النسب الكمالية ايفاء لحقها واجتيازاً ١٣ لى غيرها، وحين لم يتوجه سهم الطلب الى هدف الخصوصية بالذات لم يتعلق التعشق بها - بل بمن له الخصوصية - فشأنها ان لايتوقف بالتقيد عليها؛ بل يجتاز ٤ منها ومن امثالها بلاتوقف تعشق، وهذا هو الفارق الواضح؛ ولذلك فسرّنا غلبة الحكم بالمحبة والتقيد التعشق فليفهم.

٥/٣٣٧ او نقول: المراد بما حكمنا عليه انه حال الكل مما لا تعشق فيه ولاطلب له بخصوصيته، لما مرق علامات هذا الذائق انه لايت أسف على فوات شئى وان كان الواقع مرجوح الامرين؛ ولايتشوق لتحصيل مطلب معين وان كان شريفاً، الا ان عينه الوقت او الحال فيتعرض له ولما سيأتي ايضاً من مثله.

٣٣٨ و و بالتعمل زمانين بل وازمنة ٦ بل الى الموت، فقد سلف ان التعمل فيها من حيث انتسابها ولو بالتعمل زمانين بل وازمنة ٦ بل الى الموت، فقد سلف ان التعمل فيها من حيث انتسابها الى الامور الالهية ومن حيث عينه ٧ الوقت والحال غير قادح، وذلك كالتغذى على حده ٨ بنية التقوى للعبادة، كها قال تعالى: كلوا واشربوا ولاتسرفوا (٣١-الاعراف) حتى قال بعض الاصوليين: بان الامر فيها للوجوب وفى: كلوا من الطيبات (٥١-المؤمنون) للندب او لتوقى بنيان الرب عن الانهدام، كها قال تعالى: ولاتلقوا بايديكم الى التهلكة (١٩٥-البقرة) وقال عليه و آله السلام: نفسك مطيتك فارفق بها، وكذلك حكم الملابس والمناكح بنية

۱-رؤیة کل-ط ۲-الحق وبذلك-ل ۳-ابقاء واختیاراً-ط ۶-بختار دط-ل ۵-علیها-ن-ع ۲-زمانین وازمنة-ط-ل ۷-عینها-ن-ع ۸-صده-ط تكثير العباد والعُبّاد ودفع دغدغة الطبيعة بالوجه المعتاد؛ وامثال ذلك بما استوفى تفصيله في علم الاخلاق.

٩٣٣٩ فالعمدة ما قال قدس سره في تفسير ولا الضالين: ١ ان من تقيد بوقت لضيقه وما سار وانقهر بحكم ما عاين فانحرف ومار، ومن اتسع جمع وكشف فاحاط فدار، بل حوى ٢ وانطلق فار وماجار واستوطن غيب ذات ربه متنوعا ٣ بشئونه سبحانه وبحسبه بعد كمال الاستهلاك به فيه، فنعم عقبي الدار هذا المقام للسيار ٤٠

ما ١٣٤٠ م نقول: ومتى لم يستمر عليك حكم شئى زمانين بصورة واحدة، اى لم يغلب عليك عبته وتعشقه والتشوق اليه مخصوصه ليكون التشوق مستديماً لتقيدك به، كان ماكان ذلك الامر من طبيعى او روحانى او عادى او نفسانى او سبعى او بهيمى او ملكى الا من حيث عينها الوقت من غير تشوف ٦ سابق، بل يكون وروده فى كل وقت ونفس بصورة غير الاولى والثانية ٧، بان يكون لكل ورود باعث حديد وسبب جديد من الشأن والان الالمين بلاتشوق منك، وانت تشعر فى باطنك بالفرقان ٨ بين الصورتين وسببها، مثل الشبعين بالجوعين والرتين بالعطشين وان عسر التميزين الاثنين فى الخارج لحجاب مثلية الثانى للاول مع تحقق الفرق:

٣٤١ما كشفاً: لان كل ممكن مستمد للوجود كل لحظة من الحق سبحانه؛ والا لانعدم بالعدمية التي يقتضيها ذاته المكنة - لولا الموجد -

٣٤٧ه واما نظراً: في ان كل لمحة لابد من تحلل؛ ومحال ان يكون الشئي من تحلل كهو - لامعه -

٥/٣٤٣ فاذا لم يستمر عليك ذاك وقد تحققت احدية امر التجلى الاحدى الذي يرجع هذه الكثرة المقسمة بالانفاس والانات والاحوال والمواطن وغيرها اليها، لانها نسبه واحكام هذه الكثرة صور نسبه، ثم رزقت ٩ الحضور مع الحق في نفسك وفي كل شئى على نحو ما

٩-ص:٤٠٥ ٢-جرى «التفسير» ٣-فجار وماجار واستوطن غيب ذاته متبوعة - ط-فجار وماجار
 واستوطن - ل ٤-للسار - ط - ن - ع - التفسير - السار - ل ٥-له - ن - ع - ل ٦- نشوق - ط - ن - ع - ل ٢- نشوق - ط - ن - ع - ل ٨ - العرفان - ط - الفرقان - ل ٩ - وذقت - ط

#### ٦٩٦/مصباح الانس

مرّمن انك مرآة ذاته وصورك صور اسمائه وهو مرآة احوالك وكذا كل شئى، فحيننذ ١٥ كنت مع الحق كل لحظة وكانت له السلطنة بمفرده عليك، لجزمك بان صورك احكامه ولم يغلب عليك حكم غيره بتشوقك له على ماهو المفروض، واية ذلك احد التنوعين ١ او الجميع بينها، وهما تنوعك بحسبه، لانك في حكمه كالميت في حكم الغسال.

الا بحسب المرآة وقابليتها او يكمل فيشرف على المقصود بالجمع بين الامرين في آن واحد؛ الا بحسب المرآة وقابليتها او يكمل فيشرف على المقصود بالجمع بين الامرين في آن واحد؛ وهما تنوعك بحسبه ومشاهدة تنوع ظهوره بحسبك ولكن بالتوجهين المنبه عليهما من قبل في الحق والعالم، وهما توجه الحق تعالى الى العالم بالتأثير والايجاد ٣ وتوجه العالم الى الحق بالقبول، أو توجه الحق بالاظهار وتوجه العالم بظهور احواله في الحق؛ او توجه الارتباطين ٤: اك توجه الحق بظهور ذاته في العالم وتوجه العالم بظهور احواله في الحق، والى الاخير الاشارة بقولنا: وان كلا منها من وجه مجل للاخر.

مراهم منقول: ولن تعود المت كما قلتا على لا تصير بحيث لا يغلب عليك حكم امر بالمعنى السابق حتى تخلص عن ربقة المسول الروحانية والطبيعية، وهذان يشملان النفسانية والعقلية والعادية وغيرها، لان اصل القوى المودعة في الانسان والعالم ذانك القسان، فإن التأثير المظهري ليس الآمنها لا والبواق فروعها ٨، وحتى لا يحيد ١ بك الاشياء والتعينات من الوسط الاعتدالي الى الاطراف، اى طرف الروحانية والطبيعية، لا المشياء والتعينات من الوسط الاعتدالي الى الاطراف، اى طرف الروحانية والعلوم النافعة من العبيعة والعقائد الصحيحة والعلوم النافعة من العبيعة والعقائد الصحيحة والعلوم النافعة من تفاصيل الروحانية وكالاحوال والمراتب السنية ١٠ التفصيلية المحتملة للطبيعة والروحانية، ولاجملتها، وسواء في ذلك الامر الخسيس والنفيس كما مثلنا، فإن النعشق بها قادح في

### \* ۱ - جواب ومتى لم يستمر - م

١-النوعين - ط ٢-حكم الغسال، فتصرف فيك كيف يشاء او مشاهدتك بنوع ظهوراته المتوالية بك بحسبك، اذشأن - ل ٣- العالم بالايجاد - ل ٤- وتوجه العالم بالتقييد والتعيين او توجه الارتباطين - ل ٤-يشتملان - ط - ل ٢- ذاتك - ل ٧-منها - ط ٨- فروعها - ط ٩- يجذبك - ن - ع - يحتدبك - ل ١- النسبية - ل

حصول الكمال الاطلاق؛ اما بعد حصوله فلاضرر كهاذ كره الشيخ الكبير قدس سره في معنى قولهم: آخر ما يخرج من قلوب الصديقين حب الجاه، ان معناه: آخر ما يظهر عنها وفيها حب الجاه، لانه من لوازم الكمال وضروراته حينئذ.

٩/٣٤٩ ثم نقول: ولن تتحقق بماذكر من الخلاص عن ربقة الميول الروحانية والطبيعية الى الاتحدث نفسك بالتعشق باعرها فتتقيد ا بذلك التحدث افضلاً عن نفس التعشق، وان كان ماشهدته ١٣٤٣ وعلمته وارداً من الحق سبحانه حتى التعشق بالكرامات قادح ف الوصول، اذ ١٤ بين يديك مما لم يتعين لك اعظم واكمل،

٣٤٧/ فان قلت: فالتقيد بالاشياء المأمورة ٦ والمراتب الالهية وبالكونية المشروعة والمعقولة من اللوازم الضرورية لايكن التخلص عنها بالكلية.

١٣٤٨ قلت: ليكن ٧ تقيدك بشئى من تلك الاشياء من جهة كون ذلك الملتفت اليه اسمأ الهيأ، والاسم عين المسمى معبرا ٨به واي من جهة كونه تعينا خاصاً من مطلوب ١ الذات ظهر ظهوراً حكمياً لنسبة ما، اى ليكون ظهور ذلك حكم نسبة من النسب الكمالية الواجب تصحيح حكمها وقبول اثرها بمقابلت كي المنابعة وجودك من الشكر للانعام والصبر للانتقام ١١ ؛ ومن ايفائها ١٢ حقها المودع لديك.

9/٣٤٩ وقد قيل: حق كل نسبة الهية؛ وهى اسم الهى ان يقام بالحق من حيثه في مقام النفي الاكمل بان يصير كل مافي عالم الكون هدفاً لسمام النقائص المتوهمة في الصفات والاسماء والافعال، فيق ١٦٣ الحضرة من ان يضاف اليها شئى ينافيه جلاله - وان اقتضته الحقيقة لذاتها من حيث مقام جع احديته ومن حيث كماله -

۱۳۵۰ ومن اخذك حقك المخزون في تلك النسبة من الحظ الذي يتوسل به الى الكال والاستكال بيد المرتبة، اي بنوع من القيام بامور يقتضيه المرتبة وبيد الحكمة الالهية الكمالية، اي بوجه ١٤ التوسل والصرف ١٠ الى ماهي له في الحكمة؛ لابيد الطلب

۱-بامرفیتقید-ط۲-التحدد-ط۳-تشهدبه-ط٤-الاصول او-ط ۵-یتعین اعظم-ط۳-بالاسماء المائورة-ن-ع ۷-لکن-ظ ۸-ط۳-بالاسماء المائورة-ن-ع ۷-لکن-ظ ۸-معتبر آ-ط-ن-ع-ل ۹-مطلق-ن-ع-ل ۱۰ ها-ط-ن-ع-ل ۱۹-للاسقام-ن-ع۲-التصرف-ط ۱۹-للاسقام-ن-ع۲-التعامها-ط۳۲-فبق-ط-ل۱۵-بیدالحکم الالهیة ای توجه-ل ۱۵-التصرف-ط

۹۹۸/مصباح الانس

المعيّن والميل التعشقي من غير توقف عليه حال الاخذ وبعده، بل على سبيل الاجتياز والعبور عنه الى غيره حاضراً في كل ذلك مع التنوعين المذكورين من قبل ومشاهداً لما، وهما تنوعك بحسبه وتنوعه بحسبك، وعليه يحمل قول من قال من الصحابة:

ما انت يامكّة الآواد شرفك الله على البلاد

۱۳۵۱ و كذا قولهم في الحجر الاسود على ماهو المشهور، ويصحب ماذكر من الامور التي ١ هي التحقق بالخلاص عن الميول الطبيعية والروحانية وعدم تحدث النفس بامر ٢ وعدم الالتفات الى امر الآ من الحيثية المذكورة امران: احدهما تجلى الاسم الدهر الذي هو روح الزمان بنسبة التابعة والثاني تجلى الشأن الكلى الالهي بجزئيات شئونه الواقعة في كل حال.

۱۳۰۲ ما فاذا صرت كما ذكرنا وصحبك هذان التجليان لن تبقى لاحينئذ ولا بعد ذلك تحت حكم حالة خاصة ولامقام معين متقيداً بها تقيد تعشق، بل انت حالتئذ مع مطلق الحال الكلى المندرج فيه الاحوال كلها اندراج الالوان المختلفة تحت اللون الكلى، فحكم هذا الحال المطلق فيك - اذا تحققت من استجلاء صور الموجودات كلها، اى شهودها ٣، و استجلاء المعلومات جميعها التى صرت مر آة لها، اى استحضارهما ٤ كلاهما فيك باعتبار شمول نسختك على صور الموجودات بظاهرها وصور المعلومات بباطنها، ثم استجلاء مافيك فيما خرج عنك باعتبار ان مافي الخارج تفصيل صورة مافيك.

٥/٣٥٣ ثقول: فان تحققت مع ذلك الاستجلاء للموجودات او الاستحضار للمعلومات بالتجلى الذاتي المعتلى على نجلى الاسماء والصفات والمراتب والنسب واضافات؛ ظهر حكمك واثرك من حيث مقامك المطلق في غيب ذات ربك؛ ولم يظهر عينك لفنائك واستهلاكك في الله، فكنت تبعاً لما انت مرآة له، وهو الحقيقة الجامعة بين الحضر تين: الاسماء الالمية والحقائق الكونية، اعنى حضرة الوجوب وحضرة الامكان، يحكم تلك الحقيقة الجامعة بك في كل شئى، لانك صورتها الجامعة لجميع ما في العالم.

١- المشهور ولصحة ماذكرنا من هذه الامور التي- ل ٢- النفس بالتعشق بامر- ل ٣-شهودياً- ط
 ٤- باستحضارها - ط ٥- بحكم - ط - ل

9/۳۰۶ ویظهر ایضاً حکمک فیه اما به فمطلقا ۱ ؛ و اما بک فمن حیث هو وبحسبه لابحسبک انت و من حیث انت ، اذ لاحیثیة لک تتخصص بها حینئذ ولالک امر یخصک تتحدد به انت ، اذ لاحد لك مع قبولک کل امر ووصف وظهورک بکل نعت و رسم و حال و حکم ؛ وظهور سلطنتک فی کل معلوم و علم و حادث او قدیم ؛ موجود او معدوم ۲ ؛ قابل لظهور بالوجود فی بعض مراتبه او کلها او غیر قابل ، فمتی صرت کذلک مطلقا حصل لك امور:

٥٩٥/٥ الاول انك صرت احدياً جامعاً للمتناهيات ٣؛ لكونك عين كل منها بدون العكس، لانها نسب تعيناتك وانت انت فيها لا بالعكس، فالتقابل في نسبك لافيك، فانت في ذاتك الخفى بنفسه ٤ والجلى بنسبه ٥، وكذا انت المتسفّل العلى والحادث الازلى والغالب الخفى ٢ والعزيز الغنى، وحينئذ تكون للصورة الالهية المقدسة الغيبية التي هي حضرة احدية الجمع والوجود عبد ١٧ الله في دائرة عرصة الكون حسب السيادة الظاهرة، كما كنت عبد ١٨ الله في دائرة عرصة الكون حسب السيادة الظاهرة، كما كنت عبد ١٨ الله في القلم الاعلى حسب التيادة الباطنة.

907/6 الثانى ان تكون حينناً والتحريق والحليفة في الاهل والمولد، ومعنى ذاتيته و آله السلام: اللهم انت الصاحب في السفر والحليفة في الاهل والمال والولد، ومعنى ذاتيته ان الاستخلاف مقتضى الذات في هذه المرتبة؛ فان مرتبة الكال فوق مرتبة الاستخلاف ومتضمنة لها كما مر، او المراد استخلاف الرب اياه كما نطق به الكتاب؛ فان استخلاف العبد مسبوق به وان كان سابقاً على الكال، واحتجابه ذلك أنما هو وراء سبحات العزة واشعتها، فان قوله عليه و آله السلام: ان لله تعالى سبعين الف حجاب من نور وظلمة لو كشفها لاحرقت سبحات وجهه ما انتهى اليه بصره - في حق المحجوبين بالحجب الظلمانية او النورانية - اعنى التعينات الطبيعية او ١٠ الروحانية.

٧٥٧/٥ وفي النفحات ١١٪ ان الحجب النورانية ١٢ هي الاسماء والصفات الوجودية

۱-مطلقا-ط ۲-عدیم-ط-ل ۳-للمتناقضات-ل ٤-بنفسك-ن-ع-بنسبته-ل ٥-بنسبك -ن-ع-بنسبته-ل ٦-والطالب الحق-ط-ن-ع ٧و٨-عند-ل ٩-بربك-ن-ع-ان مثلك حينتُذيكون محتجباً بربه-ل ١٠-و-ط-ل ١١-ص:١٠٠ ٢٢-النورية «النفحات»

الثبوتية؛ والحجب الظلمانية هي السلبية ١.

حجاب التجلى الذاتى فلم عن حميع الحجب بالتجلى الذاتى فلم يبق فى حقه حجاب الاحتراق الكل بعد فناء الاسم والرسم بالكلية - فلا احتراق بعده، اذ ليس على الخراب خراج؛ ولذا لايكون ذلك الا فى عرصة الغيب المطلق المجهول الوصف والعين حيث لاحيث ولامكان؛ ولاسبحات محرقة للاكوان باهرة على ذلك الانسان، لانه صار على خلق مولاه واجتمع اخراه باولاه.

۱۳۵۹ الثالث انك تصير في هذه المرتبة الكمالية سيداً للكونين وقبلة لاهل القبلتين؛ و لنفس القبلتين يشرف ٢ بك كل كمال ويهابك ٣ كل صاحب جمال وجلال ويكمل بك كل مقام وحاك.

۳۹۰، الرابع انك تحصل ماشئت حصوله لشئى كان من كان وماكان بكل ٤ ماكان ٥ وتزيل ٦ عمن شئت.

۱۳۱۱ ماخامس انه يتوجه كل موجود اليك في كل ماتريده بموجب حكم ارتباطه بك وانفعاله الفقرى ويتوسل بك في كل حاجة قرن خبرة منه ولافهم، وتعطى وتنعم على كل شئى بكل شئى دون من و لاقطع عن شهود احاطى، تفصيلاً تارة واجمالاً اخرى، وحساً وروحاً ومثالاً ذاتاً وفعلاً وحالاً اخرى؛ في وقتى كشفك وحجابيتك وقهرك ورحمانيتك.

٣٦٧ السادس انه يعرض عنك المحجوب في زعمه حال طلبه اياك؛ ويقصدك بالتوجه حال توجهه الى سواك حيران عندك وهو بزعمه خبير.

٥/٣٦٣ السابع انك تقرر غلطه فيما شئت وفيك ايضاً قولاً او حالاً او فعلا بانصباغك بحكم المراتب والاحوال التي لاتناسبه، فيظن انه قد از داد معرفة بما غلطته فيه واز داد بك بصيرة

٣٦٤/٥ الثامن انك تعترف له احياناً بانك ٨ كما اعتقد؛ وذلك عندما ينفعل لنسبة

١-السلبية العدمية «النفحات» ٢-لاهل القبلتين يشرف - ط ٣-ويبهى - ن - ع ٤-حصوله
 بكل - ط - ل ٥-مكان - ن - ع ٢-حصوله بكل ماكان وتنزيل - ل ٧-يحكم - ن - ع - ل
 ٨-له بانك - ن - ع

جزئية من انسب كمالك التي لا تحصى، فلايشك انه قداحاط بك معرفة واتخذك ذخيرة وانه ٢ قداحبك عن علم يقينى وبرهان ربانى؛ سيّما وقداخبرته وقررت ٣ حكمه فيك وامضيته، ولو برقت وظهرت لذلك المسكين بارقة من سنا اوج حالك مع ربك وشعاع نور لقائك عنده وقدر مرتبتك في نفسه وراء حضرات قدسه؛ طاش عقله ودهش لبه؛ بل ذهب كله وسقط في يديه وهلك ولم ينتفع بشئى مما في دائرة وجوده، وعجز عن ان يؤمن بك فيألهك ؛ ويشكرك او يعرض عنك فيكفر بك ويكفرك، اى ينسبك الى الكفر، لان هذه الاعمال مسبوقة ببقاء العقل واللب واعمالها وقد ذهبا عنه.

ه٣٦٥ التاسع انه يستعمل سلطنتک ولايدری کيف؛ وينکر مايزعم انه يعرفه ويحبّه ولايدری لم ذلک؟

۳۹۹/۱ العاشر انه ينطبع في مرآة وجوده الامعة من بوارق انوارك انعاماً منك عليه استفاعة مرتبة الانسانية المشتركة ظاهر التي هي لك في الحقيقة وبشفاعة النسب المجهول القديم الذي بينك وبين كل انسان، بل كل موجود به بما ٦ مر توجيه من الجزئية المخاطبة ٧ وجوداً او حقيقة ، وقد قبل ٨ تلك البارقة برائطة و تيقتك المتصلة به التي هي سبب حيوته وهي الاقتضاء الخاص والنسبة الخصوصة من المربوبية ، فيغدو شاطحاً واي مسيئاً للادب بتلك البارقة عليك ؛ مستبعداً من استعدادك قبول ذلك اوبعضه من الحق ، بناء ١٠ على كماله في زعمه و نقصك ؛ ويستحقر بالنزر القلبل من عطاياك له ؛ عظيم ما يحوى عليه خزائن ملكك ويد قدر تك لفرط بعدك عن ذلك المسكين في عليا مجدك ؛ مع غاية قربك منه في ذاتك ، اذ لا اقرب ١١ من المطلق الى المقيد

٣٦٧/ ه الحادى عشر انه يستكثر ١٢ فى حقك اليسير من قليل ما خوّلته واعطيته ورشحت به من نوالك ومنحته استقلالاً لمكنتك ١٣.

۱-لنسبة جزئية ما من – ل ۲ - ذاته – ط ۳ - قدارة – ط ۲ - فيتألفك – ل – في تألمك – ن – ع ٥ - لنسبة جزئية ما من – ل ٢ - ذاته – ط ۷ - المحاطية – ن – ع ~ بوجهه من الحرية مخاطبة – ل ٨ - قيل – ل ٩ - ترابطه – ط – برابط – ل ١٠ - من الحق بواسطة استعدادك ذلك بناة – ط – ل ١١ - لا قرب اقرب – ل ٢ - يستكبر – ل ١٠ - للكيتك – ن – ع ٢ - يستكبر – ل ١٠ - للكيتك – ن – ع

#### ٧٠٢/ مصباح الانس

۸۳۹۸ الثانی عشر انك تبكی له ۱ وقتاً شفقة علیه ۲ باطناً وهو یسخر منک ویستهزی ه بک ۳ ظاهراً وانت تسعی فی نجاح مقاصده و محابة ٤ فیما بینک و بین ربک ۹ ویتخذک عدواً ولایشعر؛ و تسوق الیه حتفه ۶ فی وقت من حیث لایحتسب او تحول بینه و بین مراده فلایدری وقدیشکر ۷.

٣٦٩/٥ الثالث عشر انه يؤمن بك وهماً فيودك ويثنيك ^ ويكفّرك ٩ عيناً ووجوداً فيبغضك ويشينك - واجب عنده من فيبغضك ويشينك - واجب عنده من حيث الحكاية القلبية والوهم الحاكم؛ ومستحيل من حيث المشاهدة والحكم الظاهر.

۰/۳۷۰ الرابع عشر انه ينازعك بتسليطك اياه ولتبعيد مرادك وهو يزعم انه قدانتصر عليك.

۱۲ ۱۹/۱۱ الخامس عشر انه ينصر نفسه يك من حبث كينونته في دائر تك التي لايقع فيها الاماشئت؛ فيظن انه قدجاء بالنصر اليك رانه قداعانك و نصر كو تفضّل عليك و جادو ما ۱۲ قصر فيك؛ وانت في كل هذا المذكور ۱۲ من الاحوال ثابت مكين و خازن امين؛ قد تدرعت من العامة بدرع الستر ۱۶ والتقوى؛ وتسريك بيربال الادب مع ربك والحياء منه؛ متحققاً بربك متنزها ۱۵ عن التقيد والتعشق بوصفه او وصفك؛ راسخ القدم في مقام التمكين؛ متبع ربك ۱۲ في شئونه بالتنوع والتلوين وفي ان لاطلب منك ولا اخذ ولارد و لاغيبة ولاحضور ولاحزن ولاسرور، بل مجرد التسليم والتسلم والرضاء التام بمراد الرب الكريم، فان امره حتم وحكه جزم وهو على بصيرة من ربه.

٥/٣٧٢ السادس عشر انك تبكى على المحجوب مرة اسفاً على نقصانه وقصوره وتضحك اخرى تعجباً من انهاكه في جهله وفتوره وتنزه عن ذينك الامرين اخرى؛ بل عن كل متقابلين بحكم منزلتك الكبرى.

۱-علیه-ط ۲-له وقداشفقت علیه-ل ۳-بستهزئك-ط ۶-محابه-ل ۵-ربه-ط ۲-جیفة-ط-خیفه-ل ۷-یستنکر-ن-ع ۸-بینك-ل ۹-یکفربك-ل ۱۰-فیغضبك ویشینك-ن-ع-بسبك-ط-ن-ع-نسیك-ل ۱۱-ای-ل ۱۲-جادما-ل ۱۳-هذه الامور-ط ۱۲-بدروع السیر-ط-ل ۱۵-منزها-ل ۱۲-ربه-ل-ط ٥/٣٧٣ السابع عشر انك تستحضر قوله عليه و آله السلام: ليس شخص اصبر على اذىً من الله، فتراك ١ مظهر هذا الشخص العلى المفضل السليم من النقائص؛ كما انه ليس شخص اتم لذةً منك لما تشهده في حضرة ربك من عز ٢ سلطانك ومقامك ٣ الكريم.

١٣٧٤ فهذا المجموع ايها الانسان احكام كما لات ربك جلوت الها في مرآة لبك فلا تغلط في نفسك فتضيف اليك ماليس لك ولا لابناء جنسك، اذ المتشبع بما لايملك كلابس توبي زور .... الحديث ٧، والى الله عاقبة الامور (٤١ - الحج) وهذا الكلام يحتمل المنع عن الغلط في دعوى المرتبة الكمالية مع عدم هذه العلامات، ويحتمل المنع عن الغلط في اضافة ٨ مافوق هذه الكمالات الى الانسان؛ كالوجوب الذاتي وعدم الامكان الذاتي والاحاطة بالكليات والجزئيات دفعة او مطلقا؛ او دوام الاحاطة على مامر من خواص الحق سبحانه.

١٠ الانسانية الكالية يفهم منها ان الانسان الكامل يكون مظهراً للالوهية ومتحققاً بها، فهل الانسانية الكالية يفهم منها ان الانسان الكامل يكون مظهراً للالوهية ومتحققاً بها، فهل يصح ذلك؟ او الالوهية كالوجوب الدّان والإحاطة او دواهها من خواص الحق سبحانه؟ و ١٣٧٦ قلت: قال الجندى في رسالته: قد اختلف في ان الانسان هل يكون مظهراً للالوهية التي هي الصفة الجامعة للكالات الاسمائية؟ فحققوا المتصوفة على ان التخلق والتحقق بالاسم الله لايمكن لاختصاصها ١١ بالحق ولانه قائم مقام المسمى؛ وهذا من مقام الادب مع الله، فاما مقتضى الكشف والشهود ان الاسم الله ليس عين المسمى من جميع الوجوه؛ بل من وجه كسائر الاسماء، ولما انصف الانسان الكامل باحدية جمع جميع ١٢ الاخلاق الالهية وبسر: وسعني قلب عبدى التق النق؛ صار ١٣ قلبه عرش ذات الحق والاسماء الالهية ويكون الاسم ١٤ العلم الاعظم، لدلالته على حقيقة الحق بالحقيقة لا الجاز. هذا كلامه.

۱-فراك-ط ۲-غير-ط ۳-سلطان مقامك-ن ٤-جلونها-ن-ع ٥-المتتبع-ط ۲-كملابس-ط ۷-بالحديث-ط-ن-ع ٨-اوصافه-ط ۹-الكلمات-ن-ع ١٠-المراتب-ل ١١-اختصاصبها-ط-لاختصاصها-ل ١٢-جمع الجمع-ط ١٣-التق صار-ل ١٤-اسم-ل

#### 4 ۲ ۷ / مصباح الانس

٥/٣٧٧ ثم نقول: واما الثاني من الامرين اللذين بها ختام الكلام ١٠ وهـو ذكـر علامات يظهر بها تزوير ١ قول المبطلين وتنوير حال الكاملين:

٥/٣٧٨ فمنها معرفة قدر ٢ كل موجود؛ لانه يدركه حق الادراك ومرتبته عندالله فيوفيه حقه الذى استحقه من حيث نسبته الى الله ويعامله بما لو تجلى الحق سبحانه بذاته ظاهراً على العموم لكافة الموجودات لعامله الحق بعين تلك المعاملة وانزله تلك المنزلة التى انزله فيها هذا الكامل.

٥/٣٧٩ واقول: فن هذا يتسلق الى معرفة مرتبة كل موجود عند الله، فان مرتبته عنده هو مرتبته عند هذا الكامل استدلالاً بالاثر على المؤثر وبالصورة على الحقيقة، فالعبرة لاعتبار الكامل والتفاته - لا لما يتوهمه الناس انه عمود او مذموم او متشرع ٣ او غيره فان الشريعة طريق الوصول؛ والحال بعد الوصول هو اللائح للواصل كما قال عليه وآله السلام: ايكم ٤ مثل؟ ابيت عند ربي طعبى ويسقين.

٠٣٨٠ ومنها ان يصيب فيسايع كم بعد وهذا كالفرع لما قبله؛ لان الحكم على كل موجود معاملة معه؛ وقد قلنا مُعَامِّلُة مَنْ كُلِّ مُوحِودٌ عَيْنِ معاملة الحق سبحانه معه - لو تجلى ظاهراً -

٥/٣٨١ ومنها ان لايضيف الى نفسه شيئاً ابتداءً، بل بعد اضافة الحق اياه اليه، واذا اضاف الحق اليه اليه، واذا اضاف الحق اليه امراً ما اضافه ١ الى نفسه بالوجه الذى قد اضافه ٦ ربه اليه، لامتأخراً متنزهاً عن اصل الاضافة الى نفسه ولامبادراً معتدياً ٧ عن حد الاضافة.

٥/٣٨٢ فن فروع هذا الاصل: ان الحق سبحانه اضاف الاعمال الى كسب العباد واختيارهم الجزئ الظاهر، فالتنزه عنه بالقول بالجبر كالجادات تفريط؛ والاعتداء عن الكسب الذي هو التوجه الجازم - وهو الامر النسبي الى خلق الافعال الاختيارية بالقدرة المستقلة كافعله المعتزلة - افراط ٨.

+ ١ - عطف على ماقال الشارح قدس سره: اما الاول .... ص ٦٩٢

۱-ثنویر-ل ۲-معرفةحال قدر – ن – ع ۳-متسرع+ ل ٤-انکم- ل ٥-اضافة – ل ۹-اضافة – ل ۴-اضافة – ل ۹-اضافة – ل ۹-اضافة – ل ۱-اضاف – ط - اضاف – ط - ن – ع - تفریط – ط

9/٣٨٣ ومن فروعه: ان الحق سبحانه قال: وهو معكم اينا كنتم (٤-الحديد) و: اقرب اليه من حبل الوريد (١٦-ق) ونحوه؛ والمفهوم منه المعية الذاتية حقيقة لامجازاً المفسرة بالنسبة الارتباطية التي بين الوصف والموصوف وبين التعين والمتعين وبين الحال وذيها ١، وبالجملة ٢ بين المطلق وقيده، فالقول بالحلول والاتحاد بين الذاتين افراط، والقول بالمباينة والتعدد الوجودي حقيقة تفريط.

٥/٣٨٤ ومنها ان يتصرف فيما مكنه الحق تعالى التصرف فيه بيد الاستخلاف والادب ورؤية "نفسه خليفة عن الحق ونائباً عنه وفاعلاً بأمره واقداره؛ لابيد الملك - بضم المي ال القوة والقدرة؛ و لابيد الاستحقاق بنفسه لتلك المرتبة، وان من شأنه ذلك كما قال عليه و آله السلام: انا بشر مثلكم (٦-فصلت) و: ما ادرى مايفعل بي ولابكم (٩-الاحقاف) على احد الوجوه، مع انه على بصيرة من ربه، و الله اكون عبداً شكوراً؟ وغير ذلك.

۱۳۸۵ ومنها ان يكون مجموع الهم والقصد على الحق سبحانه، اى احدى ؟ التوجه اليه؟ لا بتعمل بل بلا تكلف فارغ البال ومعرضاً عن السوى من حيث انه غير؟ بحيث لو اراد التوجه الى الغير لتكلف في ذلك، كما يفيله الانتقال الجيوان على عكسه حيث لو اراد التوجه الى الله تعالى لتكلف فيه؛ كما مرّ عما ٥ قريب في قوله:

ابت غلبات الشوق الآتقربا اليك ويأبي الحال الآنجنب

٥/٣٨٦ ولايكون اعراضه عن السوى للنزاهة والتجمل ، والا لكان التكلف والتعمل في التوجه الى الحق لافي التوجه الى السوى، بل لانه شأنه وديدنه، ومن آثر العرفان للعرفان فقد قال بالثاني ٨.

٥/٣٨٧ ومنها ان يكون ساكناً تحت مجارى الاقدار والاحكام الالهية؛ لابصفة التجمل ٩، لان التجمل ١٠ بالشئى اظهار الرضاء به وحمل النفس عليه لا بملكة ١١ الرضاء، والواجب على الكامل ووظيفته ملكة الرضاء بالقدر، ويكون تاركاً كل مطلب معين؛ اى

۱-ربها-ل ۲-وق الجملـة-ل ۳-دونـه-ط-رؤيسته-ل ٤-اخـذ-ل ٥-عــن-ل ۲-۹-۱ التحمل-ل ۷-التحمل ق-ل ۸-هذه الفقرة من نمط العارفين كتاب الاشارات لابي على سينا ۱۱-ملكة-ل طلبه والتشوق اليه لاللتوكل، اى لا لان يتوكل على الله تعالى فى حصوله مع ميل قلبه اليه بخصوصه، والآلم يرض قلبه بضده، بل كان ١ موطناً نفسه على الرضاء بما يبدو من الغيب من صور الوقائع او يردعليه من الاحوال، وذلك لجزمه بان الخير ما اختاره والحكمة فيا يفعله الحكيم المطلق، ويكون رضاه ذلك من غير تشجّع وتجلّد يقتضيان التصدى ٢ للمقاومة مع الواقع الغير الملائم لطبعه؛ او يقتضيان عدم ١٣ الاكتراث ٤ لذلك الواقع من غير اضطراب بوقوعه و تزلزل؛ ومن غير تعشق ٥ ووثوق بكل محصول ومؤمل، يعنى كال المرء ان يشتمل رضاه بالقدر على امور:

٣٨٨ ه الاول ان لايري رضاه كمالاً له كما قال الشيخ قدس سره في عدم رؤية الاخلاص من رزق الظمارة: حتى عن الاخلاص فقد منح الخلاص.

٥/٣٨٩ الثانى ان لايكون فيه توقيع مطلب معين، بل يكون مطلوبه ما شاءالحق تعالى احداثه في نفسه او في غيره

١٩٩٩ الثالث ان لا يكون رضاه بتفويض مطالبه الى الحق؛ والآلاشتمل قلبه على ميل
 معين، ولا للتشجع في مقاومت لكير اللائم أو عدم الا كرّاث له ٦ او الاضطراب والتزلزل ف٧ غير
 الملائم لطبعه او التعشق والوثوق به في الملائم.

۱۹۹۱ وجلة القول في الرضاء بالقضاء ماذكره الشيخ قدس سره في التفسير ١٠: ان مراتب
 الرضاء في عرصة الانسان ثلاث:

۱۹۳۹۲ الاولى ان يرضى من حيث الباطن عن عقله ومازيّن له من الاحوال والافعال ١ عموماً ؛ ومن فروعه ما ١٠ ورد: رضيت بالله رباً وبالاسلام ديناً وبمحمد صلى الله عليه و آله نبياً ، ومن حيث الظاهر عن ربه بما يتعين ١١ له منه من ١٢ احوال واعمال يتقلب ١٣ فيها في حيوته الدنيا دون قلق مز عج يتمر ربه العيش ١٤ ؛ كما ورد: ١٥ الحمد لله على ما اعطاني ربي و لا ١٦ المركبه شيئاً .

۱-یکون-ل ۲-یقضیان بالتصدی-ن-ع-یفضیان الی التصدی-ن-ع ۳-علامهٔ-ن-ع ٤-یقضیان بعدمالاکتراث-ن-ع ۵-ومن تعشق-ط ۲-الاکتراث او-ط ۷-التزلزل لوقوعه فی-ن-ع ۸-ص: ۴۸۲ ۹-الاعمال-ن-ع-التفسیر ۱۰-واخص منه ما-ط ۱۱-یعین-ل ۱۲-لهمن-ل ۱۳-ینقلب-ل ۱۵-بشمر ربه عیشه -ل ۱۵-ورد الحدیث -ل ۱۹-اعطانی ولا-ل

٣٩٣/٥ النائية قوة الايمان وارتفاع التهمة ١ فيا ورد ٢ في امر الرزق وباقي المقدرات ٣ كما قال تعالى: ما اصاب من مصيبة في الارض ولافي انفسكم الا في كتاب ....الى آخر الايتين (٢٢-٢٣-الحديد) فان من عرف ان الله ارأف به من نفسه واعرف بمصالحه ويرى من دقائق الطافه وماله عليه من النعم التي لاتحصى مما حرّمها غيره؛ فانه يرضى عنه وعها يفعله فيه، وان تألم طبعه فذلك لايقدح، وانما المعتبر في هذا نفسه القدسية والرضاء من صفاتها لامن صفات الطبع، واتم حال من في هذه المرتبة ان يجعل ١٤ ارادته تبعاً لحكم الشرع في نفسه لافي غيره؛ دون غرض له غير ماعينه الشرع ٥.

مطلب معين ولا ان يكون علة صحبته له ما يعلمه من كاله او بلغه عنه او عاينه، بل صحبة مطلب معين ولا ان يكون علة صحبته له ما يعلمه من كاله او بلغه عنه او عاينه، بل صحبة ذاتية لا يتعين لها سبب، وكل امر وقع في العالم أو في نفسه يراه كالمراد له فيلتذ ٦ به، ولا يزال من هذا حاله في نعمة دائمة لا يتصف بالذل والالم؛ وعزيز صاحب هذا المقام قل ان يوجد، وسبب قلة ذائقية ٧ امران: عزة المقام في نفسه؛ لانه شأن من يناسب الحق في شئونه بحيث يسره كل ما يفعله الحق و كأنه المحتار أله، والاخر كون الطريق الى تحصيله مجهولاً.

٥/٣٩٥ و لما كان الانسان لا بخلو نفساً واحداً عن طلب يقوم به ٨ لامر ما، لان الطلب وصف لازم لحقيقته؛ فليجعل متعلق طلبه مجهولاً الآمن جهة واحدة؛ هو ١ ان يكون متعلق طلبه ماشاء الحق احداثه في نفسه او في غيره، فيحصل له اللذة بكل واقع منه او فيه او في غيره، فان ١٠ الحق منه الواقع التغير؛ تغير ملتذاً ١١ به - لطلب ١٢ الحق منه التغير.

١٩٦٦/٥ ومارأيت بعد الشيخ رضى الله عنه من قارف ١٣ هذا الا شخصاً ١٤ واحداً اجتمعت به في المسجد الاقصى؛ هو اكبر من لقيت، اعرف له من العجائب مالايقبله اكثر العقول تم كلامه.

۱-النهمة - ل ۲-وعد - ل ۳-النهمة في جانب الحق فيا وعد من امر الرزق وما في المقدورات «التفسير» ٤-ان يقرر في نفسه ان يجعل - ن - ع ٥- باق له على التعيين في امر ماغير ماعينه الشرع - ن - ع - التفسير ٦- كالمراد فيلتذ - ط ٧- المقام قل ان يوجد ذائقه وسبب قلة ذائقه - ن - ع - التفسير ٨- طلب مايقوم به - ط - ل - يقدم به - ن - ع - وهي - ط - ن - ع ١٠ واقع فان - ل ١١ - ملتذ «التفسير» - ط - ل - يغير لطلب - ط ١٣ - قارب - ط - ن - ع - التفسير - ل ١٤ - شيخاً «التفسير» ٥/٣٩٧ ومنه يعلم ان المذكور من الرضاء هيهنا اعلى مراتبه وهي المرتبة الثالثة.

٥/٣٩٨ ومنها ان يترك التحكم بالتحسين والتقبيح العقليين في مدركاته اذ الجميع من حيث انه فعل الحق - ولم يقع بالامصلحة - حسن، بل يخلع من ملابس الاحوال كلمها ويبدلها ١ لغيره، وذلك لعدم تعشقه وتقيده بحال معين، كل ذلك لا لخدر ٢ معنوى وغفلة قلبية مانعة عن كمال الاحساس بما دق وجل من المعلومات اللائحة له ٣ بعد كمال ادراكها.

٩ ٣٩٩ ومنها احاطة علمية المية ؟ بجميع الحضرات الخمس الاصلية والاسماء الذاتية الكلية بحيث يعرف اصل كل مأخذ كل آخذ عن الله بواسطة ظاهره او باطنه ؟ ، ويعرف صورة استناد ذلك الاخذ الى ذلك الاصل الالمى وماحصل له منه وما بقى عليه بما سيأخذه بشروطه، هذه علامات الكال، فإن ارتقى بعد التحقق بالكمال فى درجات الاكملية وجاوز مقام الكمال من حيث تعينه الخصوص بصاحب احدية الجمع ؟ اى من اول درجاته الخرها، فإن اول درجات الكال كيار قرب النوافل واوسطها قرب الفرائض واخرها المكن الذكر مرتبة التحض عاسوى الله تعالى ؟ والتشكيك بتردد الجمع بين الطرفين.

۱۵/۵۰ وفي التفسير: ١ الد مانين مرتبة كنت شمعه وبصره وبين مرتبة الكمال المتضمن للاستخلاف والتوكيل الاتم من الخليفة الكامل لربه سبحانه في كل ماقد استخلفه الحق فيه مع زيادة ما يختص بذات العبد مراتب كمرتبة النبوة ثم الرسالة ثم الخلافة؛ خاصة كل من الثلاث ثم عامة، ثم قال: فما ظنك بدرجات الاكملية التي هي وراء الكمال. هذا كلامه.

۱۰ ع/ه وحيند ۱۰ حجبه الحق بذاته عن خلقه وقام الحق عنه بسائر وظائفه وجميع لوازمه؛ وانضاف الى الحق سبحانه ما كان ينضاف اليه قبله من الاوصاف والاثار؛ واستقر هو في غيب ربه لايدرك له اثر ولا يعرف له عين ولا خبر؛ يدرك تجلى ربه في ذاته فيظن ان ۱۰ الكامل قد رأى ۱۱؛ ويشهد الاثار تصدر عنه ظاهراً ۱۲ من حيث الصورة التي كانت تضاف

١٠٠ عطف على: فإن أرتق بعد التحقق ...

۱-یبذلها-ل ۲-بجذر-ل ۳-بل-ن-ع ۱-البتة-ل ۵-اصل مأخذ کل احدعن-ل ۲-ظاهرة او باطنة -ط ۷-درجات-ل ۸-المکنة-ط-ل ۹-ص: ۲۸۱ ۱۰-انذلك-ن-ع-ل ۱۱-دری-ن-ع-ل ۱۲ هذه الاثاریقتدر ظاهر أ-ط-یصعد-ل

اليه من قبل؛ فيظن ان الصورة هو ذلك الانسان، فيحسب ان قد درى وما درى واتى يتصور لمن احتجب في الغيب تعينه ١ وذاته ان يدركه كون؟ ففيه قال من قال رضى الله عنه: تسترت عن دهرى بظل جناحه: اى بصورة جزئية ليس وسعه الا ادراكها ولايدرك عيني الكلى ٢، وحين ادركها يحسب انه ادركني وليس كذلك. فعيني ترى دهرى وليس يرانى: فان النور الكلى شأنه ان يرى ولايرى.

فلو تسأل الايام مااسمى مادرت واين مكانى مادرين مكانى مادرين مكانى عادرين مكانى التفسير ٤: ٥/٤٠٤ لا اسم ولامكان لمن احتجب في الغيب ٣ بعينه، وهذا هوما قال في التفسير ٤: ومنتهى كل ذلك بعد التحقق بهذا الكمال التوغل في درجات الاكملية توغلاً ٥ يستلزم ١ الاستهلاك في الله؛ استهلاكاً يوجب غيبوبة العبد في غيب ذات ربه وظهور الحق عنه في ٧ كل مرتبة من المراتب الالهية والكونية في كل حال وفعل عاكان ينسب الى هذا الانسان من حيث انسانيته و كاله الالهي، او ينسب الى وينسب الى وينس

9/2.7 ومن حصلت له هذه الحال ١٠ وشاهد اللحمة النسبية بينه وبين كل شئى وانتهى الى ان علم ان نسبة الكون كله نسبة ١١ الاعضاء الالية والقوى الى صورته وتعدى مقام السفر الى الله ومنه الى خلقه وبق سفره فى الله لا الى غاية ثم اتخذ الله وكيلاً مطلقاً؛ يقول حالتئذ: اللهم انت الصاحب فى السفر والخليفة فى الاهل والولد، وانت ١٢ حسى فى سفرى فيك والعوض عنى وعن كل شئى ونعم الوكيل انت على ماخلقت مما كان مضافاً الى على سبيل الخصوص من ذات او صفة او فعل ولوازم كل ذلك وما اضفته الى ايضاً من حيث استخلافك لى على الكون اضافة شاملة؛ فقم عنا بما شئنه منا كيفها شئت وفى كل ماشئت، فكفانا انت عوضاً عنا وعن سوانا، والحمد الله رب العالمين. هذا كلامه.

١-بعينه-ط-ن-ع-بغيبه-ل ٢-الكلية-ن-ع-ل ٣-الغيبة-ل ٤-ص: ٣٤٤ ٥- توغلات-ل ٢-بعينه-ط-ن-ع-بغيبه-ل ٨-عنداكثر-ل ٩-اهل الشهود-ط ١٠-هذه الحالة -ط-ن-ع-التفسير-ل ١١-كله اليه نسبة -ل ٢١-الخليفة في الاحوال وانت-ط-في الاهل وانت «التفسير»

علم المثنى فكأنك ما علمته؛ وتسمع به و كأنك ما علمته؛ وتسمع به و كأنك ما المته؛ وتسمع به و كأنك المسمعته؛ وتملكه و كأنك الست هو؛ وتراه و كأنك ما رأيته؛ وتملكه و كأنك محتاج البه؛ ويحكم عليه ٣ يد قدرتك و كأنك طالب له و فقير البه كما قال الترجمان:

كثر العيان التي حتى انه صار اليقين من العيان توهماً ٥/٤٠٥ وقال الترجمان الاخر؟:

انكرتهم نفسي وماذلك الا نكار الآلشدة العرفان

ما ينطبع في مرآتك الكلية من حيث ان الاشياء والتعينات طائفة حول حقيقتك التي هي مركز دائرة الاشياء، اذ حقيقتك كمرآة كرية مستديرة على رق محيط منشور دائر مشتمل على جميع النقوش، ونسبة الاشياء الى تلك الرآة المستديرة نسبة نقط محيط الدائرة الى على جميع النقوش، ونسبة الاشياء الى تلك الرآة المستديرة نسبة نقط محيط الدائرة الى النقطة التي منها انتشت ، فكل منها بحاذيك لا في مجرد النفس الواحد ١٠ وهو يمر ١ عنك في النفس الثاني من زمان المحاذاة والمسامنة، فما يلحقه نسبة او ١٠ حقيقة ما من حقائق الكون او يقف ١١ تلك النقطة في مقام المسامنة والمحاذاة منك ومن مرتبتك الآوتلتها ١٢ الكون او يقف ١١ تبل النقطة في مقام المسامنة والمحاذاة منك ومن مرتبتك الآوتلتها ١٢ نقطة اخرى يخال ١٣ غير الاولى وهكذا على الدوام.

٧٠٤/٥ فان قلت: اذا كان محاذاة كل نقطة في نفس واحد ويمرّ في النفس الثاني لم يمكن ان يكون للكامل المذكور حسبا ١٤ يبين معنى جزئياً او يظهر في صورة جزئية ولا ارتباط بشئي معين والثبات معه، وكل ذلك خلاف الوجود ١٥.

ه ۱۶ ما ۱۹ قلنا: لو لا ان كل شئى فيه كل شئى مع سريان الكامل الغائب فى ذات ١٦ الحق فى الصور والعوالم والمراتب جميعها ومع حيطته لها؛ لم يتمكن من بيان امر جزئى، لان الجزئية لاتحصل بالمرور على حقيقة واحدة، بل بالثبات على عدة من الحقائق الى ان يتعين

١- كأنه-ل ٢- كونه-ط-بكونه-ل ٣-اليه-ط ٤-قال الاخر-ط ٥-نقطة-ل ٦-انتشبت-ط ٧-فكل يجاذيك-ط ٨-الواحدة-ط ٩- ويمر-ل ١٠- تلحق نقطة او -ن ع - مما تلحقه نسبة او ط ١١-ان تعقب - ط -ن ع ١٢- يليها - ط - ل ١٣- بجال - ط - بجال - ل ١٤ - قدر ما -ن - ع - ثبات حسبا - ل ١٥- الوقوع - ن - ع - ل ١٦- ذلك - ن - ع

العين الجزئية، ولم يتمكن ايضاً من الثبات مع امر بصورة مخصوصة او الارتباط بشئى معين، لما مرّ ان الخصوصية والتعين يقتضيان اجناع الحقائق وثباتها، بل مركزيته واجتاع نسب الحقائق فيها كاجتاع نسب نقطة المحيط في المركز بنسبه ٢، فاجتمع صور تلك النسب وحصل به بيان الجزئية وظهور الصورة الخصوصة والارتباط بها – وكذا مرتبته – تلك لشمول حكمها وعموم اثرها للكل صارت مقتضية للتمكن، فمكنته ٣كما من شأنه ان يقتضى المرور والتحول فحولته، فله ان يقيم ٤ متى شاء وان يظعن متى شاء واحب كما قال:

كلشئي انتفيه حسن مالبسا ٥

٩٠٤٠٩ فكل من الظعن والاقامة والثبات والمرور في مقامه ٦ وبشرط يقتضيه حسن ومشتمل على حكمة بالغة كسائر المتقابلات.

۱۰ ۱۹/۵ ثم نقول: في مركزية الكامل الموصوفة ٧ بالثبات وفلكية الحقائق الموصوفة ٧ بالثبات وفلكية الحقائق الموصوفة بالجمع والاحاطة والدوران اسرار يجب النبية عليها - وان كانت مما لايذاع - أذ ٨ حقت الكلمة الالمية ووجب القول الرباني و لاتبديل لكلمات الله.

وان كان كل كون خيالاً في الحقيقة، ولباطن الإنسان التنوع، اما لروحه وقواه: فاذ لايزال يتبدل تصوراته وتخيلاته وعزماته وتوجهاته بالاسباب والبواعث، واما لبدنه؛ فاذ لايزال يتبدل تصوراته وتخيلاته وعزماته وتوجهاته بالاسباب والبواعث، واما لبدنه؛ فاذ لايزال يتحلل ويتبدل ما يتحلل، ولظاهر الحق التنوع لانه: كل يوم هو ؟ في شأن (٢٩-الرحن) ولباطنه الثبات، لان حقيقته عين الوجود الحق، فالباطن الحق وهو الوجود الاحدى النفسي الرحماني الجامع عين ظاهر الانسان الكامل؛ والظاهر الحق وهو المتعين من حيث هو متعين عين باطن الانسان المتبدل نسب ١٠ تعيناته حسب تبدل اسبابها آناً وشأناً.

۱۹۶۱۲ فالحاصل ان الثابت المحسوس هو الوجود الحق الواجب الوجود والمتبدل هو نسبه الكلية والجزئية المساة بالماهيات والهويات المتعاقبة على الوجود الاحدى الصورى، فهذا السرّ هو مايروى عن المشايخ: ان الحق محسوس والخلق معقول عند الخواص، وعند

۱-نقط-ن-ع ۲-فی مرکز نسبه-ل ۳-ممکنیة-ط ٤-فتحوله ان یقیم-ط ۵-لانبالی حسن من قدلبا-ط ۲-مقام-ل ۷-الموصوف-ل ۸-ولکن-ن-ع ۹-یوم،ای آن هو\_ل ۱۰-لسب-ط

#### ٧١٢/مصباح الانس

العوام بالعكس ١، والدليل على ان ظاهر الحق يتبدل ٢ لمية ما مر انه كل آن في شأن وانية، تحوّل الحق بحسب اعتقاد الانسان وباطنه في الصور يوم القيامة وفي التصورات الاعتقادية هبهنا و بالاعتبارين في التجليات المظهرية عند اهلها، مع العلم المحقق بان حقيقته الغيبية الاطلاقية لاتتبدل ولاتتحول لوجوبه الذاتي المقتضى لازليته وابديته، فهذا التحول دنيا واخرة أنما هو لنسبها وبحسبنا ٣.

17 المحكوم به على الحضرة الالهية الى من حيث جمعها الاحدى للحقائق بمركزيته الانسان الكامل ووجوده جمعاً واجمالاً من حيث جمعه بين مظهريات الجميع - كما مرّ شرحه - محكوم به على العالم باسره تعديداً وتفصيلاً، وذلك لان كلاً منها ٤ صورة الحقيقة الجامعة وتعينها و لكن بالوجهين المذكورين، لما مرّ مراراً من قول الشيخ: ان وجود كل شئى تعين الحق من حيثه ٥، كما ان المحكوم به على حقيقة الكامل من حيث جمعها الاحدى للحقائق بمركزيته لفلكها ومحكوم به على الحضرة الالهية التي هي مرتبة الجمعية الانسانية والفياضية للحق سبحانه، فافهم ذلك تفهم سرّ الثبات والحركة حيث ذكراً.

112/6 فالثبات لذات المقطة، الى من حيث جمك الوجودى الاحدى الاعتدالى، وبائ وتعرف ايضاً من ائ وجه انت نقطة، الى من حيث جمك الوجودى الاحدى الاعتدالى، وبائ اعتبار انت عرش محيط دائم الدوران، الى باعتبار اشتال حقيقتك على حقائق عرش عالم الحقيقة وباعتبار اشتال مظهريتك على سائر المظهريات عرش عالم الصور التى تحت صورتك.

۱۹۵۱ القلب النفحات ٦: ان القلب السبخ قدس سره في بعض نسخ النفحات ٦: ان القلب الصنوبري عرش للبخار الذي في تجويفه وحارس له، والبخار عرش للروح ١٠ الحيواني وحافظ له و آلة يتوقف ٨ تصريفه عليه، والروح الحيواني بمظهره البخاري عرش للروح ١ الالحي الذي هو ١٠ النفس القدسية الناطقة وحافظ لتدبيره ١١ ؛ به يصل تدبيره الى البدن.

۱- هذه الكلمة في فصوص الحكم من ابن عربي رضى الله عنه ۲- متبدل - ن - ع ۳ - بحسبها - ل ٤ - منها - ن - ع - ل ٥ - من حيث هو - ط - ن - ع - حيث يته - ل ٢ - ص: ١٨ ـ هذه حاشية على النفحات ٧ و ٩ - الروح - ط ٨ - ويتوقف - ط ١٠ - هي - ل ١١ - وواسطة بينه وبين البدن ـ النفحات

9/٤١٦ والنفس القدسية باعتبار ما مرّ من مظاهرها مضافاً اليها حال الايجاد الذي هو عبارة عن انصباغ كل مظهر بوصف الظاهرية ١ والتحق باحدية الجمع عرش الاسم الله كما قال: وسعني قلب عبدى التق النق، لكن اللام للعهد لا للاستغراق، فان هذه السعة تختص بالكمل المسمين بالاقطاب، والعرش المحيط لهذه العروش الظاهرة المذكورة ماخلا النفس القدسية النشأة ٢ الانساني الطبيعي العنصري من حيث رتبة جسمه الشامل الحكم لهذه العروش، أما من حيث الباطن؛ فالعرش الشامل نفس الكامل. هذا كلامه.

٥/٤١٧ ثم نقول: ومن علامات الانسان الكامل تمكنه من الاجتماع بمن شاء من الخلق الاحياء ٣ والاموات متى عين الحق له الاجتاع ويكون الاجتاع على ضربين:

۱۸ ۱۹/۱ احدهما ان ينظر الى مستقر ؛ من يريد الاجتماع به فيتلبس بالصورة التى له فى ذلك المقام والعالم، لان للكامل صورة فى كل مرطن ومقام يناسبها ثم يجتمع به، فاذا انتهى حكم قصده من ذلك الاجتماع نزل على الرقيقة الرابطة بين تلك الصورة و بين صورته الجامعة الى صورته.

المقام الذى قبض فيه والى مستقره من البرازخ؛ فانشأ من باطنه صورة روحانية مثالية واسراها على الرقيقة المثبتة ولمناسبة الرابطة بينه وبين ذلك المقام والمحل واستدعى المطلوب على الرقيقة المثبتة للمناسبة الرابطة بينه وبين ذلك المقام والمحل واستدعى المطلوب حضوره، فينزل اليه طوعاً - ان كان عارفاً بكماله وكان للمطلوب السراح في حبوس البرازخ - ويأتيه لافي صورة روحانية مثالية تقتضيها حاله، وان كان من محابيس البرازخ نزل قهراً بصفة المستدعى وقهره وان كان الامر واقعاً بين كاملين فالشأن بحسب الاقوى منهما حالاً واكملهما وبحسب التأدب المرعى بينهما المالمن هو كامل الوقت؛ الدولة من حيث سلطنته الحاضرة، فانه صاحب المنصب والمتمكن مطلقاً في الحالة الذاهبة ١٠ والثابتة، ومن هذا قبل لنبينا صلى الله عليه وآله: واسأل من ارسلنا من قبلك من رسلنا

۱-الطاهرية – ل\_الظاهر به\_النفحات ۲-النشوء – ل ۳-من الاحياء – ل ٤- لامسعقر – ط ۵-المثلية – ط-المنتسبة – ل ٦-المطلوب فينزل – ط ۷-السراج فى جيوش البرازخ وثابتة – ل ٨-كان المطلوب من – ل ٩-الكاملين – ل ١٠-الراهنة – ل

٤ ٧١١/ مصباح الانس

(٤٥-الزخرف) فانه لو لم يتمكن من الاجتماع بمن أمر بالسئوال عنه ما امر، ولاتتأول بان المراد: واسأل اممهم وعلماء دينهم؛ هل حكمنا بعبادة الاوثان في ملة من مللهم؟ فان الامر على ظاهره-اى والله-وعن رؤية ١ ويقين ٢ اخبرت بذلك، كذا ذكره الشيخ ولاينبئك مثل خبير.

۱۹۲۰ من نقول: والغالب وقوعاً في ۱۳ مر المقيدين بالبرازخ رعاية العالى منا الادب معهم، لكونهم معذورين ومحبوسين، فيختار العالى منا الاجتماع به في حبسه تنز لالاعجزاء، فان الكامل لا يخلو منه محل ولامقام ولا يعتاص، اى ولا يشكل عليه امر من التنزيل والتنزل؛ لتحققه بالحق الذى له الخلق والامر، اللهم الالموجب خفى يحتاج ذكره الى مزيد بسط.

۱۹۲۱ هذا كله علامات للكامل ۱ الذى ظهر بجميع احوال الصورة وذى الصورة، ومتى لم يكن كما ذكر فليس بكامل؛ بل ولاتائب ٧ ظاهر بجميع احوال الصورة المتعلقة بالخلقية و احوال ذكر او لم يكن كها ذكر ادرى ٨من غيره.

٥/٤٢٢ ثم نقول: هذه تحاقة الخاقة الكتاب، لانها تنضمن شيئين يتعلقان بالانسان الكامل:

الكامل وصية لايراد بها ان يعمل عليها السامع، بل المراد ان الانسان الكامل يعمل عليها؛ لما ١ انه قد تعدى الاطوار والنصائح والتعملات، ويراد بها تعريف ١٠ حاله بهذه العلامة ايضاً؛ وان يعلم ١١ بها المؤهل للكمال ماحصل له منه وما بقى عليه؛ فلا يغلط بظن حصول الجميع وبذل المجهود في السلوك حتى ينال المقصود او يموت في الطريق، قال الله تعالى: ومن يخرج من بيته مهاجراً الى الله ورسوله ثم يدركه الموت فقد وقع اجره على الله تعالى: ومن الكراء عن الله الله على الله على الله النه ورسوله على الله الله ورسوله أله ورسوله ورسوله

٤٢٤/٥ والثاني مناجاة بلسان من السنة الكماك

۱-رؤیته-ل ۲-تعین-ل ۳-من-ن-ع-وقوعه فی-ل ۶-فنختار-ط ۵-من حبسه سرّاً لا عجزاً-ط ۱-الکامل-ط-ل ۷-ثابت-ل ۸-بجالهادری-ل ۱-علیهبما-ل ۱۰-تعرف-ن-ع ۱۱-وان لم یعلم-ط . ۱۹/۵ اما الاول: فنقول: على الانسان - اى شأن الانسان الكامل على ما مر - ان يراقب الخواطر الأول ويجتمع عليها وعلى كل ظاهر ا آول، وهو الخاطر الحاضر من غير تعمل فى احضاره وطلب وتشوق ٢ لحضوره - وان كان محدث الاتيان والبروز ٤ من الغيب - فتلك ٦ المراقبة للخواطر الأول التي هي شأن الانسان ١ الكامل هي مراقبتك ربك التي متى لزمتها ١ لن يمر عليك وقت لا تكون فيه مراقباً له ٤ و تعلم حينئذ شئون ربك فيك وفيما خرج عنك باعتبار - وان دخل باعتبار - وتلك الشئون مما يدركه من الكون بصرك وما يصرك وما يصل اليه فكرك وعقلك وما يشهده سبحانه في مشاهدك وما تطلع عليه من الغيوب في كونك اوحيت كان ٤ مواء كان كونه بك او بربك او بصفة جمعك.

الاول وكونيتها، وهذا مع عدم الوقوف ١ بالباطن مع شئى مما حصل لك كان ماكان وقوف الاول وكونيتها، وهذا مع عدم الوقوف ١ بالباطن مع شئى مما حصل لك كان ماكان وقوف تعشق ١٠ وتصمّم يوجب استصحاب ١ ١ حكمه إمانين على نسق واحد في زعمك؛ وقابل من العالم الجملة الوجودية المشهودة؛ والمرتبية والمقولة ١٢ ؛ علواً وسفلا؛ حقا وخلقا، بكل من اعتبارى المحجوبين والمحققين بجملتك الوجودية والمرتبية ١٣ وحازها بمعانيك وقواك الباطنة ومغانيك؛ اى منازلك او مراتبك محاذاة مثلك وزناً بوزن حرفاً بحرف، فقابل المتعين معرفته لك بالمتعين، فان كان تعينه مفصلاً بمفصل ١٤ وان كان مجملاً بمجمل ١٥ وقابل المبهم عندك بمثله، فان كان المبهم كلياً فبكلى او جزئياً فبجزئي.

٥/٤٢٧ ولتكن هذه المسامتة جامعة لكل ما عدد صريحاً ومطابقة من الاقسام وما اشير اليه ضمناً والتراماً، ومن جملة الامور التي ينبغي المسامتة ١٦ فيها الاحاطة والاطلاق عن حكم الحصر والتناهي، فسامت حضرة الهوية الالهية الذاتية الغيبية المجهول ١٧ النعت من حيث اطلاقها عن حصر النعوت والاسماء بحقيقتك التي شأنها المما ثلة للهوية وفي كل احكامها

١٥- وعلى ظاهر - ط ٢ - طلب تشوق - ل ٣ - يحدث - ط - ن - ع ٤ - والتي - ط ٥ - عن - ن - ع ٢ - وعلى ظاهر - ط ٢ - الاول إيها الانسان - ط - ل ٨ - ربك متى لزمتها - ط ٩ - الوقت - ل ١٠ - وتعشق - ط ١٩ - استحضار - ن - ع ١٠ - المرتبة المعقولة - ل ١٣ - المرتبة - ل ١٤ - فيمفصل - ن - ع - ل ١٩ - للكامل المسامتة - ل ١٧ - المجمولة - ل

٧١٦/مصباح الانس

مع فنائك عنك؛ وملاحظة عدمية مراتيتك فناء يحكم ١ به عليك مرتبة الكمال، وذلك مايقتضيه ملكة دوام الانس مع الله تعالى، لا انك تقصده وتتوخاه، فان ذلك لا يصلح للكامل الناطق حاله بقوله:

الله يعلم اني لست اذكره وكيف اذكره اذلست انساه

ان يكون المقابلة لها في ضمن المقابلة للحضرة الذاتية؛ اذ ٣ يحصل المقابلة للمطلق حينئذ ان يكون المقابلة لها في ضمن المقابلة للحضرة الذاتية؛ اذ ٣ يحصل المقابلة للمطلق حينئذ مع السلامة عن الغلط والانحراف عن الوسط محاذياً لكل جزء من اجزاء المحيط بذاته، اذ لا أشمى خارج عن داثرة الحضرة الذاتية، فاذا صرت نقطتها وقد حاذيت اكل شئى بذاتك وحكمت عليه بما يستدعيه مرتبته وحاله من صفاتك وسلمت من كل انحراف ولم يفتك شئى من الشرائط الواجبة الرعاية على الكمل دون تعمل؛ كنت صاحب الحال المذكور للكمل والمقام المنبه عليه او مؤهلاً له سالكاً اليه، فتدبر ما سمعت واعرف نسبة حالك من هذا الحال والمقام المذكورين ومن صاحبهما وأثبت حكم ٧ الوقت والحال.

10/279 ما الثانى: ١٠ وقو المناحاة بلسان من السنة الكال المشتملة بما يتضمنه من ترتيب مناجاة الفاتحة على حسن الامتثال وتوضيح المراد الحقيق الكالى بما في مبانيه اولا من مباني ١٨ لجال والجلال والافعال، وثانياً من الاعتراف بالعجز والقصور والاحتياج الدائم الذي يتضمنها الاستقامة ٩ والاستكال وثالثاً من استدعاء المداية الى الانس مع حضرة القدس والاستعادة من غضب الجلال وضلال التعويل على النفس في حال من الاحوال وانما اخرنا في خاتمة الكتاب استدعاء هداية الانس عن الاستعادة من الغضب والضلال احلى عكس مافي الفاتحة - لان شأن ختم الخاتمة ان يكون عين فتح الفاتحة.

١٤٣٠ فنقول فيها متوجهاً الى الحضرة الاحدية الجامعة التي هي اول المراتب المنعوتة،
 اذ لاعبارة عا فوقها بالاسم الجامع الدال على ذات الحق معتبراً في المرتبة الجامعة: اللهم حامداً

يد ١ - عطف على ما قال الشارح في صفحة ١٢٥ والثاني مِناجاة ...

۱-الحكم - ط ۲-بكنه - ل ۳-او - ط - ن - ع ٤-ليس - ن - ع ٥ - بذاته اوليس خارج - ط ۲ - جاذبت - ط ۷ - جاذبت - ط ۷ - جاذبت - ط ۷ - الاستعانة - ل - ن - ع

له حداً جامعاً للاسماء والصفات بقولنا: ان المحامد وغيرها من صفات الكمال ونعوت الجلال والجمال، فرادنا ١ بغير الحامد يحتمل ان يكون التسبيح والتهليل.

١٣٦١م فقد قيل: التحميد اثبات مايليق بجاله ٢ والتسبيح تنزيهه عما لايليق بجلاله، والتهليل هو التوحيد ولشموله التوحيد الذاتي والوصني والفعلي بكون من صفات كماله؛ ويشمل الاقسام الخمسة قولنا: سبحان الله والحمد لله ولا اله الا الله والله اكبر ولاحول ولاقوة الا بالله العلى العظيم.

٢٣٦/٥ ويحتمل ان يراد بالحامد مانى مرتبة الافعال وبغيرها غيره؛ بناءً على ما قال قدس سره فى النفحات ٣: اظهر مراتب الحمد مرتبة الافعال والاسماء التى متعلقها مرتبة الافعال - و ٤ هو ٥ مرتبة الصفات والاسماء - ٦ تكون مدحاً لاحداً، والحمد المتعلق بالذات هو حد المحمد وهو ثناء الصفة بنفسها لمن هى ذاتبة له يمير مفارقة ولنفسها ايضاً. هذا كلامه.

ها الماء و المراد كل الاسماء و آثارها لك؛ وبالنسبة اليك كالات راجعة اليك؛ وبالنسبة اليك كالات راجعة اليك؛ وان انقسمت بالنسبة الينا وفي زعمنا القاصر ونظرنا الفاتر من حيث الظهور في المظاهر الى المحامد وغيرها.

الثبوق تخصيصاً بعد التعميم؛ للتنبيه على الاهتام ٧ والتفخيم؛ كما قدّم لذلك الاستعادة من الثبوق تخصيصاً بعد التعميم؛ للتنبيه على الاهتام ٧ والتفخيم؛ كما قدّم لذلك الاستعادة من نعوت جلاله الوصنى والفعلى والذاتى فى قوله عليه و آله السلام؛ اعوذ برضاك من سخطك وبمعافاتك من عقوبتك واعوذ بك منك – على قوله: - لا احصى ثناء عليك انت كما اثنيت على نفسك، كلها راجعة اليك بالثناء بكمائك والتنبيه على جلالك، لان اللطف ثمرة الواحدية والقهر مقتضى الاحدية و كلاهما متضمن للوحدة ١ الذاتية، فكل منها ١ اينا ظهر فلك ومنك؛ وان كان القصور من خصوصيات المظهرية بحسب طلبها بلسان الاستعداد لكمالي ١٠ وعدم طلبها به لكمال آخر،

-1 الجلال فرادنا - ل -1 - بكماله - ل -1 - ص: ١٠٠ ك - الفعل وهو «النفحات» -1 - ع - ك -1 واسمائها «النفحات» -1 التعميم للنسبة لتفهيم والاهتمام - ط -1 الوحدة - ط - ل -1 - منها - ك -1 استعداد الكمال - -1 - ع

٥٣٥/٥ وذلك لان لسان الاستعداد الغير المجعول ايضاً من فيضك الاقدس الذى خارج عنه وهو الفيض الغير المعلل الذى بنى عليه التقدير ١ والعلم والارادة والقدرة والقهر والامر الذاتيات، وكل ما بالاستعدادات المجعولة فن غراته، فلذلك قلنا بياناً له: والسنة حقائق العالمين؛ ذاتية كانت الالسنة او حالية؛ لازمة لها او مرتبية او حكية، وسواء كانت للروحانيات او الجسانيات العلوية او السفلية البسيطة او المركبة المفصلة، تلك الحقائق مابين طلوع الحقيقة السعيدة المقبلة البك بذاتها وبزعمها؛ لشعورها بك بتوفيقك وتيسيرك مابين طلوع الحقيقة السعيدة المقبلة البك بذاتها وبزعمها؛ لشعورها بك متوفيقك وتيسيرك وبين كره الشقية المعرضة في زعمها عنك، فانها مقبلة اليك كرهاً ناطقة بالثناء عليك لذاتها تسبيحاً لك عا فيه من النقائص والرذائل وتحميداً لك باعلى واكمل مما فيه من الكالات والحامد كما قال تعالى: وان من شئى الا يسبح مجمده (٤٤-الاسراء)

٢٣٦/٥ وذلك لانك رب العالمين، فكل مالهم منك واليك، وان كانت في زعمها معرضة لحجوبيته بخصوصية حجاب المظهرية وعمى قلبه عن احدية الظاهر، ذكرتها انت في نفسك، اى لاحظتها اولاً برابطة رقيقة عشقية بين كالك الذاتي وكالاتك الاسمائية الذاتية المنادمجة في حضرة الوحدة الحقيقية الذاتية وثانياً بتوجه تجليك الاحدى السارى اليها ٢ الذي ذلك التوجه نفس الايجاد القديم.

الاحدية متميزة حاصلة فيها بفيضك الاقدس لاستعداداتها المختلفة طالبة كل بلسان ذلك الاحدية متميزة حاصلة فيها بفيضك الاقدس لاستعداداتها المختلفة طالبة كل بلسان ذلك الاستعداد مايليق به من الكمال او المراد، فظهرت عقيب الايجاد بتوجه التجلى الاحدى قائمة بامرك الذي هو التجلى الاحدى التكويني، قال تعالى: وما امرنا الا واحدة (٥٠ -القمر) ومن بامره الاحدى التكويني، قال تعالى: وما امرنا الا واحدة (٥٠ -القمر) ومن آياته ان تقوم الساء والارض بامره (٢٥ -الروم) فلذلك قلنا وامرتها انت بنفس اشعارها بما تريده منها من الظهور المخصوص.

١٤٣٨ وذلك الاشعار هو الفيض الاقدس المفيد لكل منها قابلية ماهو المراد منها والامر به هو التجلي بحسبه، والا فلاوجود لها حينئذ في نفسها؛ ومن لاشعور له بنفسه لا

شعور له بغيره، ولذلك كان طلبها بلسان الاستعداد الغير المجعول، فاذعنت خاضعة لامرك وقبلت ذلك المراد من التجلى الخصوص المقتضى للاثار المخصوصة؛ وقهرتها انت بالقهر الذاتى بحيطتى اعلمك الذاتى الذى هو الذكر والمذكور، وقدرتك الذاتية التي هي امرك المطاع المزبور لها، اى لتلك الماهيات المكنة؛ فلعلمك بها على ماهى عليه وعدم استعدادها لما فوق ماقبلته من الكال؛ انقهرت انقهاراً ذاتياً بالعجز والنقصان، فانقادت لحكك على اختلاف قابلياتها انقياداً ذاتياً لايشوبه اضطراب – لعلمه الذاتى بعدم قابليتها لما فوقه –

۱۹۹۵/۵ وهذا في الوجود كانقياد الاتونى ٣ لما هو فيه وعدم تشوقه لمرتبة السلطان، فاذا ظهر الضيائر يوم تبلى السرائر يظهر ان; كل حزب بما لديهم فرحون (٣٢-الروم) واريت العلمت او ابصرت ٤ ـ ماشئت منها مشيئتك منها ترتب حكمك عليها بالوجود الالمى ولوازمه المناسبة بحسب مايستدعيه استعدادها وعلى قدر ذلك فاعترفت ٩ بعد لك لوجدان كل منها مايقبله ويطلبه بلسان استعداده، والعدل وضع كل شئى في محله واعطائه مايليق به من العدل في القسمة، لامن التعادل - اى التساوى - انالله لايظلم مثقال ذرة (٤٠-النساء).

٠٤٤٠ فـ «ما» ١٥ على هذا مصدرية والديم عام الحقائق، ويجوز ان يراد بما شئت حقيقة الانسان الكامل قصداً بما الى الوصف، أى اريت الحقيقة الكاملة منها، او الى معنى «من» كما وجه بها قوله تعالى: والساء وما بناها (٥-الشمس) وذلك تنزيلاً للعبد الكامل منزلة من لا اختيار له، وشأن الكامل تلاهى اختياره في اختيار الحق سبحانه ويترتب عليه بالتوجيين.

الكاملة الانسانية وعمرتها، اى سترت وعممت الحقائق مطلقا؛ او الحقيقة الكاملة الانسانية ظاهرها ٦ وباطنها بالرحمة والاحسان الذاتيين، لان كلاً من الرحمة الوجودية العامة والاحسان الخاص الكالى مقتضى ذات التجلى الاحدى النفسى باقتضاء واحد تتفاوت لتفاوت القابليات الحاصلة بالفيض الاقدس، اللذين لاتعرف لهما موجباً من جهتهما ٧ . فان الحقائق مطلقا او الحقيقة الكاملة انما قبلها بما حصل من الفيض الاقدس الذي لا يعلل

۱۵ فی قوله قدس سره: واریت ماشئت.

١- هيطي- ل ٢- لها لتلك - ل ٣- الإنارة - ط ٤- علمت وبصرت - ط - ل ٥ - فاعترف - ل
 ١- الكاملة ظاهرها - ل ٧ - جهتها - ل

لازلية بغير ١ الحق، اذ لاغير ثمة؛ بل قبل ثمة من قبل لا لعلة ورد من رد لا لعلة، فان الرحة والاحسان خير؛ وقد قال عليه و آله السلام: الخير كله بيديك والشر ليس اليك

٤٤٤٧ه قان قلت: اليس قوله: والشرّ ليس اليك منافياً لقوله: ورد من رد لا لعلة؟

القابلية المادة والمراد والشراعدم قابلية ٢ وذلك ازلى لا يعلل، وعدم القابلية ليس بعلة لوجهين: انه عدم وانه من جانب القابل؛ فعجزت عن نشر برك و فضلك اللامتناهى؛ وعاينت قصورها عن القيام بحق حمدك و شكرك اما لامتناع استيفاء المتناهى حق اللامتناهى، فإن القوى الظاهرة والباطنة متناهى ٣ ، واما لامتناع استيفاء الحادث حق الفضل القديم، واما لامتناع ادراك كنه الفضل؛ فضلاً عن استيفاء حقد

٥/٤٤٤ والمناجاة الى هنا تحكى اسرار الرحمانية والرحيمية من حيث خصوص العموم في الاول وعموم الخصوص في الثاني.

٥/٤٤٥ فان قلت: لا ٤ يستوفي ذلك يقولها: الحمدلله حق حده وحداً لامنتهي ٥ لـه دون علمه وحداً يليق بجلال وجهه و كال ذاته، و كالثني على نفسه وغير ذلك بما ورد من امثالها؟

المبارات اعجام الاستيفاء الدجال ولين العبارات اعجام وستر واخفاء وتمام اعرابها ال فكمال افصاحها عن واجب ثنائك بهذه العبارات اعجام وستر واخفاء وتمام اعرابها اى بيانها - من اعرب الرجل عن حجته - عن كنه سرّك كقوله صلى الله عليه وآله: انت كها اثنيت على نفسك ابهام ومنتهى علمها ٢ بك هو منتهى علم الكمل وهو الحيرة الكبرى الذكورة فيا سلف في كل مشهد ومقام اى في كل ما تعلق به الشهود بالوجود.

۱۶۵۷ اذ الحيرة الكبرى متحققة في ايجاد كل موجود كما مز، وذلك الاعجام والابهام والحيرة الكبرى لاستبلاء العجز والنقص الامكاني عليها لامكانها وحدوثها وقصورها بسببها عن نحو الوجوب والاحاطة ودوام الاحاطة ونحوها عما مز. وضعف قوق ابصارها وبصائرها، اى ادراكاتها الظاهرة والباطنة عن خرق حجاب العزة الاطلاقية وحجاب الصون الذي بين يديها اى بن يدى تلك العزة او بن يدى الحقائق وهى كما ٧ مر من سبعين

۱-تعین - ن - ع ـ لازلیته ـ ل ـ ط ۲ - القابلیة - ن - ع - ل ۳ - متناهیة - ل ٤ - الا - ل ٥ - ينتهى - ل ١ - الا - ل ٥ - ينتهى - ل ٢ - علمك - ن - ط ٧ - ما - ن - ع

الف حجاب من نور وظلمة، اى من الروحانيات والجسانيات او من الصفات الثبوتية والسلبية كما ١ مر، وذلك لما مر ان كل ادراك بشرى؛ ظاهرى او باطنى بلازمه ٢ تقيد وتعين يناسبه ويتناهى بذلك قوة ومدةً وعدةً، فنسبته الى الحق المطلق الغير المتناهى نسبة المتناهى الى الله الله الله الله المتناهى، فاين التراب ورب الارباب؟.

اثر قبولك الازلى الغير المعلل، ومن اخطأ طرق مراضيك على مراتبها شريعة او طريقة او حقيقة؛ فانت الذي الغير المعلل، ومن اخطأ طرق مراضيك على مراتبها شريعة او طريقة او حقيقة؛ فانت الذي حرمته وطردته، لانه اثر ردك الازلى الغير المعلل، ان رغب احدفيك وطلبك لا لمقصد معين او فيما لديك من بعض الكالات النسبية؛ فيما الهمت وزينت احدهما، وان وافقك من بعض الوجوه – اذ لا يمكن ذلك من كل الوجوه في علمك بنفسك وبالاشياء حقائقها وخواصها – فيما اوضحت الدوبينت،

٩٤٤٩ و انما قدمنا ذكر العمل على العلم أما الآنه المقصود منه و هذا بالنسبة الى المبتدى؛ او لان العمل هو المفضى له بعد ٣ فضل المالى العلم الشهودي اليقيني بالنسبة ٤ الى المنتهى.

۱۵۰ والمناجاة الى هنا حاكية لا ترار قول تحالى: مالك يوم الدين (٤-الفاتحة) لان النشآت كلمها غرات و واذا كان الكل بك ومنك واليك فنقول: استغاثة واستمانة واستدعاء سبحانك سبحانك متكريره تقرير لوحدته الذاتية الكمالية الاطلاقية عن كل تقيد من التنزيه والتشبيه ثم لوحدته الاسمائية والافعالية اللازمة كل منها ٢ لما تقدمها، نفر منك اليك، اذ لاملجأ ولامنجى منك الااليك، ونعوذ بك منك، كما جاء في الحديث، ونعوذ بفي كل حال عليك، كما قيل:

على الله في كل الامور توكلي وبالخمساصحابالكساء اتوسلى الله في كل الامور توكلي وبالخمساصحاب الكساء اتوسلى الده و الده في المداه الاستعادة والاستدعاء ٩٠٩ و ١٥٥ قلت: لانها ايضاً منه، فلعلمها سببان مفضيان الى حصول المطلوب في علم الله تعالى و قدره، و هذا ١ معنى قوله صلى الله عليه و آله: اعملوا فكل ميسر لما خلق له

۱- لما - ط ۲- یلازمه - ل ۳- المفضی بعد - ل ۶- وهذا بالنسبة - ن - ع ۵ - ثمرات الاستعدادات - ل ۲- منها - ن - ع ۷- العباء - ل ۸- الاستعانة - ن - ط - ع ۹ - ثعالی وهذا - ل

٧٢٢/ مصباح الانس

- بعد قولهم: - ففيم العمل؟

٥/٤٥٣ وهذه الى هنا محاكاة اسرار قوله تعالى: اياك نعبد واياك نستعين (٥-الفاتحة) ومابعد هذا لما بعده وهو قولنا: فلاتجعلنا من المجيبين لكل صائت؛ كاليهود؛ المغضوب عليهم (٧-الفاتحة) المقول في عذر اتباعهم الباطل: فاخرج لهم عجلا جسداً له خوار (٨٨-طه) وكالنصارى الضالين بكلام المسيح في المهد صبياً وبقوله حكاية عنه: وابرىء الاكمه والابرص واحيى الموتى (٩٤-آل عمران) وغير ذلك، وكن لناعوضاً عن كل فائت، ففيك الجبر عن كله وبيديك الخير كله كها كنت عوضاً قبلنا للذين انعمت عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين الكاملين ١ المكلين. قال الجندى:

ولست تبالى ان وجدت لكل ما فقدت؛ فقد حصلت كل المقاصد

9/101 وتول كل امر تضيفه المنابنفسك؛ وقد قلت: فاتخذه وكيلا (٩-المزمل) فلاتكلنا الى نفوسنا في امر من امورنا طرفة عين ولا الى احد غيرك ٢، اصلح لنا شأننا كله ولا تحجبنا في كل ما تقيمنا فيه من المقامات والاحوال والنشآت عن حضرات قدسك وحلاوة شهودك وانسك؛ وفي ذلك الأنس النائم منع الله فليتنافس المتنافسون (٢٦-المطففين) آمنين عن كل مالا يرضيك؛ في ٣ كل من المراتب مما ينافي هذه المراتب، ٤ آمين؛ فاستجب دعانا ٥ يا ارحم الراحين.

٥/٤٥٥ الحمد لله وسلامه ٦على عباده الذين اصطنى كافةً وعلى سيدنا محمد وآله والكمل من اخوانه وورثته خاصة؛ وعلى امامنا ومفتاح قفل لساننا ٧ ورحمة الله وبركاته، وحسبنا الله ونعم الوكيل (١٧٣ ـ آل عمران) ثم الحمد لله اولاً و آخراً وظاهراً وباطناً ١٥.

١٤ قد وقع الفراغ عن تصحيح هذا الكتاب المستطاب مناً وشرحاً في خامس والعشرين من شهر جادى الثانى سنة الحادى عشر واربع مائة بعد الالف من الهجرة النبوية على هاجرها آلاف الثناء والتحية، (المطابق الادعاه» ١٣٦٩) يوم ميلاد كلمة الله المسيح؛ عيسى بن مريم سلام الله عليه وعلى أمه وعلى من اقتدى به بعد نزوله من السياء - حجة بن الحسن العسكرى - افقر الخلق الى الله العلى؛ العبد المفتقر الولوى؛ عمد بن احد الخواجوى؛ عامله الله بلطفه الخق.

۱-عن الكاملين - ل ۲- الى غيرك - ل ۳- وفى - ط ٤- المطالب - ل ٥- دعاءنا - ل ٧- سلام - ل ٧- نشأتنا - ل

# فهرس الايات القرآنية

| £A·                 | ائتیا طوعاً او کرها (۱۱_فصلت)                         |
|---------------------|-------------------------------------------------------|
| ۲۳.                 | احسن الحالقين (١٤ - المؤمنون)                         |
| \$AV                | اخستواقيها ولا تكلمون (١٠٨-المؤمنون)                  |
| 877.022.086         | ادعوني استجب لکم (٢٠-غافر) مرار ميان کو در ارکامي ا   |
| 177 · 6 · · • • • • | اذا جاء نصرالله والفتح (١-النصر)                      |
| 74.                 | ارحم الراحمين (٦٤- يوسف)                              |
| 771431567           | اعطى كل شئى خلقه(٥٠-طه)                               |
| £1Y                 | اعلم ماتبدون و ما تکتمون (۳۳_البقره)                  |
| 740                 | العيبنا بالخلق الاول بل هم في لبس من خلق جديد (١٥ سق) |
| V. 4.11             | اقرب اليه من حبل الوريد (١٦ ـ ق)                      |
| 44                  | الا أنه بكل شئي عميط (٥٤ ـ فصلت)                      |
| X+77F16+FF76+V      | الاستخلاف                                             |
| 14. 141, 464 . 164  | الا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير (٤٤ ــ الملك)       |
| 317                 | الحدديثة رب العالمين (١- الفاعم)                      |
| ۳۷۲                 | الخبير (١٤ ـ ملك)                                     |
| 774.717.475         | الرحمن على العرش استوى (۵ ـ طه)                       |
| ٥.                  | الشبطان بمدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء (٢٦٨-البقرة)     |
| ***                 | الغافرين (١٥٥ -الاعراف)                               |
| 747                 | الله خالق كل شئي (١٦ ـ الرعد)                         |
| ٣٨٨                 | الله معنا (٤_التوبة)                                  |

#### ٤٧٢/ مصباح الانس

|                  | الأدار الديالات المسائد الاستان                                                                               |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 6177771161171117 | الله نور السموات والارض (۴۵_النور)<br>المائل الكراذ إمارة من المردان والارض (۳۵_الارض ۱۹۳۷).                  |
|                  | الم اقل لكم انى اعلم غيب السموات والارض (٣٣_البقرة)<br>11 - 11 - 12 كن مع الثال ما حال المار (كولادم الفرقان) |
| 33747474774      | الم ترالي ربك كيف مدالظل و لوشاء لجمله ساكنا (٥٤ سالفرقان)<br>الناء أسريات در الناة : )                       |
| 777              | المغضوب عليهم (٧-الفاتحة)                                                                                     |
| 111              | الى الله عاقبة الامور (٢٣-لقبان)                                                                              |
| 38647784147418A  | ان الذين يبايعونك الما يبايعون الله يدالله فوق ايديهم (١٠ - الفتح)                                            |
| 7.7              | ان الله بكل شئى عليم (٢٠ - البقرة)                                                                            |
| YAT              | ان الله عالم تعملون خبير (٢٩ ـ لقيان)                                                                         |
| YA4              | ان الله عنده علم الساعةالاية (٣٤_لقيان)                                                                       |
| 77.41.8          | ان الله قداحاط بكل شي علما (١٢- الطلاق)                                                                       |
| 47               | ان الله لا يضيع اجر الحسنين (٢٠ - التوبه)                                                                     |
| 17               | ان الله لا يظلم مثقال ذرة ( ، ٤ - النساء )                                                                    |
| £ £ A 4774       | ان الله هو المسيحين مريم (١٧- المائده)                                                                        |
| 769              | ان بطش ربك لشديد (١٢_الروح)                                                                                   |
| ۳۸۸              | ان بورك من في النار ومن حولها وسبحان الله رب العالمين (١٠٠٠ الفل)                                             |
| YYY              | ان تنصروا الله ينصركم (٧- عمد)                                                                                |
| 771              | ان ربكم الله (١٥٥-الاعراف)                                                                                    |
| 137              | ان الله غنى عن العالمين (٧٧ - آل عمران)                                                                       |
| 77.              | ان الله قد احاط بكل شق علما (١٢-الطلاق) و المسالة قد احاط بكل شق علما (١٢-الطلاق)                             |
| V11              | انالله لايظلم مثقال ذرة (٠٤-انساء)                                                                            |
| 777              | انالله بأمركم ان تؤدوا الامانات الى اهلها (٥٨-النساء)                                                         |
| 71               | انا اتيك به قبل ان يرتد اليك طرفك (٠٠ يالفل)                                                                  |
| YAI              | اتا ارسلنا نوحا (١_نوح)                                                                                       |
| ٧٠٥              | انا بشر مثلكم (٦-فصلت)                                                                                        |
| ٤٩               | انا فتحنا لك فتحا (1_الفتح)                                                                                   |
| 144              | انا لمسنا السياء فوجدناها ملئت حرساً شديداً و شبهبا (٨ــ الجن)                                                |
| 777              | انا نحن نزلتا الذكر (٩- الحجر)                                                                                |
| £1V              | انبئوني باسماء هنولاءان كنتم صادق (٣١ـ البقرة)                                                                |
| V1               | اثما امرنا لشي اذا اردناه ان تقول له كن فيكون ( . ٤ ـ النحل)                                                  |
| ۱۷۳              | انما قولنا لشئيالاية ( . ٤ _ النحل )                                                                          |
| 717              | انه هو پیدی، ویعید و هوالغفور الودود (۱۳–۱۹ ۱ البروج)                                                         |
| £1V              | اني اعلم مالا تملمون (٣٠-البقرة)                                                                              |
| 178              | اني توكُّلت على الله ربي و ربكمالاية (٥٦ـ هود)                                                                |
| 111              | اني جاعل في الارض خليفة (٣- البقرة)                                                                           |
| 777·179A         | او ادعوا الرحمنالاية (١١٠ـ الاسراء)                                                                           |
|                  |                                                                                                               |

#### فهرس الايات / ٧٢٥

| ٧۵                | او آدتی (۱-النجم)                                                            |
|-------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٧٧               | اولئك حرّب الله الا أن حرّب الله هم المفلحون (٢٣_ المجادله)                  |
| 141               | اهتزت وربت وانبتت من كل زوج بهيج (٥- الحج)                                   |
| ***               | اهدنا (٦_الفاغمة)                                                            |
| Y                 | اياك نميد واياك نستمين (هـ الغاتحة)                                          |
| 714474            | بكل شئى محبط (عه-فصلت)                                                       |
| 78710671777776641 | بل هم ف لبس (۱۵-ق)                                                           |
| ۵۰۸               | تلك آيات القرآن وكتاب (١-الفل)                                               |
| 711               | تولج الليل فيالنهار وتولج النهار فيالليل تخرج الحي (٢٧ ـ آل عمران)           |
| 111               | ثم استوى الى السياء و هي دخان (١١ ـ فصلت)                                    |
| . "               | ثم انشأناه خلقاً اخر (١٤/ المؤمنون)                                          |
| 797               | ثم جعلنا الشمس عليه دليلا (٥٠- الفرقات)                                      |
| 78.               | ثم خلقنا النطفة علقة (١٤_ المؤمنون)                                          |
| r1v               | ثم قبضها الينا قبضاً يسيراً (10-الفرقان)                                     |
| 448               | ثم لايموت فيها ولايحيي (١٣-الاعل)                                            |
| 70A+6F            | ثم يعرج اليه في يوم كان مقداره الف سنة بما تعدون (٥-السيدم)                  |
| 173               | ثم ادعهن بأنينك سعيا (٢٦٠ ـ البقرة)                                          |
| 517               | حتى نعلم (٣١- عمد)                                                           |
| 716               | حقت كُلمة ربك (٦-غافر)                                                       |
| 1.4               | خلق الموت والحبوة لببلوكم (٢_ الملك)                                         |
| ***               | خير الرازقين (١١-الجمعة)                                                     |
| 771               | خيرالغافرين (٥٥١ــالاعراف)                                                   |
| ٠.٨               | ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء (١الجمعة)                                         |
| 711               | ذوالعرش الجبيد (١٥ –البروج)                                                  |
| 766               | رب هب لی ملکاً لایتیغی من احد من بعدی (۳۵ ـ ص)                               |
| ۲.                | ربنا اتنا في الدنيا حسنة و في الاخرة حسنة، الاية (١٠١ ـ البقرة)              |
| 11                | ربنا اتنا في الدنيا وماله في الاخرة من خلاق (٢٠٠-البقرة)                     |
| t·t               | رسلاً اولى اجنحةالاية (١_الفاطة)                                             |
| 111               | رفع سمكها فسواها (۲۸_النازعات)                                               |
| 44444             | زين للناس حب الشهوات من النساء ١٠٠٠ الآية (١٤ ـ آل عمران)                    |
| 7.7               | سبحان الذي اسرى (١-الاسراء)                                                  |
| £74 1£17          | سبحان الذي خلق الازواج كلمها بما تنبت الارض ومن انفسهم ومما لايعلمون (٣٦سيس) |
| 777               | سنربهم اياتنا ف الافاق و فى انفسهم (٣٠- فصلت)                                |
| XYX               | سيجزيهم وصفهم (١٣٩-الانعام)                                                  |
| ٨۵                | یلی(۱۷۲⊣لاعراف)                                                              |
|                   |                                                                              |

#### ٧٢٦/مصباح الانس

| YAV              | علم الغرآن (۲-الرحن)                                                                                 |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 + 1            | علمه شدید القوی (۵-النجم)                                                                            |
| 777              | فاتخذه وكيلا (١-المزمل)                                                                              |
| <b>Y</b> YY      | فاخرج لهم عجلا جسداً له خوار (٨٨-طه)                                                                 |
| ٨٦٥              | قاذاجاً وامراقه قضي بالحق وخسر هناك المبطلون (٧٨ غافر)                                               |
| 110              | فاعلم انه لا الله الا الله (٩٩ ــ عمد)                                                               |
| 117              | فالتقطه آل فرعون ليكون لهم عدونا و خرنا (٨_القصص)                                                    |
| ٥٣٣،٣٦١          | فتبارك أفله احسن الخالفين (٤ ١ _ المؤمنون)                                                           |
| 177              | فتنفخ فيها فتكون طيراًباذتي (١١٠_المالده)                                                            |
| ٨٨               | فربكم اعلم بمِن هو اهدى سبيلا (١٤٤ـالاسراء)                                                          |
| 1.7              | فريق في الجُنة وفريق في السعير (٧_ الشوري)                                                           |
| £44 + £ YY       | فسواهن سبع سموات (۲۷_البقرة)                                                                         |
| 074.40           | فعال لمايريد (١٦ -البروج)                                                                            |
| ۵iv              | فعسى أن تكرهوا شيئًا و هو خيرلكمالاية (٢١٦_البقرة)                                                   |
| ۵٩               | فقالت: ياحسرنا على مافرطت في جنبالله (٥٦_الزمر)                                                      |
| £Al              | فقالنا اتينا طائمين (١١ _ فصلت)                                                                      |
| £ • V            | فكانت هياة منبثا (٦-الواقعة)                                                                         |
| 444.000          | فليتنافس المتنافسون (٢٦-المطففين)                                                                    |
| ۸۲۸              | فليعبدوا رب هذا البيت (٣- قريش) مركز من تركز منوي ميسوي                                              |
| £ A 4            | فحونا آيةالليل وجعلنا آية النهار مبصرة (٢٠-الأسراء)                                                  |
| 727.627 <b>1</b> | فمستقر ومستودع (٩٨-الانعام)                                                                          |
| 212614           | فن بعمل مثقال ذرة خيراً يره و من يعمل مثقال ذرة شراً يره (١٨٨٨ الزلزال)                              |
| 173              | فنهم من بجتبي على بطنه و منهم بمثني على رجلين و منهم من بمثني (١٤٥-النور)                            |
| 117              | فنفخنا فيها من روحنا (٩١-الانبياء)                                                                   |
| 212              | فوق کل ذی علم علیم (٧٦_ بوسف)                                                                        |
| 101              | فيها انهار من ماءغير آسن و انهار من لبن لم يتغير طعمهالاية (١٥_ عمد)                                 |
| 177              | قاتلوهم يعذبهم الله بايديكم (١٤ _التوبه)                                                             |
| ٠. ٢٢            | قسمنا بينهم معيشتهمالاية (٣٢ـ الزخرف)                                                                |
| YAY              | قضينا الى بني اسرائيل (٤-الاسراء)                                                                    |
| ۳٦٣              | قل ادعوا الله او ادعوا الرحمن اباماً تدعوا فله الاسماء الحسني (١١٠ ـ الاسراء)                        |
| 771              | قل لو كان البحر مداداً لكليات ربيالاية (٩٠،١-الكهف)                                                  |
| 7124717          | قل ماکنت بدعاً من الرسل و ما ادری ما یفعل بی ولایکم (۹_الاحقاف)                                      |
| Y4A              | قل من رب السموات والارض و رب العرش العظيم سيقولون لله (٨٦–٨٨ المؤمنون)                               |
| 771              | قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لايعلمون (٩_الزمر)<br>-: كرير الذين يعلمون والذين لايعلمون (٩_الزمر) |
| ٥١٦              | قل كل من عندالله (۸۸-النساء)                                                                         |

#### فهرس الايات/٧٢٧

| LAY FAA                  | قل كل يعمل على شاكلته (٨٤-الاسراء)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| £ <b>v</b> 1             | كانتا رنقاً ففتقناهما (٣٠-الانبياء)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 701                      | كتب ربكم على نفسه الرحمة (٤٥-الانعام)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 247                      | كتب على نفسه الرحمة (١٢-الانعام)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۵۱٦                      | کنی بالله و کبلا (۸۱-النساء)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| V11                      | كل حزب بما لديهم فرحون (٣٢_ الروم)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ot                       | كلاً نمد هنولاء و هنولاء من عطاء ربك (٢٠ ـ الاسراء)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 2011164                  | كل شئي هالك الاوجمه (٨٨ـ قصص)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 177                      | كل له قانتون (١١٦-البقرة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 779                      | كل من عليها فان و يبتي وجه ربك ذوالجلال و الاكرام (٢٦-٢٧-الرحن)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 171 177 677 677 176      | كل يوم هو ق.شأن (٢٩_الرحن)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 114: 116: V14: 117: 617: |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>*V\Y</b>              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۵۷۹                      | كلابل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون كلا انهم عن ربهم يومئذ (١٤-١٥-المطقَّفين)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 110                      | كلوامن الطيبات (١٥-المؤمنون)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 710                      | كلوآ واشربوا ولاتسرفوا (٣١-الاعراف)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 471                      | كمثل حَيَةٍ أَنْبِيْت سبع سنابل ١٠٠٠ الآية (٢٦١ - البقرة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 785                      | لاعلم لناالا ماعلمتنا (٢٢_البقرة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 140                      | لاكلوامن فوقهم ومن تحت ارجلهم (٦٦-المائدة) من المناه المائدة ا |
| 114                      | لايسأل عايفعل (٢٣- الانبياء)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 74.4144148               | لايعزب عن علمه مثقال ذرة في السموات ولا في الارض (٣-سبأ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 74. 1127 1127            | لايعصون الله ما امرهم ويفعلون مايؤمرون (٦-التحريم)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۵۷۱                      | لايكلف الله نفساً الا وسعها (٢٨٦_البقرة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 737.745                  | لتركيز طبقاً عن طبق (١٩_الانشقاق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ን ፤ የ                    | لقد خلقنا الانسان في احسن تقويم ثم رددناه اسغل سافلين (١١٥هـ التين)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٠٣٠                      | الله المام من قبل و من بعد (مــالروم)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 177                      | لم يكن شيئاً مذكورا (١-الانسان)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 37.4718                  | لمن الملك اليوم لله الواحد القمهار (١٦_غافر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 711                      | لمن كان له قلب او التي السمع و هو شهيد (٣٧-ق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 710                      | ها ما كسبت وعليها ما اكتسبت (٢٨٦-البقرة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ***                      | ليس كمثله شئي (١١-الشوري)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۵۹٦                      | لينفر لك الله ما تقدم من ذنبك و ماتأخر (٢-الفتح)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 7.7.676.676.47           | ما ادرى ما بفعل بي ولا بكم (٩- الاحقاف)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٧٠٧                      | ما اصاب من مصيبة في الارض ولا في انفسكم الا في كتاب ٢٠٠٠ (٢٢ - ٢٣ - الحديد)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 21141                    | مافرطنا في الكتاب من شئي (٣٨_الانعام)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                          | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

#### ٧٢٨/مصباحالانس

| مالك يوم الدين (٤ –الفاتحة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | VYY           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| مايكون من نحيوى ثلاثة الاهو رابعهم (٧_ المحادله)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 616           |
| نحن اقرب اليكم من حبل الوريد (١٦ ـ ق)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۵۶۵           |
| نحن قسمنا بينهم معيشتهم (٣٢_الزخرف)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 777           |
| نزل به الروح الامين على قلبك (١٩٣هـ الشعراء)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۵۱            |
| نصر من الله وفتحٌ قريب (١٣-الصف)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 11            |
| نقذف بالحق على الباطل (١٨_ الانبياء)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | YAY           |
| وابريءالاكمه والابرص واحيي الموتى (14 ـ آل عمران)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | VTY           |
| واحمى كل شئى عددا (٢٨-الجن)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | *71           |
| واذ اخذ ربك من بني آ دمالاية (١٧٢_الإعراف)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 711           |
| واذا القوامنيا مكاناً ضيقاً الاية (١٣_ الفرقان)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | EAV           |
| واسأل من ارسلنا من قليك من رسلنا (ه ٤- الزخرف)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | V14           |
| والارض بعد ذلك دحاها (٣_النازعات)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ESSIENT       |
| والارض جيعاً قبضتهالاية (٦٧-الزمر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 14.           |
| والسياء وما بناها (٥-الشمس)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | V14           |
| والله بكل شئي عميط (١٢٦ ـ النساء)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ***           |
| والله على كل شئي قدير (٢٨٤_البقرة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>YA</b> Y   |
| والله اكبر (٤٥ – العنكبوت)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 775           |
| والشفائب على امره (٢١- بوسف) من المرات - والشفائب على المرات المر | 17741.1       |
| والمكم اله واحد (١٦٣ - البقرة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ****          |
| والى الله عاقبة الامور (٢٢_لقيان)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | V+T+17V+TT    |
| واليه يرجع الامر كله (٢٣ ١ ــ هود)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 4764 . 46     |
| وان الى ريك للنتمي (٢٤ ــ النجم)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 77V17·Y1771   |
| وان تبدوا ما في أنفِّيكم أو تُخفُوهُ يُحاسِبكُم به الله(٢٨٤_البقرة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 188           |
| وان ريكم الرحن (٩٠-طه)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 771           |
| وان من شيِّ الا يسبح مجمده (٤٤ الاسراء)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | V1A471£41774V |
| وان يوماً عند ربك كالف سنة لما تعدون (١٤٧-الحج)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٥٣٥ ١٣٥ ١٥٠٧  |
| راوحي في كل سماء امرها (١٢ ـ فصلت)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 8174147467.   |
| وبشر الذين آمنوا ان لحم قدم صدق عند رجم (٢- يونس)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 777.00        |
| رجعلنا من الماء كل شئي حي (٣٠_الإنبياء)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 417411414V    |
| حسبنا الله ونعم الوكيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ٧٢٣           |
| وسخر لكم مافي السموات و ما ف الارض جيما (١٣_الجاثية)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1444114       |
| وعلم آدم الاسماء كلها (٣٠-البقرة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 113           |
| رعنده مفاتح الغيب لايعلمها الاهو (٩ هـ الانعام)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | YA4           |
| في ذلك فليتنافس المتنافسون (٢٦_المطغفين)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۵۵۵           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |               |

#### فهرس الايات/ ٧٢٩

| 7.9                    | وقل رب زدنی علیا (۱٤٤ ـ طه)                                             |
|------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| ۵۳۰                    | وكان الله بكل شئي عليا ( . ٤_الاحزاب)                                   |
| £AA4£+¥                | وكان عرشه على الماءليبلوكم (٧-هود)                                      |
| ETA                    | وكان من الكافرين (٣٤-البقرة)                                            |
| 1+1                    | وكتبنا له في الالواح من كل شئي (١٤٥-الاعراف)                            |
| £AY                    | وكل في فلك يشبحون (٤٠٠-يس)                                              |
| 747                    | ولا ادنى من ذلك ولا أكثر الاهو معهم اينا كانوا (٧- الجادلة)             |
| ٣٤١                    | ولا اعلم ماني نفسك (117 1-المائدة)                                      |
| atv                    | ولانقولن لشي اني فاعل ذلك غداً الا أن يشاء أله (٢٣_ ٢٤_ الكهف)          |
| 110                    | ولاتلقوا بايديكم الى التهلكة (١٩٥-البقرة)                               |
| ۸۰۸                    | ولارطب ولايابس ألا في كتاب مين (٩ ٥- الانعام)                           |
| YAA                    | ولايجيطون به علما (١١٠- طه)                                             |
| ۵۵٤                    | ولايحيق المكر السيثي الا باهله (٤٣_فاطر)                                |
| 111                    | ولدينا مزيد (ه٣-ق)                                                      |
| 714                    | ولكم فيالقصاص حيوة (١٧٩-البقرة)                                         |
| ۵۵۵                    | وللاخرة اكبر درجات واكبر تفضيلا (٢١-الاسراء)                            |
| Y1A                    | والله العامالحسني (١٨٠-الاعراف)                                         |
| 774474747              | وقه المثل الاعلى (٦٠-النحل)                                             |
| 4174747474141744       | ولن غد لسنة الله تبديلا (٢٣ - الفتح) مركز من تركز عنور منور سوي         |
| 441.141.44             | ولنبلونكم حتى نعلم المجاهدين (٣١_محمد)                                  |
| £11 '777 '777 'VA      | ولو شاء لجعله ساكنًا (١٥٠ سالفرقان)                                     |
| Y14:101:171            | وما امرنا الا واحدة كلمع باليصر (٥٠ هـ قر)                              |
| TE1+EV                 | وما اوتبتم من العلم الا قليلا (٨٥- الاسراء)                             |
| 7886677677861377170    | وما رميت اذرميت ولكن الله رميالاية (١٧ـ الانفال)                        |
| 149                    | وما من دابة الاهو اخذ يناصيتها (٥٦-هود)                                 |
| 78867774646            | وما منا الاله مقام معلوم (٦٦٤ ـ الصافات)                                |
| 254                    | وما يكم من نعمة فن الله (٣٥ - الفل)                                     |
| 77. · 470A · 17A · 17V | وماخلفت الجن والانس الاليعبدون (٥٦ـ الذاريات)                           |
| ۲۰۲                    | و ما جملنا القبلة التي كنت عليها الا لنعلم (٣٤ ١ ـ البقرة)              |
| 778674                 | وماكان لبشر ان يكلمه الا وحياً الابة (١هـ الشورى)                       |
| Y\A                    | ومن آياته ان تقوم السباء والارض بِامرِه (٢٥- المروم)                    |
| £37 (£17               | ومن كل شيّ خلقنا زوجين لملكم تذكرون (٩ ٤_الذاريات)                      |
| V14                    | ومن بخرج من بيته مهاجراً الحالة و رسوله ثم يدركه الموت فقد( ١ ـ النساء) |
| 111                    | ونفخت قيه من روحي (٢٩_الحجر)                                            |
| 777                    | ونقرقالارحام(ه-الحبع)                                                   |
|                        |                                                                         |

|                    | ٠ ٧٣/ مصياح الانس                                                            |
|--------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| 17017171           | وهو السميع البصير (١١-الشوري)                                                |
| ۵۱۵                | وهو الذي جمل الليل والنهار خلفة (٦٢_الغرقان)                                 |
| 7641466            | وهو النفور الودود (۱۶ –اليروج)                                               |
| V+0+010+071+7A4+11 | وهو معكم اينها كنتم (٤- الحديد)                                              |
| TAA                | وهو معهم (٧- الجأدلة)                                                        |
| 241.137.100        | ويجذركم الله نفسه والله رؤف بالعباد (٣٨ و ٣٠ – آل عمران)                     |
| 1.1                | ويستغفرون لمن فى الارض (٥-الشورى)                                            |
| 144                | هل ينظرون إلا ان ياتيهم الله في ظلل من الغيام والملائكة الاية (١٠ ٧ سالبقرة) |
| 217                | هو الذي جعل الشمس ضياء (٥- يونس)                                             |
| 111                | هو الذي خلق لكم مافيالا رض جيماً ثم استوى الى السياء فسواهن (٢٩ـ البقرة)     |
| ۲۸۳                | هو على جمهم اذا يشاء قدير (٢٩ ــ آلشوري)                                     |
| ******             | هوالاول والاخر والظاهر والباطن و هو بكل شئي عليم (٣_الحديد)                  |
| 376.376            | يا ايها الناس أنا خلفناكم من ذكر و أنثى (١٣_الحجرات)                         |
| ۵۹                 | ياصاحبي السجنءارياب متفرقون خيرام الله الواحد القبيار (٣٩_يوسف)              |
| £1A                | يتنزل الامر بينهن (١٢-الطلاق)                                                |
| 711                | يجذركم الله نفسه (۲۸−آل عمران)                                               |
| ۵۵۷                | بجب الصابرين (١٤٦ – آل عمران)                                                |
| ۵۵۷                | بجب المحسنين (١٩٥٠ - البقرة)                                                 |
| 706,000,400        | يحبهم ويحبونه (10-المائدة) مركز من المنافعة المساوي                          |
| AY                 | يخرج الحي من الميت (٩٥-الانعام)                                              |
| £ 0 +              | يخيل اليه من محرهم انها تسعى (٦٦-طه)                                         |
| 4.44E4X            | يدبر الامر من السياء الى الارض الآية (هـ السجدة)                             |
| ٤٠۵                | يزيد في الخلق مايشاء (١ – الفاطر)                                            |
| 11                 | يعلمون ظاهراً من الحيوة الدنياالاية (٧- الروم)                               |
| YAY                | يفصل بينهم (۱۷-الحبج)                                                        |
| ۱۸۵                | یهدی الله لنوره من پشاء (۳۵-النور)                                           |

# فهرس الاحاديث

211

|          | , ,                                                       |
|----------|-----------------------------------------------------------|
| 421      | اتانى الليلة آتِالحديث                                    |
| ŧ٤١      | اندرون ماذا قال ربكمالحديث                                |
| ١٧       | اذا مات ابن آ دم انقطع عمله الا عن ثلاث                   |
| 417      | اصبت الغطرة                                               |
| 1 TV     | اصدقكم رؤيا اصدقكم حديثا                                  |
| 154      | آية تى على نفسك مكثرة السجود مركز كترت كامية تراعبون سيدي |
| 41111    | اعملوا فكل مبسر لما خلق له                                |
| YIY      | اعوذ برضاك من مخطك و بمعافاتك من عقوبتك و اعوذبك منك      |
| ۵۰۷      | اكتب ماكان                                                |
| 1        | أكتب علمي في خلق الى يوم القيامة مفصلاً                   |
| ۵۰۷      | اكتب علمي في خلق ماهو كالن الى يوم القيام                 |
| 279.40.0 | اكتب ماكان وماسيكون الى يوم القيامة                       |
| 1.1      | اكتب ماهو كائن                                            |
| 787      | اكثر اعيار امتى مابين الستين والسبمين                     |
| 177.717  | الارواح جنود عبندة فما تعارف منها                         |
| VY       | الخيركله بيديك والشرليس اليك                              |
| 7.47     | النيان والحتان والمتان                                    |
| 7.47     | السيد هو الله تعالى                                       |
| Y-1      | الحمدة على ما أعطاني ربي ولا اشرك به شيئا                 |
| 11       | العلم عليات: علم الابدان وعلم الاديات                     |
| ۵٤       | العلم نقطة كثرها جبهل الجاهلين                            |
| AYI      | الله أسرع اليبك بالاجابة منك اليه بالمدعاء                |
|          | _                                                         |

|              | ٧٣٢/مصباحالانس                                                                              |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٠٣          | المتشبع بما لايملك كلابس ثوبي زورالحديث                                                     |
| 711          | اللهمان يهلك هذه العصابة لمن تعبد فىالارض                                                   |
| Y+148874T+A  | اللهمانت الصاحب في السفر والخليفة في الأهل وانت حسبي في سفرى فيك والموض عني ٠٠٠٠            |
| 1114411      | اللهم انت الصاحب في السفر والخليفة في الإهل والمال والولد                                   |
| ۵٦٦          | اللهم اخدقى وسندنى                                                                          |
| 144          | اللهم هذا قسمتي ما املك، فلا تواخذني ما لا املك                                             |
| 216,636      | الناس مجزيون باعالهم الحديث                                                                 |
| Y2444        | الوئدسر ابيه                                                                                |
| 14           | الى مىيعىن بطنا                                                                             |
| Y. 6 171.    | افلا اكون عبدأ شكوراً                                                                       |
| ۵۳۷          | ان الارض دحيت من تحت الكعبة                                                                 |
| 111          | ان الامر الالمي بيق في الجو بعد مفارقة السياء الدنيا ثلاث سنين حتى يصل الى الارض            |
| ٤٥.          | ان الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق                                                          |
| 775          | ان لله تعالى في ايام دهر كم نفحات الافتعرضوا لمة                                            |
| 711          | ان الدتمالي سبعين الف حجاب من نوروظلمة لوكشفها الاحر فتتسبحات وجهه ما انتهى                 |
| £3741EA      | ان الله خلق أدم على صورته _ أو على صورة الرحن                                               |
| 7.7417       | ان الله خلق الخلق في ظلمة ثم رش عليهم من نوره                                               |
| ۵۳۲          | اناللسبحانه خلق جنةعدن بيدهو كتب التوراة يبده وغرس تجرة طوبي بيده وخلق آ دم بيديه           |
| 4174747474   | ان الله لا على حتى عملوا مركست كامور رعنوي سيدي                                             |
| <b>(77</b>   | ان الله مسم على ظهر آدم فاخرج ذريته كأمَّفال الدّر                                          |
| 710          | النائحن اتماكانت لمزيدالترقيات ورفع الدرجات ونيل ماقدران لاينال الابعوض هوالمرض             |
| ۲٦.          | ان اول من يكسى من الخلق يوم القيامة ابراهيم عليه السلام                                     |
| 109          | ان في الجنة ما تقدر جة مايين در جقالي درجة كيايين السياء والارض والفردوس اعلاها درجة و ٠٠٠٠ |
| 14           | ان للقرآنَ ظهراً وبطناً و حداً و مطلعاً                                                     |
| 777          | انشتلائهائة خلق من تخلق بواحد منهادخل الجنة افقال ابو بكر : هل في منها شيءار سول            |
| \$1741XF41YT | ان الله قال على لسان عيده: "صعافة لمن حده                                                   |
| 11           | اتا الله وانا الرحن، خلقت الرحم و شققت لحازمن وصلك وصلته و من قطعتك قطعته                   |
| 171          | انالله كان ولاشتي معه                                                                       |
| 411          | اتا بشر مثلكم وانتم احلم بامور دنياكم                                                       |
| 7.47         | انا سيدولد آدم ولافخر                                                                       |
| ۵۳۷          | انا عند ظن عبدی بی                                                                          |
| ۵۹۹          | انت الغنى ونحن الفقراء اليك                                                                 |
| ٧٢٠          | انت كما اثنيت على نفسك                                                                      |
| 454          | انتم اعلم بامور دنیاکم                                                                      |
| 14           | ان للقرآن ظهراً و بطناً و حداً و مطلعاً                                                     |

#### فهرس الاحاديث/٧٣٣

| ۵٠٤                      | انه يجيئي النبي ومعمالر هطو النبي ومعه رجلان والنبي ومعمالو احدو النبي وحده وليس معماحد                                         |
|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| **                       | انهم سألوا ألله بالاسم الاعظم الذي اذا دعى به اجاب                                                                              |
| 144                      | انهم يرون ربهم وانه ليس بينه تعالى وبينهم حجاب الارداء الكبرياء على وجهه في جنة عدن                                             |
| 711                      | اني لاتقاكم لله                                                                                                                 |
| 229.24                   | اني لاجد نفس الرحمان من قبل اليمن                                                                                               |
| 774                      | انه يدخل عليه سبحانه في جنة عدن في داره التي يسكن                                                                               |
| 444.£4                   | او استأثرت به في علم الغيب عندك                                                                                                 |
| ***                      | او استأثرت به فی علم خیبك نما پستروح مشه                                                                                        |
| 221                      | اول ما خلق نوری                                                                                                                 |
| 10147.                   | اول ما خلق الله الدرة                                                                                                           |
| AGY                      | اول ما خلق الله القلم، و في رواية: العقل، و في رواية: نوري                                                                      |
| 17.11.Y                  | اول ما خلق الله نوری                                                                                                            |
| 7.7                      | اوليائي تحت قبابي لايمرضهم غيري                                                                                                 |
| ۵                        | الفتز غرش الرحن لموت سعدين معاذ                                                                                                 |
| ۵۱٤                      | ايكم مثلي؟ ابيت عند ربي يطعمني ويسقيني، ولاينام قلبي                                                                            |
| ٧٠£                      | ایکم مثل؟ ابیت عند ربی بطعمنی وبسقینی                                                                                           |
| <b>የ</b> ለሃ <i>•</i> የግግ | این کان ربنا قبل ان پخلق الخلق                                                                                                  |
| የ አጓ                     | يق ان اعلمكم برضائي عنكم؛ فلا اسخط عليكم ابدأ                                                                                   |
| ۵.٧                      | بين السياء والارض مسيرة خس مائة عام مركز كان كام ورارعنو السياري                                                                |
| 47148.7                  | غنلقوا باخلاق الله                                                                                                              |
| 764                      | تمس عبدالدينار تعس عبدالدرهم                                                                                                    |
| **                       | جُعلت قرّة عيني في الصلوة                                                                                                       |
| 492                      | حفّ القلم بما انت لاق                                                                                                           |
| 717                      | حبب الى من دنياكم ثلاث: العليب والنساء                                                                                          |
| \$ <b>*</b> 7417         | خلق الله الارواح قبل الأجساد بالني عام                                                                                          |
| 144                      | خلقت الخلق لاعرف                                                                                                                |
| 171                      | رأيت ربى في احسن صورة                                                                                                           |
| ŧ VV                     | ربنا هل خلقت شيئاً اشد من هذه الجبال                                                                                            |
| 777                      | ردوهم الى قصورهم                                                                                                                |
| ٧٠٦                      | رضيت بالله ربآ و بالاسلام ديناً و بمحمد صلى الله عليه و آله نبياً                                                               |
| 711                      | زويت في الارض<br>أحدث من من من من من المسلمان من المسلمان المسلمان المسلمان المسلمان المسلمان المسلمان المسلمان المسلمان المسلم |
| ۵۷۰                      | سألت الشبارز اقمقسومة واجال مضروبة فلوسألت الشان يجيرك من عذاب النابروعذاب القبر                                                |
| ۲۲.                      | سألت بارزاق مقسومة                                                                                                              |
| 10.                      | سبحان من اظهر الجميل وسترالقبيح                                                                                                 |
| VIV                      | سبحان الله والحمدلله ولا اله الا الله والله اكبر ولاحول ولاقوة الا بالله العلي العظيم                                           |

# ٧٣٤/مصباحالانس

| iar                          | سقف الجنة عرش الرحمل و ان مقعر الكرسي و ما تحته طبقات جبهنم، و ان جرم الكرسي   |
|------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| YVY                          | صنف من اهل الجنة لايستر الرب عنهم ولايحتجب                                     |
| 701                          | احبيت ان اعرف فخلقت الخلق لاعرف                                                |
| TTE (TET (Y . Y              | احببت ان اعرف                                                                  |
| XT/+ XT7+ 667+737            | فاحببت ان اعرف                                                                 |
| 767                          | فاصبت الغطرة                                                                   |
| 107                          | فاولته – اي اللبن بالعلم                                                       |
| 6144147                      | في يسمع وبي يبصر و'بيبطش                                                       |
| 717                          | غي يسمع وبي ينطق                                                               |
| 771                          | فجحد آدم فجحدت ذريته؛ و نسيي آدم فنسيت ذريته، ولولا حواء لم تحن انثي الي زوجها |
| 77.4761                      | فخلفت الخلق                                                                    |
| V·1                          | فقم عتاجا شئته مناكبفها شئت وفي كل ما شئت، فكفانا انت عوضاً عنّا و             |
|                              | فدع مایریبك الی مالایریبك.                                                     |
| ۵۷۵                          | فن عرف نفسه فقد عرف ريه                                                        |
| ۵٤۵                          | فن وجد خيراً فليحمد الله و من لاء فلايلومن الانفسه                             |
| 171                          | فيضع الجباد فيها قدمه                                                          |
| ١٢                           | قال الله لها: من وصلك وصلته و من قطعتك قطعته                                   |
| 111                          | قف! ان ربك يصلي؛ ثم ثلا عليه; هو الذي يصلي عليك (عليكم) و ملائكته              |
| ITOTITY AT ITIT I TIT I TITA | كان الله ولاشئي معه مركز الله ولاشئي معه                                       |
| 611,671,677,667,77           | 15000                                                                          |
| 777                          | كان الله ولم يكن معه شتى                                                       |
| 747                          | كان فيعهء مافوقه هواء ولاتحته هواء                                             |
| ۵۷۰                          | كل شئي بقضاء وقدر حتى العجز والكيس                                             |
| 171:701                      | كل مولود يولد على الفطرةالحديث                                                 |
| <b>ዕለ</b> ዕሩነ <b>ሃ</b> ተ     | كل ميسر لما خلق له                                                             |
| Δ1.                          | كلنا يدبه بمين مباركة                                                          |
| 141 148 149 141              | کنت سمعه و بصره                                                                |
| £ YT (TAV                    | كنت كنزاً عفياً فاحببت ال اعرف فخلقت الخلق                                     |
| דוד                          | كنت كنزأ مخفياً فاحببت ان اعرف                                                 |
| ንፖለ                          | كنت نبيا و آدم بين الماء والطين                                                |
| *1                           | كيف اصبحت؟ قال: اصبحت مؤمناً حقاء فقال: ان لكل حق حقيقة، قا حقيقة ايمانك، قال: |
| ۷۱۷                          | لا احصى ثناء عليك انت كها اثنيت على نفسك                                       |
| 711137                       | لااحصى ثناء عليك؛ لا ابلغ كل مافيك                                             |
| ۵۲۸                          | لانسبوا الدهر قان الدهر هوالله                                                 |
| ٤٨٩                          | لاتقوم الساعة حتى تكلّم الرجل عذبة سوطه وتحدثه فخذه بماعمل اهله وتقول الشجرة   |

.

### . فهرس الاحاديث / ٧٣٥

| لايبائي الله بهم                                        | ٥٠٠               |
|---------------------------------------------------------|-------------------|
| لست اعبد رباً لم ارء                                    | 15                |
| لقداوتي هذا النلام علما كثيرا                           | 777               |
| لو عرفتم الله حق معرفته لزالت بدعائكم الجبال            | 344               |
| لو تُدَّرَ لُكان                                        | ۵٤٧               |
| ليت رب محمدٍ لم يخلق محمداً                             | 711               |
| ليس شخص اصبر على اذى من الله                            | ٧٠٣               |
| ما لم يشأ لم يكن                                        | Y#4               |
| ما هم عليه                                              | 747               |
| حامین قبری ومنبری روضة من ریاض الجنة                    | 177               |
| ما ترددت فی شئی آنا فاعله تر ددی فی قبض نسسة عبدیالحدیث | 770               |
| مرضبت فلم تعدنى                                         | 377.776           |
| من عرف نفْسه فقد عرف ربه                                | 171 1711 1777 177 |
| موتوا قبل ان غوتوا                                      | YEA               |
| نغسك مطيتك فارفق بها                                    | 711617            |
| نور آنئ اراه                                            | TE14114111        |
| واذكر بهدايتك هداية الطريق وبالسداد سداد السهم          | ۵۹۶               |
| واصلح لي شأني كله                                       | 414               |
| والان كياكان عليه مراسي مراسي وي                        | 74141141V4        |
| والذى نفس محمد بيده                                     | ٥٠٧٠٤             |
| وانت ياعم ان اطعته اطاعك                                | 4V1               |
| وسمني قلب عبدى المؤمن                                   | Y £               |
| وسعنى قلب عبدى التتى النق                               | 4144.4            |
| ولبطنه بطنأ الى سبعة ابطن                               | 14                |
| ولمله كها قال قوم عاد                                   | 711               |
| ومن تقرب الى شبراً                                      | ***               |
| ويجيئي النبي ولامعه أحد                                 | . 177             |
| ويجلك! ذاك اخلى في نوره الذي هو في نوره                 | ۱۸۵               |
| هو الان كما كان عليه                                    | VA                |
| هو طعام طعم وشفاء سقم                                   | ۵۳۷               |
| يادهر يادبهور يادبهار                                   | ۵۲۸               |
| ياعلى! ان فصرك في الجنة في معّامِلة قصري                | ***               |
| يجمع الله احدكم في بطن امه                              | ۵.۱               |
| يهميع خلق احدكم في بطن امه الحديث                       | ۵۹۵               |
|                                                         |                   |

#### فهرس الاشعار

| Y. 6 43Y3    | السبسك ويسسأني الحال الانجنسسيسا  |
|--------------|-----------------------------------|
| 7 £ £        | وحسبسيأ لانسبك اهسبل ليتذاكسا     |
| ٧١٠          | نسكسار الألسشية السعسرفسان        |
| 11           | كلمن يعرف هذاحازامرارالطريقة      |
| YEA          | وكسسل نستعسيم لامحالسة ذانسل      |
| 218          | يبالسب شعري من المكلف؟            |
| ۷۱٦          | وكسيف اذكرهاذكست انسساء           |
| 4144.1       | اعسينان نساووجسوده المسلسيس       |
| 410          | او تسلست رب آئسیٰ یسکسلند؟        |
| 101          | وسيره كوجوجان ككنجى نشسته وط      |
| ነካል          | كُويدم أنسا السيسه راجسمون-خ      |
| V.1411       | فعینی تری دهری ولیس پیراتی        |
| 710          | وعبن وصبف الستبغيرق والبومسيال    |
| 711          | ولاتنس تنصويري اذاانت فيالحشا     |
| <b>7 "</b> • | وهسى السكسشيرة لاتسبسق ولاتسذر    |
| 111          | مسع الحلم في عسين السعندو مسهسيسب |
| Δŧ٧          | ربمكروه مخوف فيدخير ولطائف        |
| 166          | وانست بحمسدالله غسير مسوفسق       |
| 446          | وكسل الى ذاك الجهال يستشسير       |
| 441          | وبسالخمس امحاب الكسساء تسوسلي     |
| ***•         | وليس خلقا بذاك الوجه فادكروا      |
| 741          | فسذكسرك في السسسرّ حسنى اداكسا    |
| 711          | اوسيع مسن ذا السزمسان منابست وعسا |
| 13           | تسندل عسل انسه واحسد              |
| ١۵۵          | لبك السويسل لاتسزني ولاتستسعسدق   |
| V:44318      | وايسن مسكساني مسادريسن مسكسان     |
|              |                                   |

ابست خسلسيسات السنسوق الاتسقسربسا احسبسك حسسيسين: حسب الموى انكرتهم نسغيسي ومساذلسك الا انما الكون خيال وهموحق في الحقيقة الاكسل شدئي ما خسيلا الله بساطسل السرب حسق والسعسبد حسق الله يسمسلم اني لسسست اذكسره امسرينه وليه ومنشه تسعيبشيت ان قسلست مسبسد، فسذاك مسيست بدورت بسبى عساشىق دل شىكىسىنى كرات تركار يسس عدم گسردم عدم چنون ارغستون تسترت عنن دهسرى بظلل جسناحيه تعالى العسشيق عن هم السرجسال تفكر جيلي منذخسلىقىتىك تسليفية جمع وفسرق فسبان السعسين واحسدة حسلسيم اذا مسا الحلم زيسن اهسلسه خف اذااصبحت ترجو، وارج الناصبحت خانف معتك تبنى مسجداً عنجباية عباراتناهق وحسنك واحد عسل الله في كسل الامسور تسسوكسيل فسالحق خسلسق بهذا السوجسه فباعستسبروا فسامسا السنذى هسوحسب الموى فسينان اق دهسسره بسياز مستسة فنن كسل شنئي لسه ايسة فسقسال لها اهسل السدرايسة والسعسق فسلسو تسسسأل الايسام مسااسمي مادرت

#### فهرس الاشعار / ٧٣٧

| ****        | ولسكسن لسك الحمسد فيذا وذاكسما                                     |
|-------------|--------------------------------------------------------------------|
| ٦٨١         | بانك منذكبور وذكيسر وذاكسر                                         |
| ۲1.         | فالذهن خبلاف صورة المصقيب                                          |
| ۲1.         | ان پــوجـــدغــره عــلى الــــتــوحــــــد                         |
| 101         | قىدقام يىكىشىف غىمىتى لما انىشىنى                                  |
| 140         | فاذااكنست بزقيق نحيم امكنا                                         |
| **          | كەنىركىنىسرانگشتوصفحەبشارى                                         |
| ٧١.         | صادالسيقين مسن البعيسان تسوعما                                     |
| 767         | وكسكسل ذي قسلسب السيسك تستسوق                                      |
| <b>VII</b>  | لايسبسالى حسسسن مسالسبسسا                                          |
| 441         | جرتمثلاً للخائن المتصدِّق                                          |
| <b>ግ</b> ጎለ | شـــــــرّ فــــــك الله عـــــــلى الــــــــــــــــــــــــــــ |
| 254         | ناديت اين احبتي؟ فاجاب: اين احبتي؟                                 |
| 411         | فسلسك السساعسة التي انست فيها                                      |
| 4 \$ 5      | مجل عسن الإحساطسة والمشسال                                         |
| 3+          | شاينه كه بمانيز وسد مسسربهاي                                       |
| 771         | ولوالتحكم ليبس لبلاحياد                                            |
| T1.         | منقاضه وجب محة السنسفسريسة                                         |
| 7 2 2       | فيتسفيل بذكرك عسسن سواكما                                          |
| ٨           | وبالماستسى الخليسل حساسيسلا                                        |
| 7.1         | تحط العنقنول بنكنتهه تنصحبنحنا                                     |
| 711         | اصرف احكامى وافسعيل مسأانسا                                        |
| 171         | تـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                             |
| 711         | فسأن شباء احبيبانى وان شباء اتبليضيا                               |
| ***         | معارله بالحسن كل مليحة                                             |
| 177         | واناطفيل صيغير فيحجور الرضعات                                      |
| 4.5         | و کــــــف ادرکـــه و انستم فــــــــه؟                            |
| 1.          | لماطساب الحديست ولا السكسلام                                       |
| 1+          | حسبسبسبي فسبسه والأدالامسائم                                       |
| 744         | فقدت ؛ فقد حصلت كل المقاصد                                         |
| 467.44.6    | مينز ليستانهالنسطيق عيشه اخبرس                                     |
| ١.          | فنى ذوقه كسل لسكسل حبسيسيه                                         |
| ١.          | در کسوی امسیسه مسیزنم دبستدیسه ای                                  |
| *1.         | قسسول عقسسق وذي شرع فسسقسيسه؟                                      |
| 711         | ومنهلبه عسذب تسكندر او صسفسا                                       |
| 7 2 7       | كلاحسنك في الحقيقة يسعسن                                           |

فسلها اضاه السيسل اصبسحت شباهدأ فدمسح لان صدورة الستسجسريسد قــــــل ان لمن وجـــــوده ذاتي قرعيزيا الحسن السطيف مسعسره كالشمس تمنعك اجتلائك وجمها كتاب فغيل تراآب عركافي نبست كستر السعميسان السئ حسق انسه كارالجهات لشسمس حسسنيك مشرق كسل شهر أنست فسيسه حسسن كمطعمة الجيمان منكسب فرجها مساانيت بساميكسة الأواد مباقى الديسار عباوب الاصيدي المتصبوت مسامسهي فسبات والمؤمسل غسبسب مىتى مساجسل شىسئى عسن خسيسال مستنان ترابعشق تنوبسيسارنه والجمسع حسال لاوجسودلسميسنسه والمطسلس في السذهسين قسسسيم فها وامسا السذى انسست الهسسل لب وتخلسات مسمسلسك السروح مستشى وجدال حسبان سنساك تحقسسف أولم ومسلم لى السنسديسير واعسلم بسائستى ون كــــل شــــــــى الــــــة وكسلست الماغيسوب امسري كسلسه وكسل مسلسيع حسست مسنجالها وللدت امى اباها ان ذامن اعبسات ولسست ادرك مسن شئي حسقسيسقسنسه ولسولا السلسطسف والاحسسان مسنسه وكبل لبطبيفية وظبريسف مسمستي ولسست تسبالي ان وجمدت لسكمل مسا وهيذا دعساء منسه قبيسه لسهاسه هرچندیه نزد تو نیرزم حبهای هبل صبح مقيبه ولامتطبابق فبينه هوای له فرض تبلسط ف او جنف ا يسا واهسب الحسسن المبسديسع لاهساسه

# فهرس الامثال والحكم

| آخ بالأخياط المعارف والله                                                                   |              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| آخر ما يخرج من قلوب الصديقين حب الجاه                                                       | 717          |
| عجبني زيد وكرمه                                                                             | <b>∆ . ∨</b> |
| الاكل شقى ما خلا الله باطل                                                                  | ۵٤١          |
| النجل لايتكرر                                                                               | 28441.1      |
| لحق سبحانه لايتجلي لشخص ولا لشخصين في صورة مرتين                                            | 1.1          |
| العجز عن دوك الإدراك ادراك مراكب مراكب والمراك العجز عن دوك الإدراك ادراك                   | T. 447 - £   |
| العام المطلوب لذاته نظرياً والعام المطلوب لغيره آلباً وعملياً                               | ልለሞ          |
| الفاعلية شأن الظاهر والقابلية شأن المظهر                                                    | 111          |
| الخلوقية شيئية الوجود لاشيئية النبوت، والمتحقق فالنسب العلمية والروابط الاسمائية هي الثانبة | 111          |
| المعلول صورة العلة والعلة ياطنه                                                             | 115          |
| النار فاكبهة الشتاء                                                                         | 411          |
| الواحد من كل وجه لايصدر عنه الا الواحد                                                      | 4.           |
| الح الملك القرم وابن أخباح                                                                  | 4.4          |
| ان الباعث على خلق العالم كيال الجلاء والاستجلاء                                             | 117          |
| ان التأثير الها يكون من حيث المناسبة لامن حبث الامتياز والمباينة                            | ***          |
| ان التقدير الازلى يتعلق بمجموع النظام الواقع من الاسباب والمسببات                           | **1          |
| ان الحقائق غير مجمولة                                                                       | 1.4          |
| ان الحق عين الوجود المطلق                                                                   | 141          |
| النالحق محشوس والخلق معقول عندالخواص، و عندالعوام بالمكس                                    | V3.1         |
| ان الروح يتعين بحسب المزاج                                                                  | **1          |
| ان العالم بحقائقه و صوره مر آة للحق من وجه والحق من وجه آخر مر آة للعالم                    | 4631         |
| ان المركب قد يفعل مالا يفعله المفر دات                                                      | 717          |

#### فهرس الامثال والحكم / ٧٣٩

| ن المعدوم لايعاد بعينه                                                                | 1.1                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| ن حقيقة كل شئي ما به يتحقق ذلك الشئي                                                  | 117                                      |
| ن عدم الاعتبار ليس باعتبار للعدم                                                      | 1.5                                      |
| ن قبلة العارفين وجود مطلق الصورة الربانية و ظاهر الحق                                 | יור                                      |
| ن قصد الكليات فسلم، وان اراد جلة الحضرات الميثاقية التي قبل «الست» فهي اكثر           | 777                                      |
| ن کل شئی فیه کل شئی                                                                   | 41.414.4710                              |
| ن وجود كل شئي تعين للحق من حيثيته                                                     | . 174                                    |
| ن وجود كل شي تعين للحق من حيثه                                                        | ٧١٢                                      |
| ن مالايكون مكانياً ولازمانياً يكون نسبة جميع الامكنة والازمنة البه على السوية         | 1.7                                      |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                 | ** • £ • * • * • • • • • • • • • • • • • |
|                                                                                       | 41.4711661479.47.7                       |
| نك مرآة ذاته و صورك صور اسمائه و هو مرآة احوالك                                       | 111                                      |
| ته الكتاب الوسط الجامع بين حضرة الاسماء و حضرة المسمى                                 | ***                                      |
| ول الفكر اخر العمل                                                                    | 177                                      |
| ل قبل غَهْ من قبل لالعلة ورد من رد لا لعلة                                            | ٧٢.                                      |
| يقرى الضيف وتحمى الحريم                                                               | TII                                      |
| جذبة من جذبات الحق توازي عمل الثقلين                                                  | 41                                       |
| حتى عن الاخلاص فقد منح الخلاص                                                         | Y+1                                      |
| حفظت شبناً وغابت عنك اشباء                                                            | 110                                      |
| قول العيد منس                                                                         | דוו                                      |
| مدمالوجدان لايفيد عدمالوجود                                                           | ٣٨٨                                      |
| بالخلق معقول والحق عسوس مشهو دعنداللؤ منين واهل الكشف والوجود، وماعدا                 | £TT                                      |
| لکل شٹی قیہ کل شئی                                                                    | 719:171                                  |
| نا بعد العشية من عرار                                                                 | rti                                      |
| باين آلتراب ورب الارباب                                                               | 771                                      |
| لبلة الانسان الحقيق الكامل الاكمل حضرة الهوية التي لها احدية جمع الجمع المنسوبة لجميع | זזר                                      |
| لبلة الراسخين مرتبة الحق من حيث عدم مغايرتها ولها حضرة احدية الجسع،                   | 4771                                     |
| لِيْلِ مَن فَيِلَ لا لعلة _ وَردُ من رَدُّ لا لِعلَّةٍ                                | 771701101101717171101                    |
| كأنه الات في اذني                                                                     | 777                                      |
| کل شئی فیه کل شئی                                                                     | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * *  |
|                                                                                       | V\\'\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\   |
| کل شئی فیه معنی کل شئی                                                                | vt                                       |
| كل مقيد ومتعدد مسبوق بالمطلق الواحد                                                   | 171                                      |
| كلموجود حكمهمع الاسماء حكمهامع المسمى والانفكاك عالءلي كلحال وقي كلمرتبة              | 111                                      |
| كل نعمة منه ففمل و كل نقمة منه عبل                                                    | 714                                      |
| لانوهة سز لوظهر لبطلت الالوهية                                                        | ٣٠٠                                      |
|                                                                                       |                                          |

#### • ۷٤/ مصباحالاتس ليس عندا<del>ة</del> مساح ولامساء

| ليس عنداله صباح ولامساء                                                           | 717  |
|-----------------------------------------------------------------------------------|------|
| ماحفظ فر وماكتب قر                                                                | 64.  |
| مارأيت شيئاً الا ورأيت الله فيه                                                   | 772  |
| مامرادالحق من الخلق قيل في جوابة: ما هم عليه                                      | 111  |
| مايمرف الله الا الله                                                              | 141  |
| مطرقا بنوء كقا                                                                    | ££.  |
| ميثاق «الست» بالامس كان                                                           | ٦٣٨  |
| وانت مرآته وهو مرآة احوالك                                                        | 4.8  |
| وجودك ذنب لايقاس به ذنب                                                           | 715  |
| وصورة الشئى مابه يظهر ويتعين                                                      | 1.1  |
| وقبلة الحققين وجودا لحق و مرتبته الجامعة بين الوجود والمراتب من غير تفرقة و تعديد | 115  |
| وعن كنه ريك فلا تسأل                                                              | 461  |
| وكل ماجوز حده انتقل الى ضده                                                       | £A4  |
| ومن آثر العرفان للعرفان فقد قال بالثائي                                           | V. 4 |
| حمة الرجال تقلع الجبال                                                            | 84 € |
| مر المقات كالمية المعلى المساوى                                                   |      |

• .

# فهرس الأعلام

| ***                      | ابن زيدالبلخي            | ī                         |                 |
|--------------------------|--------------------------|---------------------------|-----------------|
| 17:11:11:1100:000        | ابن سینا                 |                           |                 |
| 441444447                | الين عباس                | ES ES SEST STRE STATE     | آدم             |
| 75757                    | البن فارض                |                           | ,               |
| 18711664                 | ابن مسرة الجبلي          |                           |                 |
| ٦.                       | / <b>الابواب</b> د_ارى   | 245E 414 417 418          |                 |
| 111                      | /                        | 1011 1077 1077 10-1       |                 |
| 7V1.01                   | ابو حامدالغزالي          | ብደለ <i>ናገደገ ናነኛል ተ</i> ጉና |                 |
| <b>የ</b> ለየ <i>•</i> ምጓጓ | أبو رزين المقيل          | 37143374334434            |                 |
| YAY                      | أبو عيسى الترمذى         | •                         | آله الطينية     |
| 774                      | ابونعيم الحافظ الاصفهاني | 1.441.1                   | آمنة            |
| 14.                      | ابرالحسنالاشعرى          |                           |                 |
| 141                      | ابي الحسين               | الالف                     |                 |
| 10.                      | ابي الحسين البصرى        |                           |                 |
| 414                      | ابي الفتح الموصل         | ٦٨٢                       | الاباء الملويات |
| 110                      | ابي القاسم بن قسي        | 774                       | الإبد           |
| ۵۱٦                      | ابی جہل                  | ۱۷۳                       | الإبدال         |
| Y1V                      | ابحنيفة                  | 7.0                       | الابدال السبعة  |
| 1+4                      | ابی علی بن سینا          | 440 4111 4771 477.        | ابراهيم         |
| ۵۷۱                      | ابي طالب                 | 7 60 7 1 . 4 . 4 . 1      | <b>1-</b>       |
| 74414                    | ابي هريرة                | £41.474.                  | أبليس           |
|                          |                          |                           | V               |

#### ٧٤٢/مصباح الانس

| 11 EE 41 TV 41 TT 47 6                   | السارة الأراب                     | 11                   | الاتصالات الكوكبية            |
|------------------------------------------|-----------------------------------|----------------------|-------------------------------|
| 17 17 17 17 17 17 17 17 17 17 17 17 17 1 | أحدية الجمع                       | V14                  | الاتعادات المعوصية<br>الاتونى |
| T.T T.Y 474A 4741                        |                                   | Α4                   | اجرًاع الاجسام البسيطة        |
| ידר. ידוץ ידוס ידוד                      |                                   | A4                   | اجتاع الارواح                 |
| TEA TE TTO TTT                           |                                   | 01A:EYY:ET6:ETE:TEY  | اجهاع الارواح النورية         |
| ידוע ידון ידון ידוא                      |                                   | ΓA•                  | اجتاع الاسماء الأؤل           |
| 11VT 1111 111A 1TA.                      |                                   | *7144                | الاجتاع الاول                 |
| 717                                      |                                   | 717                  | الاجتاع الاول الاسمائي        |
| 11.                                      | احدية الجمع الالمي                | ۳۸۳                  | الاجسام البسيطة               |
| *** ** * * * * * * * * * * * * * * * *   | احدية الجمع والوجود               | 717                  | اجهاع الصور المثالية          |
| 544:3VV:EE3:7VE                          | 2000                              | TAV                  | الاجتاع العقبم                |
| ۳۸۵                                      | احدية الجمعية                     | ۳۸٦                  | الاجناع الكلي                 |
| 177                                      | احدية الحق                        | ٨١                   | اجتاع المعانى والحقائق        |
| 20                                       | احدية الذات                       | 44" AVE TAE TAE      | الاحدية                       |
| 77.                                      | احدية العين                       | W. E. W. 1 (19) (19) |                               |
| 774467                                   | احدبة الوجود                      |                      |                               |
| 117                                      | أحدية الوجود الظاهري              | 111 TAT 1700 1701    |                               |
| 77.4741486                               | احتية جمع الجهم                   | 414 414 414 411      |                               |
| Y t                                      | احدية جمع الجمع للكل              | SEEN SEED SEEN SEEN  |                               |
| ۵۱۷                                      | احدية مع الحقائق الفعلية الوجودية | ידיו רביי ידיו ידיו  |                               |
| YYF                                      | احدية جمع الحوية                  | 417 411 411 471      |                               |
| 144                                      | احدية جمع الهوية والوجود          | . 413 (11) (11) (11) |                               |
| ٧.٢                                      | احديةجمع جميع الاخلاق الالمية     | YIY                  |                               |
| ٦٢٥                                      | احدية جبع جببع الاسماء            | 707                  | الاحدية الاطلاقية             |
| 34.                                      | احدية جمع جميع الكمالات           | ተለን ተየነ ተነን ተየየ      | الاحدية الجمعية               |
| 101.14                                   | احدية جمعية                       | 77760·7              |                               |
| 1767 177 17. 100 17.                     | الإحسان                           | ፖለጓ                  | الاحدية الجمعية الاعتدالية    |
| V114188                                  |                                   | ٨٨                   | الاحدية الجمعية الازلية       |
| Y11                                      | الاحسان الخاص الكمالى             | 141                  | الاحدية الجمعية الالهية       |
| 757175                                   | الاحسانية                         | 717                  | الاحدية الجمعية المطلقة       |
| 14                                       |                                   | 14                   | الاحدية الجوادية المطلقة      |
| 777                                      | •                                 | 4.144.4774.4.141     | الاحدية الذاتية<br>-          |
| 117                                      |                                   | 777                  | الاحدية القرآنية              |
| ١٣٥                                      | - + 1                             | ***                  | الاحدية المطلقة               |
| TAT (170 450                             | احكام الامكان                     | ۱۷۵۰۸٦               | احدية التصرف والمتصرف         |
|                                          |                                   |                      |                               |

#### فهرس الاعلام / ٧٤٣

| ***** **** **** ***   |                         | 117                                         | احكام الامكانية                |
|-----------------------|-------------------------|---------------------------------------------|--------------------------------|
| 410 411 4 1 1 470 4TE |                         | 10                                          | احكام الوجوب                   |
| 1711 17-7 17-17 1717  |                         | 717.777.77.1470                             | احكام الوجوب والامكان          |
| 78.471.481.47.        |                         | 141                                         | احكام الوجود                   |
| ٧۵                    | الاستجلاءالذاتي         | 11                                          | احكام جلال الغيب               |
| 117                   | الإستحالات              | YAY                                         | احدالبيبق                      |
| ۲۸۵                   | أستحالة                 | 449                                         | الاحدية                        |
| ٤٧٠                   | الاستحالة               | 777                                         | اختيار الحق                    |
| YIA                   | الاستمداد               | 76,4771                                     | الاختيار                       |
| 75                    | الاستمدادات المجعولة    | 779                                         | الاختيار الالمي                |
| 17                    | الإستمداد الغير الجمهول | 777                                         | الاختبار الثابت للحق           |
| A£                    | الاستغناءالذاتي         | ۵٤                                          | اخلاص خاصة الخاصة              |
| A <b>1</b>            | استلزام اقمال الحبال    | 41147474117                                 | ادريس                          |
| 272.4.414             | الاستواءالرحماني        | 171                                         | الارادة الذائية                |
| 763.761.761.671       | الاستيداع               | 177                                         | ارياب الاصنام                  |
| Δ                     | الاستيداعية             | 277                                         | ارباب الاصنام النوعية الجسانية |
| 141                   | كأسد)                   | 111                                         | الارث الحسدى                   |
| 163:476               | X-X                     | <b>£Y</b> •                                 | ارض الحقيقة                    |
| 1.4                   | الاسرارالسزيةي          | 1.0077                                      | الارموى                        |
| 14.1 1664 1617 1617   | اسرافيل                 | 14.                                         | الارنب                         |
| 010.011               |                         | 17                                          | الارواح الجزئية                |
| <b>TV</b> 1           | اسرافيلية               | 71247E74A617                                | الارواح العالية                |
| 171                   | الامرب                  | ٤٧۵                                         | الارواح الفلكية                |
| 777                   | اسطقس                   | 11011                                       | الارواح القدسبة                |
| 170.77                | الاسطفسات               | ۵۱۸                                         | الارواح المثالية               |
| 789 47 4 T 4 T Y      | الاسطقسات الاربع        | 449                                         | الارواح المثالية المطلقة       |
| 71:77:7-100           | الاسلام                 | 41.7 474V 4757 475F                         | الارواح المهيمة                |
| 101                   | احماء الإحصاء           | 1.741.0                                     | _                              |
| *1144740474744464     | اسماءالاقعال            | 1411 1711 1711 1711 1761                    | الارواح النورية                |
| 47A0 47A1 47A. 487    | اسماء الذات             | 770.710.810                                 |                                |
| <b>*1*</b> ****       |                         | 111                                         | ارواح جنبة                     |
| V3+ TAF 47AF 46Y      | اسماء الصفات            | 41                                          | اسباب التزول                   |
| ****                  |                         | 7.14188                                     | استجلاه                        |
| ŧŧv                   | اسماء ذاتية             | ALL ALL TIL TAN WY                          | الاستجلاء                      |
| 474477                | الاسماءالأؤل            | 41አ <i>ተ</i> ሃሃ <i>ተ</i> ሃገ <i>ተ</i> ፅአ ምፅገ |                                |

#### ٤٤٤/ مصباح الانس اسادأته

| ۵٧٤ ١٣٩٣                |                     | 414                                         | اسماءأؤل                |
|-------------------------|---------------------|---------------------------------------------|-------------------------|
| 171                     | اعيان ئابتة         | 444.919.441                                 | اسماعيل                 |
| 140                     | اغاثاذيون           | 471. 47A1 17AV 17AE                         | الاسم الاعظم            |
| . P. PAY: . TT: 157:    | الافراد             | *****                                       |                         |
| 44146146.446.7          |                     | ٧٠٣                                         | الامم العلم الاعظم      |
| ETVIETOIETI             | افلاطون             | 201                                         | اسماء الذاتية           |
| ٤٣.                     | الافلاطونية         | ידי ידוא ידוץ ידוז                          | الاسماء الذاتية         |
| 011.0.71.               | الافلاك             | ዕጥ እዕጥ ነ <b>ነ</b> ጥ <b>ሃ</b> ነን             |                         |
| At                      | الاقتضاء الذاتي     | ጥሃ፤ ጥሃ፣ ጥገኝ ጥገል                             |                         |
| 717:704:7Y              | الاقطاب             | <b>ሰላን የ</b> የም አየም ልለም                     |                         |
| 7.0                     | الانطاب الحمدين     | 1271 171V 1717 1711                         |                         |
| ۵۰                      | الإلقاء             | 40T+ 4019 401A 4881                         |                         |
| ۵۱                      | القاءالجن           | 771474                                      |                         |
| ۵۰                      | الإلغاآت            | 111                                         | الاسماء الذاتية الأؤل   |
| 44                      | الالقاآت الملكية    | 4.3.760                                     | الاسماء الذاتية الالحية |
| 22.4214177              | الان                | A.V                                         | الاسماء الذائبة الكلية  |
| 1                       | لمية فإعلة          | 1                                           | الالسنة الخمسة          |
| 118                     | الياس               | A1                                          | الإشارات                |
| ***************         | ام الكماب           | (11) 18 18 18 18 18 18 18 18 18 18 18 18 18 | الاشاعرة                |
| 4ET+4T\$14T\$Y4T\$14T\$ |                     | 149                                         | الاشخاص الفلكية         |
| 11A46164EFE             |                     | 273                                         | الاشراق                 |
| 177                     | ام الكتاب الاكبر    | 177                                         | الاشراقات               |
| ***                     | الأمام القشيرى      | 177                                         | الاشراقات النورية       |
| 17.                     | الامام المبين       | 1131653                                     | الاشراقيون              |
| ۵۳٦                     | الإمامة             | 110                                         | اشعرية                  |
| 111                     | الإمانة الالحية     | 110                                         | الاشعرية                |
| A                       | امانة حفيقة الخلافة | 111                                         | اشعة البرزخية           |
| ۵۵                      | الامتنان            | 7711141141                                  | الاصوليون               |
| ۵۷.                     | ام حبيبة            | 7774£17                                     | اضغاث الاحلام           |
| ۵۵۱                     | ام قیس              | 4445174764466                               | الاظهار                 |
| 111                     | الامكان الخاص       | 373>410144                                  | الاعراف                 |
| ٧٠٣                     | الامكان الذاتي      | ۵٦٢                                         | الاعطيةالاسمائية        |
| 111                     | الامكان المطلق      | 177                                         | الإعلين                 |
| 717                     | الاملاك الطبيعية    | . 110 . 177 . 177 . 177 .                   | الاعيان الثابتة         |
| 7.4.4                   | الامهات السفلية     | *T\$ - 47 - \$ - 47 - 47 AV                 |                         |

# فهرس الأعلام / ٧٤٥

| الامة الحمدية                 | 345.7.4             | الاعباد                 | ۵۹۲                      |
|-------------------------------|---------------------|-------------------------|--------------------------|
| انباذ قلس                     | 1771174             | الايمان                 | 7174714747444            |
| الإنسان الحقيق الكامل والاكسل | 779                 | الايمانية               | 4717                     |
| الانسان الكامل                | 41.7 417 4117 416   |                         |                          |
| •                             | 411 47A1 477 47EP   | ,                       | ب                        |
|                               | 4710 477 477, 471F  |                         |                          |
|                               | 444 4401 4404 4484  | البارقات الالحية        | 177                      |
|                               | 11VY 11Y 1711 170A  | باطن الوجود             | 7.0                      |
|                               | 1701 1001 4001 1701 | بالدرة                  | <b>Δ1</b> Y              |
|                               | 4701 1771 1771 1070 | بدایات                  | ٦.                       |
|                               | 47FF 4771 4771 4764 | البدلية                 | 4777                     |
|                               | 111 111 111 111     | البرازخ السافلة         | <b>£77</b>               |
|                               | 4.4. 114. 114. 114. | برداليقين               | 417.114                  |
|                               | V114V144V1E         | البرزخ                  | 77747.0                  |
| الانسان الكامل الحقيق         | TTI                 | اليوزخ الأول            | 517177113                |
| الانسان الكامل بالفعل         | 77.                 | بززخ البرازخ            | 44.                      |
| الانسان الكبير                | 117                 | يرزخ البرازخ الاكبر     | ٣٢٠                      |
| انسان كامل                    | - / TAGITIT         | البرزخ الثانى           | 117                      |
| الانسانية الحقيقية            | مراحیات             | كالبرزع الجاسع          | 77V1A                    |
| انشاءالدوائر                  | YAE                 | برزخية اعتدالية         | 17                       |
| الانك                         | 173                 | البرزخية                | 7.7                      |
| الانوار الاشراقية             | 177                 | البرزخية الاولى         | 'ÒT 1 'T 1 1 'T 1 . 'Y Δ |
| الانوار القاهرة               | 174411417411        |                         | (7.6 (7.7 (7.1           |
| الانوار المشاهدية             | ŧ٦٣                 |                         | 1.1                      |
| انوار قاهرة                   | 173                 | البرزخية الاولى الاصلية | Vį                       |
| الان والشأن الالحيين          | 710-074-007-019     | البرزخية الفانية        | 471 4714 477 4V1 4YT     |
| الانية                        | £VV                 |                         |                          |
| انتية جمية                    | ٨                   |                         | 7.7.7.7                  |
| اوادني                        | ۳۲۰                 | البرزخية الجامعة        | ۲۷.                      |
| اول الاوائل                   | 767                 | برزخية الساء الدنيا     | 7, 5, 47, 77             |
| اول صادر                      | 77447               | البرزخية العائية        | 641 - 644                |
| اولوا العزم                   | 4.7                 | البرزخبةالكيرى          | ۵۰٦                      |
| اهل الاشراق                   | £774178             | البرزخية المثالبة       | 1.1                      |
| اهل الكيميا                   | 113                 | برزة التجلى             | 777.771                  |
| اهل الله                      | ۴٠                  | بروحالقدس               | ٤٠٢                      |
| 3                             |                     |                         |                          |

#### ٧٤٦/مصباحالانس

|                                         | 1 541 1 - 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <b>V</b> E.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | البسائط الفلكية                                                                                                                                                               |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 14. 34. 44. 1.1. 1.7.                   | ألتجلى الاول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 771                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                               |
| ידוז ידוד ידור ידו.                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۵۱۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | البروج                                                                                                                                                                        |
| ጥባሃ ጥባነ ጥገ፤ ጥዕለ                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بر <b>ما</b> ن الان                                                                                                                                                           |
| 40.4 4697 4814 4611                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>የ</b> የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ የ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | البرهان اللمى                                                                                                                                                                 |
| 47.0 47.1 47.Y 401A                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | برهوت                                                                                                                                                                         |
| 777 (788 (7.46)                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | At                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | بشرط خارجى                                                                                                                                                                    |
| ۵۲                                      | التجلى الثالث الشهودي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۸۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | بشرط زائد                                                                                                                                                                     |
| 771                                     | التجل الاعبادي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 41-41-0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | بشرط شثى                                                                                                                                                                      |
| 177717.11.71714167                      | النجل الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 711                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بشرط لاشئي                                                                                                                                                                    |
| ጥቲያ ጥጊ፤ ጥልአ ጥፒያ                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۵.٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | البشير النذير                                                                                                                                                                 |
| 17.7 17.1 10.7 189T                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | TT1 171411T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | بعلبك                                                                                                                                                                         |
| ויף דיף זוף זדף                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1.0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بلاشرط شئي                                                                                                                                                                    |
| 377                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | البواحث العشقية                                                                                                                                                               |
| 11 <i>۲ ፡</i> 11 <i>۲ ፡</i> ۲۸          | التجل الجمعى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1704100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | البهشتى                                                                                                                                                                       |
| 11.                                     | التجلى الجمعي الاحدى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۵۳۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الييت الممور                                                                                                                                                                  |
| 741                                     | التجلى الجمعي الاحدى الالمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | EVT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بيت المقدس                                                                                                                                                                    |
| <b>ም</b> ገየ                             | التجلى الجمعى الألمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                               |
|                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                               |
| ٧٣                                      | النجلي الجمعي الذاني الكمالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                               |
| 77<br>777: 777: 777: 773:               | التجل الجمعى الذاتى الخال<br>التجل الحي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ت مرزقیت تکویتزرس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                               |
|                                         | 7.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ت<br>مرکز آت تکاچیوز ارونوع:<br>۱۹۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | التاليات                                                                                                                                                                      |
| 1271 17VV 17V7 17T7                     | 7.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | مرزخت تکیوترزش<br>۱۵۲<br>۵٤۷،۲۳۵،۱۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | التاليات<br>تأنيس                                                                                                                                                             |
| 1271 1777 1777 1777<br>1277124          | التجل أنحي<br>التجلى الحي الألمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                               |
| 1274 1777 1777 1777<br>1277124<br>1774  | التجل أنحي<br>التجلى الحي الألمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 01447704177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | تأنيس                                                                                                                                                                         |
| 177                                     | التجل أنحي<br>التجلى الحي الألمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 01447704777<br>VV: 3A: -F: FF: 3.1:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تأنيس                                                                                                                                                                         |
| 177 177 177 177 177 177 177 177 177 177 | التجل أنحي<br>التجلى الحي الألمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 77116771436<br>44 34 47 62 3411<br>1111 4111 4711 7711                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | تأنيس                                                                                                                                                                         |
| 177                                     | التجل الحي الألمي التجلى الحي الألمي التجلى الذاتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 771,677,736<br>VV 34, 12, 12, 3,1,<br>111, 111, 111, 171,<br>111, 111, 171, 17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | تأنیس<br>تأنیسه                                                                                                                                                               |
| 177                                     | التجل الحي الألمى التجلى الخي الألمى التجلى الذاتى الخاص التجلى الذاتى الخاص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 771:677:436<br>VV: 3A: -F: F:: 3 · 1 · 111<br>111: A11: Y11: Y11: Y71:<br>A11:V77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | تأنیس<br>تأنیسه<br>تأنیسة                                                                                                                                                     |
| 177                                     | التجل الحبي الألمي التجلي الخبي الألمي التجلي الذاتي التجلي الذاتي التجلي الذاتي الخاص التجلي الذاتي الخاص التجلي الذاتي الغيبي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 771.677.736<br>VV. 34P. P. 3. 1.<br>111. 111. 111.<br>111. 111.<br>111.<br>111.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | تانیس<br>تانیسه<br>تانیسة<br>تانیساته                                                                                                                                         |
| 127 177 177 177 177 177 177 177 177 177 | التجل الحي الألمي التجلى الحي الألمي التجلى الخي الألمي التجلى الذاتى الخاص التجلى الذاتى الخاص التجلى الذاتى الغيي التجلى الساري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | \$24,474,477<br>\$1.5,474,474,471,471,471,471,471,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.6,474,474<br>\$1.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | تأنيس<br>تأنيسة<br>تأنيساته<br>تأنيساته<br>التجدد                                                                                                                             |
| **************************************  | التجل الحي الالمي التجل الحي الالمي التجل الخي الالمي التجل الذاتي التجل الذاتي التجل الذاتي الخاص التجل الذاتي النبي التجل الناعل التجل الناعل التجل الناعل التجل الناعل التجل الناعل التجل الناعل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | \$24,474,474<br>\$1.5,474,474<br>\$1.5,474<br>\$1.5,474<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$1.5<br>\$ | تأنيس<br>تأنيسة<br>تأنيساته<br>تأنيساته<br>التجدد<br>غبليات الاسماء                                                                                                           |
| **************************************  | التجل الحي الألمي التجلى الحي الألمي التجلى الخي الألمي التجلى الذاتى الخاص التجلى الذاتى الخاص التجلى الذاتى الغيبي التجلى الشارى التجلى الشارى التجلى الشارى التجلى الشارى التجلى الشارى التجلى الشارى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 77\$'677'V}6  11' 11' 11' 11' 17' 17'  11' 11' 11' 17' 17'  11' 17'  17'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | تأنيس<br>تأنيسة<br>تأنيساته<br>تأنيساته<br>التجدد<br>غجليات الاسماء<br>التجليات الاسمائية                                                                                     |
| **************************************  | التجل الحي الالمي التجل الحي الألمي التجل الخي الألمي التجل الذاتي التجل الذاتي التجل الذاتي الخاص التجل الذاتي النبي التجل الناعل التحال التعلق الرحماني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 773,677,736  VV 3A, .P, PP, 3.1, 111, A11, Y11, Y11, A1, Y77  TA1  TA1  TA1  TA1  TA1  TA1  TA1  T                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | تأنيس<br>تأنيسة<br>تأنيساته<br>التجدد<br>غمليات الاسماء<br>التجليات الاسمائية<br>التجليات الاسمائية                                                                           |
| 774 774 774 774 774 774 774 774 774 774 | التجل الحي الالمي التجل الحي النجل الخي الالمي التجل الذاتي التجل الذاتي التجل الذاتي التجل الذاتي النبي التجل الذاتي النبي التجل الناعل التجل النفسي التجل النفسي التجل النفسي الرحماني التجل الوجودي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 773,677,736  VY 3A, .F, FF, 3.1,  111, A11, Y11, Y11,  YAY  TAI  YAY  YAY  YAY  YAY  AVA  YAY  AAAAAAAA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | تأنيس<br>تأنيسة<br>تأنيسة<br>تأنيساته<br>التجدد<br>غيليات الاسماء<br>التجليات الاسمائية<br>التجلي الاحدى<br>التجل الاحدى                                                      |
| 777: 777: 777: 773: 433: 433: 433: 433: | التجل الحي الالمي التجل الحي التجل الحق الالمي التجل الذاتي التجل الذاتي التجل الذاتي التجل الذاتي النبي التجل الذاتي النبي التجل الناعل التجل النفسي الرحماني التجل الوجودي التجل الوجودي التجل الوجودي التجل الرحماني التجل الوجودي التجلل الوجودي التجلل الوجودي التجلل الوجودي التجلل الوجودي التجلل التحل الوجودي التحل الوجودي التحل الوجودي التحل الوجودي التحل التحل الوجودي التحل الوجودي التحل ال | 77\$*677*\\ \$\(\chi\) \\ \$\(\chi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | تأنيس<br>تأنيسة<br>تأنيسة<br>تأنيساته<br>التجدد<br>غيليات الاسماء<br>التجليات الاسمائية<br>التجلى الاحدى<br>التجلى الاحدى<br>التجلى الاحدى التكوينى                           |
| 777                                     | التجل الحي الالمي التجل الحي التجل الحق الألمي التجل الذاتي التجل الذاتي التجل الذاتي التجل الذاتي التجل الذاتي النبي التجل الناعل التجل النفسي الرحماني التجل الوجودي التجل الوجودي التجل التحلل الوجودي التجل الوجودي التجل الوجودي التجل الوجودي التجلل التحليق الوجودي التحليق ال | 77\$*677*\\ \$\(\chi\) \\ \$\(\chi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | تأنيس<br>تأنيسة<br>تأنيسة<br>تأنيساته<br>التجدد<br>غيليات الاسماء<br>التجليات الاسمائية<br>التجلي الاحدى<br>التجلي الاحدى<br>التجلي الاحدى التكويني<br>التجلي الاحدى التكويني |

# فهرس الأعلام / ٧٤٧

| 47-7 47-8 47-E 47-1                   | التمين الفائي        | ۵۰۷                                      | التدبير                      |
|---------------------------------------|----------------------|------------------------------------------|------------------------------|
| 'TY' 'TYT 'T' 'T'V                    |                      | 7774179                                  | التدبيرات الالمية في المملكة |
| ידט ידנד ידרי ידרי                    |                      | 441111                                   | التدلى                       |
| ተግ፤ ተዋላል ተዋላ፤ ተዋነጎ                    |                      | 777                                      | الترتيب الاول                |
| · 116 · 117 · 11.7 · 11.              |                      | 717                                      | الترزيق                      |
| 1.61 1/61 . 761 1761                  |                      | ۵۰۳                                      | تركيب                        |
| ۵۹۰                                   |                      | 75                                       | التركيب الثانى               |
| ۲.۳                                   | التعين الثاني النفسي | 11.                                      | التركيب الجمعي               |
| fyl                                   | تعليميات             | 777                                      | التركيب الصورى               |
| ٦۵٧                                   | تعينات التعقلات      | 777.777                                  | التركيب المعنوى              |
| 700                                   | النعين القملي        | 771                                      | التشبيه                      |
| 111                                   | التمين المطلق        | V.X.787.717.717                          | التشكيك                      |
| 7.7                                   | تعيناً ثانياً        | 110                                      | تمدد القدماء                 |
| 111711.911.114A16Y                    | التفسير              | 110                                      | تعدد الواجبات المتلازمة      |
| 4141 41KY 41KQ 41K.                   |                      | 217431441444                             | التضايف                      |
| 1717 1718 4171 1777                   |                      | V.1                                      | التعشق                       |
| 1772 1772 6772 6672                   |                      | 449                                      | نعشق تام                     |
| 1772 6772 VVT2 AVT2                   |                      | / -= VIA                                 | تعشق وتصمم                   |
| 47.7 47.1 47AY 47A1                   | ويوز ارطوع إسدوي     | 100                                      | تعقلات النعينات              |
| T.1 T.A T.Y T.T                       |                      | 111                                      | التعليمى                     |
| err err err err                       |                      | 171                                      | التعليمية                    |
| 47 1 47 1 477 477 477.                |                      | 11                                       | التعلق التدبيرى              |
| ጥዚአ ጥዚ <b>ሃ ጥ</b> ዚን ጥ <b>ደ</b> ዕ     |                      | 414 414 414 AAA                          | التعين الاول                 |
| 'TAV 'TA) 'TA. 'TE1                   |                      | 411 1111 1111                            |                              |
| 'TV1 'T10 'T1" 'T1.                   |                      | 7.7 4.7 4.7 4.7                          |                              |
| 441 444 444 449                       |                      | ٧٠٢، ٣٥٢، ٥٥٢، ١٧٠٧                      |                              |
| ጥነኛ ጥነ፣ ጥለዩ ጥለተ                       |                      | 477 471 471 471A                         |                              |
| 1874 18.7 1798 1797                   |                      | ለነም፥ የፖን የፖነ ዕግግ፡                        |                              |
| 411 4117 417A 417Y                    |                      | ואי צואי מיני הני                        |                              |
| 411 411 411 441                       |                      | ጥሃነ ጥገባ ጥገሉ ጥገገ                          |                              |
| ۵۰۵ ۵۰۳ ۵۰۰                           |                      | ያ <b>ሃም</b> ልሃም <b>ሃ</b> ለም ያ <i>የ</i> ም |                              |
| . 74, 746, 776, 676,                  |                      | 417 11. 1799 179A                        |                              |
| 176, 77¢, 76¢, 76¢,                   |                      | 113, A13, 481A 4818                      |                              |
| יזדו יזדי יזרו יזוז                   |                      | 101. 1017 10.1 10.7                      |                              |
| •ጓ <b>ገ</b> ۵ •ጓ <u>ዩ</u> ኛ ፡ጓዮል •ጓዮሃ |                      | 744.181.184.1                            |                              |

#### ٧٤٨/مصباح الانس

|                     | 44.4 44.1 414E 414E                     | التهيم                  | 144.77.474            |
|---------------------|-----------------------------------------|-------------------------|-----------------------|
|                     | V• *                                    | التهيمية                | 42.                   |
| تفسير               | 417 4170 4701 6711                      |                         |                       |
|                     | 1010 1010 1010 1100                     |                         | ٹ                     |
|                     | יונה יודי יודי אפרי                     |                         |                       |
|                     | 750177                                  | الثابتة                 | Y17                   |
| تفسير الفاتحة       | 417 411 414 414 414                     | الثبوت العلمي           | 141                   |
|                     | 111 FILE VYP ATE                        | الثور                   | £ 4 1                 |
|                     | 444 417 417 4174                        |                         |                       |
|                     | 757                                     |                         | ح                     |
| التفسير الكبير      | 449                                     |                         | _                     |
| تفسيره              | 140+TT7+11Y                             | الجبر                   |                       |
| تفصيلي فرقاني       | ٦٧٠                                     |                         | 777                   |
| التفصيلية الفرقانية | 13743.1                                 | جبرائيل                 | 44.1 444. 4414 44.4   |
| التقلب والانتقال    | 14.                                     |                         | 174447                |
| التقيدالتعشق        | 115                                     | <i>ا</i> لجبروت         | 272                   |
| تقيد تعشق           | 11/                                     | جبر ئبل<br>-            | 11.11 1111 1111 11.11 |
| التلوين             | 2010 1 20 2 2 2 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |                         | 4014401441444         |
| القحض               | ACCOUNT ON THIS                         | ( الجبر للبل)           | 174                   |
| القكين              | 7.7                                     | جبرئيلية                | **1                   |
| تناسخ               | 1                                       | الجبرثبلية              | ۵۱۸                   |
| التناسخ             | 11741-1                                 | الجدى                   | 101410+               |
| العنزلات الالحية    | 11                                      | الجسم الكل              | 411 411 411 411 AT    |
| التنزل              | 444                                     |                         | 4611 46A7 46AA 46AV   |
| التنزل الربانى      | 7.7                                     |                         | 754.764.71.49.7       |
| التنزيه             | 771                                     | الجسم الكلي             | 141.014.191           |
| التنوع              | V•Y                                     | الجسم المطلق            | 11A                   |
| التوأمين            | 144                                     | الجسمية الكلية          | <b>£ VT</b>           |
| توجه                | 717                                     | الجمنطي                 | **                    |
| انتوجه الحبي        | 711                                     | جعفر الصادق عليه السلام | £ar                   |
| التوحيدالاعلى       | . 177                                   | جلاء                    | 7,7:177               |
| التوحيد الذاق       | 185,515                                 | الجلال                  | 714                   |
| توحبد الكثرة        | 772                                     | الجلالية                | 7274719               |
| التوحيد الوصني      | 141                                     | الجلاء                  | 44. 474. 474. 44A     |
| التوفيقية           | 7.47.44.7                               |                         | **** AAT: 1771 3771   |
|                     |                                         |                         |                       |

## فهرس الاعلام / ٧٤٩

| Y+T 174+ 1741 177V |                       | <b>የ</b> ያጭ <b>የ</b> ልጭ ልዕጭ ልγጭ |                           |
|--------------------|-----------------------|---------------------------------|---------------------------|
| 717                |                       | 4179 41.1 47VV 47VI             |                           |
| 17.4161            | جنة الاعيال           | 1731 1732 4.61 1662             |                           |
| 17.464             | جنة الامتنان          | 17.7 1017 10VY 10T.             |                           |
| 17-4104            | جنة الميراث           | 971 901 917 97                  |                           |
| 771                | الجولهر الفردة        | 434.                            |                           |
| 41                 | جواهر القرآن          | 110                             | الجبال                    |
| 449.446.641        | الجوزاء               | 47174717                        | الجهالية                  |
| 110                | الجهمية               | 7771114                         | الجمع الاحدى              |
|                    |                       | ۱۷۳                             | الجبسع الاسدى الاصلى      |
| ح                  |                       | 171                             | الجميع الاحدى الألمى      |
| _                  |                       | ልነ ፤ የጽለሃ                       | الجميع الاحدى الذاتى      |
| ٧.                 | حارثة                 | ٧٠٣                             | جعالجمع                   |
| ۷۵                 | حبيب الله             | FA7                             | الجميع الذاتي الاحدي      |
| YIT                | سبوس البرازخ          | 199                             | الجمسع العمائى            |
| ۲.,                | إحجاب الجلال          | Δ٢                              | الجمع بين الحسنيين        |
| \$ \ A             | حديث نفاس             | VII                             | الجمع والاحاطة والدوران   |
| 701                | الحدوث الذاق          | -/// IFT                        | الجمعية الاسمائية         |
| 741                | المغلوبة الزماق       | ١٤٤ مرازعيات                    | الجميعة الالهية           |
| ***                | حدوث المتملق          | ٨١                              | الجمعية التركيبة المزاجية |
| £V7                | الحديد                | 144                             | جعية الحقائق الكونية      |
| ۵۰۳                | حركات الافلاك         | 781                             | الجمعية الكبرى            |
| ***                | الحركة الحبية         | 3.1                             | جعية قرآنية               |
| ۸٠                 | حركة الغيبية الارادية | 7.4                             | الجميعة الحمدية           |
| 174                | الحس المشترك          | 7.4.5                           | حين                       |
| 144                | الحسن                 | ۵۵                              | الجنان                    |
| 710                | الحسين الحلاج         | 346,546,946,946                 | الجن                      |
| 74                 | حديث العشق            | 171                             | جنة عدن                   |
| 417 477 477 47.T   | الحضرات الخمس         | 111 117. 1117 11.1              | الجندى                    |
| 441 444 444        |                       | 471V 47.E 4711 474V             |                           |
| V.A.697.674.47     |                       | 477 . 477 6771 6FT              |                           |
| £TA                | الحضوات الخمسة        | <b>ኖ</b> ጎአ ምለአ ምህ፣ ምገባ         |                           |
| 171                | الحضوات الكلية        | *111 761 161 761                |                           |
| 4                  | الحضرة الاحدية        | 153. 653. 443. 410.             |                           |
| Y • A              | حضرات الاسماء الألمية | 444 474 444 464                 |                           |

#### ٧٥٠/ مصباح الانس

| ۵۰۲             | حقبقة الحقائق              | 7.7                  | حضوة الارتسام              |
|-----------------|----------------------------|----------------------|----------------------------|
| 7 - 1           | حقيقة الروح الاعظم         | 113 YEAV 1117 191    | الحضرة العيائية            |
| ۵۰۷             | حقيقة الروح الاعظم المحمدى | 188:118:118:118      |                            |
| 46Y1            | الحقيقة العمائية           | 7.1                  | حضرة الامكان               |
| Y . £           | حقيقية الطبيمة             | 1.0                  | حضرة الاسماء               |
| 1.0             | الحقيقة الكلية             | 4TT 4TT 4TT 4TD.     | حضرة الجميع والوجود        |
| rir             | حقيقة الحبة                | ጥለስ ጥለ፣ ጥልን ጥደለ      |                            |
| 74148+448+4     | الحقيقة المحمدية           | 779169A              |                            |
| 111             | الحقيقة المطلقة            | £7447+44£            | حضرة العاء                 |
| ۵۷۵             | الحقيقة المطلقة الكبرى     | የፖለን የፖህን የፖንጓ የፖልዕ  | حضرة احدية الجمع           |
| 17              | الحقيقة المعقولة           | 1711 1277 1277 1227  | _                          |
| 1 · V           | حقيقة محمد                 | 176'7YY              |                            |
| TTT4T1747+0     | الحقيقية المحمدية          | 171                  | حضرة احدية الجمع والشهود   |
| £1747AY         | حكمة الاشراق               | TOA                  | حضرة الاحدية               |
| ነ\$አ            | الحجر الاسود               | 791.44               | حضرة الارتسام والمعاني     |
| ٧٠٥             | المخلول                    | 1.047.8              | الحضرة العائية             |
| 14              | ألحكام الاحدى العبني       | 177                  | الحضرة الكيانية            |
| 144             | الحكم الجمعي الاحدى الالمي |                      | حضرة قاب قوسين             |
| 170             | أحكاء ألغرس والهند         | a 1. 27 (6 7 7 & 1 ) | ألحق المطلق                |
| 771             | الحكماء المشائين           | ٣٨                   | الحق المطلق الجامع         |
| ۸۰              | الحكم العلمى الذاتي        | 7774.                | حق اليقين                  |
| 741             | حكم القطب                  | 177                  | حقائق المكمل               |
| 797             | الحكيم الترمذى             | 4710                 | الحقائق الاصلبة            |
| 17              | الحكيم الطوسي              | 14                   | الحقائق الجمعية            |
| ۵۹۵             | الحكمة العملية             | 1.7                  | الحقائق الغيبية الكلية     |
| 61V             | الحكمة النظرية             | 104411.460           | الحقائق الكلية             |
| tvr             | الحلاج                     | 7.7                  | الحقائق الكلبة الاصلية     |
| 103             | الحمل                      | 744                  | حقيقة الحقائق              |
| 01017111030     | الحنفية '                  | ۵۵٤                  | الحقيقية الملكوتية         |
| 077 1879 110    | حواء                       | 7.747.               | الحقيقة الاحدية            |
| 17              | حوض كوثر                   | ۲.۵                  | الحقيقة الانسانية          |
| 101             | الحوت                      | 11                   | الحقيقة الانسانية الكمالية |
| 374             | حيرة                       | 717                  | الحقيقة الجاممة            |
| 717.717.716.717 | الحيرة                     | .11                  | الحقيقة الجامعة المحمدية   |
| 778             | حيرة العامة                | Y + £                | حقيقة الجسم                |
|                 |                            |                      |                            |

### فهرس الاعلام / ٧٥١

| الحيرة الكبرى     | ٧٢.             | الخلة الاولى       | 765              |
|-------------------|-----------------|--------------------|------------------|
| حيرة الكمل        | 77417           | الحلة الكبرى       | ***              |
| حيرة المتوسطين    | 272             | الخمسة المتحيرة    | 117              |
| الحيرة في الله    | 777.77 <b>7</b> | الخيائرالكونية     | 777              |
|                   |                 | الخنجى             | 1.0.57           |
|                   | خ               | الخنس المتحيرة     | 376              |
|                   | •               | الخواطر الاول      | ۷۱۵              |
| خاتم الولاية      | ٦٧٠             | الخيال المطلق      | Y+4              |
| الحاصة            | tti             | الخيال المقيد      | £1Y              |
| الحاصية           | ĄY              | الخيال المنغصل     | EIBFIAI          |
| خاصة الخاصة       | 111             | خيال مقيد          | 17.              |
| الخثعمية          | 14              |                    |                  |
| الخراز            | <b>£ V</b> +    |                    | د                |
| الخزانة الجامعة   | 771             |                    |                  |
| خزانة الخبال      | 171             | هاوه               | 7                |
| خضر               | 475             | الدجال ا           | 221              |
| الحقه             | 011101          | دحيةالكلي          | £47.42641.1      |
| الخطابات          | ه. ا            | الدخان             | 171              |
| الحلافة           | 11111111011     | ر الما <b>رو</b> غ | 717              |
| الحلافة الحناصة   | ٧٠٨             | الدراك الفعال      | 449              |
| الخلافة العامة    | 717             | الدروج             | 4                |
| الخلافة الكبرى    | 1               | دلالةالمائية ^     | 177              |
| خلاصة خاصة الخاصة | ٣.              | دلالةانية          | 17.              |
| خُلَتك الكبرى     | ٨               | الدلو              | 101              |
| خلع النعلين       | 110             | دواة               | 611              |
| خلق الافعال       | Y • £           | الدواة             | 0114011471       |
| <b>خلق</b> جدید   | 449             | دور                | ٨٣               |
| خلة المصطفى       | Y7.             | الدور العرشى       | 1.1              |
| الحلفاء           | 777             | الدورة             | Alv              |
| الخلفاء الكاملين  | 5.7             | الدورة الحمدية     | £AA              |
| الخلق الجدبد      | <b>*444**</b>   | دولة الستر والفترة | 441              |
| الخليفة الكامل    | V. A.737        | دولة العز والكشف   | 871              |
| الحليل            | 1414 4714 4/41  | دهر                | 701              |
|                   | 57445TV+577     | الدهر              | 111447-441141111 |
| الخلة الابراهيمية | 741             |                    |                  |

# ٧٥٢/مصباحالانس

| 177444                      | الرسالة المادية      | ذ                                      |                           |
|-----------------------------|----------------------|----------------------------------------|---------------------------|
| 117                         | الرسول               |                                        |                           |
| 173                         | الرصاص               | TAA                                    | ذاتية مطلقة               |
| V+A+V+V+4                   | الرضا                | V17                                    | الذاهية                   |
| 7.1                         | الرضا بالقضاء        | (116 (11) (11) (1.1                    | الذوق الاول               |
| 1931 1881 1888 1848         | رضوان                | 117                                    |                           |
| 878                         |                      | · <b>v</b>                             | ذوق التحقيق               |
| t à •                       | الرفوف               | 11101-01-                              | الذوق الثانى              |
| 746 4071                    | رقائق الاسماء        | 117                                    | ذوق الكشف                 |
| 475                         | الرقاق الاسمائية     | 767                                    | الذوق الحمدى              |
| 1771 1198 1780 148          | الرق المنشور         | 177                                    | الذهب                     |
| 411.4.4.4.4.4               |                      |                                        |                           |
| 170                         | ر <b>نین</b> هٔ      | ,                                      |                           |
| 7814771477                  | الرقبقة              | .//.                                   |                           |
| ۷۱۳                         | الرقيقة الرابطة      | 711                                    | الرابعة العدوية           |
| ¥1A47+1                     | رقيقة عشقية          | FETTY TY TY TET                        | الوازى                    |
| 700                         | الرقيقة العشقية      | in                                     | ربالمنم                   |
| 117                         | روح الإعظم           | ETT                                    | رب النوع                  |
| <b>17447 - 4479 1 477</b> 7 | الزوح الأعظم         | ۵۱۱ مراز حمدات و دراض                  | رسيال العدد               |
| 1                           | الروح الاعظم المحبدي | ٢٣٦                                    | الرجوع                    |
| £ + Y                       | الروح الامين         | ۵۵                                     | الرحمن                    |
| 7.64                        | روح الروح            | ************************************** | الرحة                     |
| ۵۱۰                         | دوح العرش            | 761                                    | رحة الامتنان              |
| 31743114176                 | روح الكرسي           | ٣٦.                                    | الرحة الامتنائية          |
| ۵۱۰                         | دوح الكرمىالكويم     | ********                               | الرحمة الذاتية            |
| *****                       | الروح الكلى          | 7714744                                | الرحمة الذاتية الامتنانية |
| 144                         | الروح الكلى القدسي   | ray                                    | الرحمة الصفاتية           |
| 1.4                         | الروحية              | 777:771                                | الرحمة العامة             |
|                             |                      | 41.                                    | الرحة العامة المحيطة      |
| ز                           |                      | 767                                    | رحمة الوجوب               |
|                             |                      | V11                                    | الرحمة الوجودية العامة    |
| 111                         | الزأج                | 7174710                                | الرسائل                   |
| £XY4£V1                     | زحل                  | ***                                    | رمالة القضاء والقدر       |
| - 67.4741.1                 | زمان                 | 31                                     | الرسالة المفصحة           |
| 47074701414141              | الزمان               | 701                                    | رسالة الحادية             |

|                           | **** *** **** ****  | السرطان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 571:174:16                                    |
|---------------------------|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
|                           | 1612 6732 AA32 V.63 | السعيدة المقبلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | V\A                                           |
|                           | 40° 414 4014 4014   | السعيدية الفرغانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1.                                            |
|                           | 174, 174, 374, 764, | سقواط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1741649                                       |
|                           | 4114444444444       | مقبوتيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | AV                                            |
| زمانى                     | ቸል ነ <i>ና</i> የለ    | السلحفاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 14.                                           |
| زمزم                      | 94A                 | سلسلة الترتيب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>የ</b> ፕለ <b>ዩ ና</b> ላል <del>የ</del> ላም ናለል |
| الزمن                     | AYA                 | سلطنة الاسماء والصفات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 747                                           |
| الزور الاعظم              | 171                 | السلمينى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 17117                                         |
| الزهرة                    | 17441               | سليان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 700                                           |
| الزبيق                    | 111                 | السهاء الدنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 771                                           |
|                           |                     | منبلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 101                                           |
|                           | س                   | السنبلة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 373-471-1631-16AV                             |
|                           | b.                  | السنة الحقائق العالمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | V1A                                           |
| السار                     | 174                 | السنة الخطاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 777                                           |
| الساهرة                   | EYT                 | أنسنة الدعاء والطلب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | VFG                                           |
| السدرة                    | . 414               | السنة البالمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۵۷۲                                           |
| السدرة المنثهى            | A1A                 | السنة الكمال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 317117                                        |
| صدرة المنتهى              | ۲۷۱۰۱۳۰ مراحمت می   | رطبيع فيسطا <b>ئ</b> ية()                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Δ£V                                           |
| سز أحدية الجمع            | 741 4464 4464       | مسهل بن عبدالله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | £ • Y                                         |
| سز الاحدية                | ******              | سوق الجنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ***                                           |
| الستز الالحي              | ٨٦                  | السيار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 110                                           |
| السر الجامع               | 777                 | سيبويه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Y4V                                           |
| سز الجمع الاحدي           | 770                 | السيدالافضل والامام الاعظم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 711                                           |
| سرّ الجمع الاحدى الذاتي   | TAI                 | السير الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1377                                          |
| السرّ الجمعي الاحدى       | ቸለፕ                 | السير الثانى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 761                                           |
| سرّ الجمعية الاحدية       | 444                 | السير الحيوبى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 144                                           |
| السرالحي                  | ***                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                               |
| سؤ الصبعدية               | ***                 | and the same of th |                                               |
| سۇ قادر                   | 771                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                               |
| سز القدر                  | 471. 477 4141 4181  | الشافعى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ***                                           |
|                           | 877.1               | الشأن الأشي المتجدد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 17                                            |
| سرّ الجازاة الاولى الكبرى | 415                 | الشأن الكل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 7971485                                       |
| سزالمطلع                  | ΔYE                 | الشأن والان الالميين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ************                                  |
| سرّ الوقت                 | 771                 | الشأن والدهر الالميان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ٤٠٩                                           |

# 4 ۷۵/ مصباح الانس

| بن                   | •                       | ٤٧                               | الشئون الإلمية            |
|----------------------|-------------------------|----------------------------------|---------------------------|
|                      |                         | 764414                           | الشئون الذاتية            |
| Tt                   | صاحب الارث الحمدى،      | 177                              | شجرة الغرفد               |
| 17741704171          | صاحب الاشراق            | £٣1                              | شرح الاشارات              |
| ٧١٢                  | صاحب المنصب             | 171                              | شوح الاشواق               |
| 116 117 1147 117 111 | الصادر الاول            | 474 411 414 AVT                  | شرح الحديث                |
|                      |                         | . TAE TAY TAE TAE                |                           |
| 1                    | صدرالملة والحق والحقيقة | toot tooy toer tork              |                           |
| 7.40                 | الصعق                   | 666 A66 IVF TYF                  |                           |
| 111:117              | صفاء خلاصة خاصة الخاصة  | 797                              |                           |
| 171                  | الصفات النفسية          | 101                              | شرح المقاصد               |
| ۸.                   | صفحة النور الوجودي      | ۵٤٨                              | الشفاء                    |
| ٨٧                   | الصغراء                 | V1A                              | الشقية للعرضة             |
| tii                  | صفوة صفاء خلاصة خاصة    | A4                               | الشكل العالث              |
|                      | الخاصة                  | 6311716                          | شهودالجمل في المفصل       |
| ٧٠٥                  | طبفة التجمل             | 43117671766                      | شهودالمفصل في المجمل      |
| £ • 7 • TT •         | الصور                   | 117                              | شهود ذاتی علمی            |
| ***                  | الصورالجنانية           | -1-2/11                          | شهود عيمل في مفصل         |
| £7747VF              | والصوفا لأطالية         | 1. Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y . Y | شهودمفصل فيعجمل           |
| 115                  | صورأنوعية               | 214                              | شبث                       |
| 114411               | صورة                    | 417                              | الشيخ الاشعرى             |
| 4.1 114 117 1116     | الصورة                  | £774£ - 1                        | الشبخ الكبير رضي الله     |
| 4741 4774 477. 4771  |                         | 112 1120 1171 111                | الشيخ الكبير رضي الله عنه |
| AYF                  |                         | 47AE 47AA 47AY 47T.              |                           |
| 117                  | الصورة الجسمية          | 6A71 YA71 TF71 FF71              |                           |
| 614                  | صورة الطبيعة            | 12.A 12.0 17.0 17.1              |                           |
| 771                  | صورة المهاء             | itte ittt ittt itt.              |                           |
| 414                  |                         | 1111 1111 1611 1111              |                           |
| 177                  |                         | 683, 120, 120, 230,              |                           |
| TA+ +7A+ +174 +177   | الصورة النوعية          | V.V(770.07A.011                  |                           |
| ۵۰۵                  | صورة الوجود المطلق      | 371 (37 · 4) A3 (177             | شبئبة الثبوت              |
| ۷۱۳                  | صورة روحانية مثالية     | 77.114117                        | شيئية الوجود              |
| 777                  | الصورى الاول            | ۵۱                               | شيخ محقق كامل             |
| 101                  | الضيدني                 | int                              | الشيرازى                  |

| ظ                         |                       | نی                                          | •                            |
|---------------------------|-----------------------|---------------------------------------------|------------------------------|
| *****                     | ظاهر الوجود           | 114                                         | الضرورة                      |
| ٧X                        | ظل التكوين            | TAT                                         | خروری ازلی                   |
| 11747174711               | الظهور                | TAT                                         | ضرورية ازلية                 |
| **1                       | ظهور الحقائق          |                                             |                              |
|                           |                       | ط                                           |                              |
| ع                         |                       |                                             |                              |
| _                         |                       | YV                                          | الطب                         |
| 717                       | عالمالارتسام          | £774£7¥                                     | الطبقة الطولية               |
| <b>************</b>       | عالم الارواح          | 77.3                                        | الطبقة العرضية               |
| ۳۷۳                       | العالم الاسغل         | 177                                         | الطبقة المرضية المتكافئة     |
| ۳۷۳                       | العالم الاعلى         | ۵۰۳                                         | الطبيعة الجزئية العنصرية     |
| 17                        | عالم التدوين          | '07 · 10 \ 10 · 10 · 10 · 10 · 10 · 10 · 10 | الطبيعية الكلية              |
| YAA                       | عالم التدوين والتسطير | 071.010                                     |                              |
| 17                        | عالم التسطير          | 11.                                         | الطبيعة الامتدادية الجسيانية |
| 7777£47°                  | عالمالتهم             | 14.                                         | الطبيعة النوعية              |
| £AV                       | عالم الجن             | 111                                         | طبيعة الوجود                 |
| 717                       | ر (علله الجسب ادک     | ۲۷۱ مراکستانی                               | الطلب الاستعدادى             |
| 1884181                   | عالم الخيال           | 757                                         | الطلب الاولى الالى           |
| 143+171+141               | عالم الرضوان          | 173                                         | الطور                        |
| ٩٠                        | عالم العبد            | 173                                         | الطومى                       |
| 1441                      | العالم العلوى         | 77                                          | طهارة الحقيقة الانسانية      |
| ٩.                        | عالم العناصو          | 71                                          | طهارة الارواح والقلوب        |
| TAE 4713                  | عالم الكون والفساد    | TV                                          | طهارة الروح                  |
| 471 471 11A1 41B          | عالم المثال           | 71                                          | طهارة الصورة                 |
| <b>WAT ITST ITES ITES</b> |                       | ۳۷                                          | طهارة القلب                  |
| 410 TTY TTY 613)          |                       | ٣٨                                          | طهارة الانسان الحاصة         |
| 414 414 414 411           |                       | **                                          | طهارةالنفس                   |
| . 13. 171. 171. 161.      |                       | ٣٧                                          | طمارة خياله                  |
| 1731 8731 7.41 4.61       |                       | ٣٨                                          | طهارةموة                     |
| 116' YIG: XIG: -16'       |                       | ۲V                                          | طهادة عقل                    |
| 176' AVA 10VA 13TF        |                       | ۵۲                                          | طهارةقلب                     |
| 767-767                   |                       |                                             |                              |
| 177                       | المالم المثال         |                                             |                              |

## ٧٥٦/مصباح الانس

| 404 400 404 464      |                    | ETECE IACE LYCE I DOTE ! | عالم المثال المطلق     |
|----------------------|--------------------|--------------------------|------------------------|
| 417 417 411 41.      |                    | 1 Y Y                    | حالم المثال المملق     |
| 4134 4174 4174 4134  |                    | ***                      | عالم المثال المقيد     |
| **** **** ****       |                    | 175                      | العالم المثالي         |
| 10.1 1.07 10.1 1.01  |                    | 7.7                      | عالمالماتي             |
| 401A 401Y 4011 401+  |                    | 4312 3412 4412 7162      | عائشة                  |
| .010 .74 .74 674     |                    | 170                      |                        |
| 176 A76 176 776      |                    | 747                      | عبادة صغاتية           |
| 171 171 10 10TV 10TE |                    | 144                      | العبادات الجامعة       |
| יזני נודר אדרי הורי  |                    | 75.464                   | العبادة الذائية        |
| *774 *777 *781 *717  |                    | 743                      | المبادة الصفاتية       |
| ۵۰۰                  | عرش الرحن          | 777                      | المبادات الليلية       |
| ٧١٣                  | العرش الشامل       | ***                      | العبادات النهارية      |
| 171                  | عرش الفصل و القضاء | 313                      | عبدالله                |
| ۷۱۲                  | عوش عالم الحقيقة   | TVT                      | العباس                 |
| ٧١٢                  | عرش عالم الصور     | TAI                      | العبرانية              |
| 1371/13              | المعرش الجميد      | 701                      | عبودية الاسباب الكونية |
| 1614 TAT 1131 VI31   | العرش الجميط       | 1 161                    | المترة                 |
| 471 7731 7431 1741   | يرسدندي            | 127 4 ( 100 200          | عثان                   |
| V15.12£              |                    | 3.7.4                    | عروج                   |
| . ٧١٢                | عرش محيط           | 1777 17EV 17EE 17.7      | العروج                 |
| 744                  | العرشي             | ۵۰۷                      |                        |
| £84.687V             | العرشية            | TEI                      | العروج التحليلي        |
| 777                  | عرصة التجلى الذاتى | 161                      | العروج الاخر التحليلي  |
| ۵۰۳                  | العرضية            | 171                      | العروج الانسلاخي       |
| 44.4 46.8 46.W 411T  | عزدائيل            | 1381                     | عروج المعنوى           |
| 474441               |                    | ŧ٨                       | العروض                 |
| 141                  | العطارد            | 33.                      | العزير                 |
| 477                  | المطايا الاقدسية   | 17AY 1855 18.V 18.8      | عوش                    |
| ۵٦٢                  | المطايا الذاتية    | 71844-7                  |                        |
| 117                  | العقص              | 47E4 47EA 47T3 4A4       | العرش                  |
| ۵۵                   | عقبات              | 444 441 411 444          |                        |
| 101                  | العقرب             | 1110 411 17.7 1716       |                        |
| 14.                  | السقل              | 447 4470 467. 4614       |                        |
| 47 41 41 41 W.       | العقل الاول        | 110 · 111 · 111 · 1171   |                        |

| ምሳ፣ ተለባ ምለ <b>ሃ</b> ምዩነ |                         | 110V (1EY (1., 141                      |                     |
|-------------------------|-------------------------|-----------------------------------------|---------------------|
| 127, 1790 1797 1797     |                         | 111 1112 411 1111                       |                     |
| 1877 1889 1889 1889     |                         | 111 4611 1711 3711                      |                     |
| 1017 1017 1162          |                         | 4.1 4. 41 41                            |                     |
| 4001 4011 4011 401V     |                         | 4440 4477 44+A 44+A                     |                     |
| 4766 4761 4771 46FV     |                         | 7V+ 14TV+£7£+£71                        |                     |
| 7AT47Y4774477           |                         | ****                                    | المقل الفعال        |
| 777                     | العادالجمعي             | 711                                     | المقل الكل          |
| 777                     | عباءالرب                | *** ** ** ** ** * * * * * * * * * * * * | عقلة المستوفز       |
| 3144.4                  | عهاءالربوبية            | 071:EAD:E0T:EA                          |                     |
| 71446.4                 | عهاءالمبودية            | 171                                     | العقل المغارق       |
| *11                     | عياءالكون               | 11                                      | العقل النظرى        |
| ידיו אודי וואי עודי     | العباثية                | ٨۵                                      | المقول              |
| 46V1 460A 4610 4TAA     |                         | 1.4                                     | العقول العالية      |
| 7174714474              |                         | 171                                     | العقول العرضية      |
| £VT-£0£                 | العاثية الكونية         | £113                                    | المقول الطولية      |
| 4777                    | العاءاغيط               | 1177                                    | العلم الازلم        |
| 710                     | عسر من عثمان المكى      | TTV                                     | العلم الازئى الفعل  |
| 3.7                     | والبنامر المطائق        | ۱۲۸ مرز کات تا فیوز                     | العلم الالحى الازكى |
| 77747                   | المتأية الازلية         | T1                                      | علم التحقيق         |
| 777                     | المناية الذائبة الأزلية | ۲v                                      | علم التصوف والسلوك  |
| ٨                       | عناية العظمى            | £147V                                   | علم المتغائق        |
| 710                     | عناية ازلية             | 14                                      | العلم العقلى        |
| £Y7                     | العنبر                  | ***                                     | العلم الفعلى        |
| 4144 4140 41-7 41-0     | العنمبر الاعظم          | 178                                     | علم ألله الازل      |
| 147.0                   |                         | 111                                     | علمالمثال           |
| 1.1                     | العتعبر الاعظم الجمل    | ٣                                       | ا<br>علم اليقين     |
| <b>£</b> V1             | عنصر العتاصر            | ٧١                                      | العلوم الغيبية      |
| ۵۱۹                     | العنصرية الكبري         | 11.                                     | على '               |
| V-1                     | عنوان الخلافة           | 1114.4                                  | على بن ابي طالب     |
| 44.4 44.1 14.4 14.4     | عيسي                    | 776                                     | على حليه السلام     |
| 4001 407T 401A 4EVA     |                         | TY1 4TT+                                | عاد                 |
| 7777                    |                         | 47.4 47.4 47.5 47                       | الماء               |
| ٣٠٠                     | عن اليقين               | T11 47AY 47TY 47TY                      |                     |
|                         |                         | TEV 1777 1777 1777                      |                     |

## ٧٥٨/ مصباح الانس

| ייום יואו יודי ייו.   |                  | ف                   |                   |
|-----------------------|------------------|---------------------|-------------------|
|                       |                  |                     |                   |
| 16A1 16V1 1661 1666   |                  | 3.4                 | غار حراء<br>تاريخ |
| 47.1 170' V/O' 1.7'   |                  | 474474744444        | الغزال            |
| 47.170                |                  | TT - 1714           | غباء              |
| ٨                     | قرقانية المضاهاة | 111                 | الغياء            |
| 774                   | القصل القضاء     | 171                 | الغيام            |
| 47.7 4741 4784 4117   | المفصوص          | 1 AT+ 1 C+          | الغبب الإضاق      |
| 17.1 180° 1771 1771   |                  | AV                  | الغيب الألمى      |
| A17+36F               |                  | 718                 | الغيب الاول       |
| 177-179               | الفضة            | 71.                 | الغيب الثاني      |
| 777                   | الفقر المقيد     | ٩.                  | غيب الحق          |
| 777                   | فقر مطلق         | 767                 | الغيب المطلق      |
| 777                   | فقر مقيد         | 47                  | غيب الموية        |
| YV                    | الفقه            | V144V1A             | الغير الجسهول     |
| 11 11 11 11 11 11 11V | الفكوك           | 771                 | غير محمول         |
| 47A. 4761 47TA 41AE   | 16               |                     |                   |
| 417 411 411 411       |                  | ى ر                 |                   |
| 171 1040 4077 1607    | Samo             | مراقعت ومزاره       |                   |
| 7317361               | 75               | 171                 | الغاعل الختار     |
| 177                   | الفلاسفة         | 177                 | الغاعل المقارق    |
| 15.                   | الفلك الاثير     | 1777 1777 1771 1777 | الفتح             |
| 107-107-10-           | الغلك الاطلس     | 75-476-             |                   |
| 101                   | الغلك الاعظم     | 11                  | الفتح القريب      |
| 161 161 661 461       | فلك الافلاك      | 777464              | الفتح المين       |
| £V4                   |                  | 77710               | الفتح المعللق     |
| 771.661.661.67        | فلك البروج       | 1677 167. 16.V 1799 | الفتوحات          |
| 100-606               | فلك العرش        | 1017 1071 1077 107. |                   |
| TAA                   | قلك العياء       | 17671857            |                   |
| 1004101               | فلك الكرسي       | 777                 | فخرالاسلام        |
| *107*170*171          | فلك الكواكب      | **                  | الفرائض           |
| ۵۱۸٬٤۳٤               | الفلك للكوكب     | 777                 | الفردية الاولى    |
| 774                   | فلك المنازل      | 114 414 7414 414    | الفرغاني          |
| ٨١                    | الفلكيات         | 1.7: 271: 737: 741: |                   |
| 17444                 | الفلكية          | 41. 414 417 417     |                   |
|                       | c                |                     |                   |

| 111                                                                                                      | القدمان                                                                                                                                                     | YII                                                                                     | فلكية الحقائق                                                                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 17.1107.100                                                                                              | القدمين                                                                                                                                                     | £AT + £ 6 1                                                                             | فلك الكواكب                                                                                                                   |
| AA                                                                                                       | القرآن                                                                                                                                                      | 141                                                                                     | الفناءالتام                                                                                                                   |
| ٥٠٦                                                                                                      | القرآن الحكيم                                                                                                                                               | 741                                                                                     | الفناءق التوحيد                                                                                                               |
| ^                                                                                                        | قرآنية الحاذاة                                                                                                                                              | tTY                                                                                     | فيثاغورس                                                                                                                      |
| 111471                                                                                                   | القرب الوريدي                                                                                                                                               | 47.4 4739 477A 494                                                                      | الفيض                                                                                                                         |
| 785.114.02.4                                                                                             | القربين                                                                                                                                                     | 1.4401                                                                                  |                                                                                                                               |
| 111 17VA 11AT 101                                                                                        | قرب الغرائض                                                                                                                                                 | 4717 1717 1817 VIV                                                                      | الفيض الاقدس                                                                                                                  |
| Y+X+717+£{Y+7X1                                                                                          |                                                                                                                                                             | · V11                                                                                   |                                                                                                                               |
| 141                                                                                                      | قرب الغرائض والنواقل                                                                                                                                        | 111                                                                                     | الفيض الاعجادي                                                                                                                |
| 411 411 4TVA 47TE                                                                                        | قرب النوافل                                                                                                                                                 | 170                                                                                     | الفيض الثانى                                                                                                                  |
| ¥147414716                                                                                               |                                                                                                                                                             | AFY                                                                                     | فيض الذات                                                                                                                     |
| 171                                                                                                      | القصدالاول                                                                                                                                                  | 411111                                                                                  | الفيض الذاتى                                                                                                                  |
| 77.                                                                                                      | القضاء                                                                                                                                                      | 674                                                                                     | الفيض المقدس                                                                                                                  |
| 411.314                                                                                                  | فضيب البا <i>ن</i>                                                                                                                                          | 444                                                                                     | الفيض النفسي                                                                                                                  |
| 1.7187                                                                                                   | التطب                                                                                                                                                       | T.14708                                                                                 | الفيض الوجودي                                                                                                                 |
| 741                                                                                                      | قطب الاقطاب                                                                                                                                                 |                                                                                         |                                                                                                                               |
| ١٠٥                                                                                                      | قطب الدين الرازى                                                                                                                                            | ن                                                                                       |                                                                                                                               |
|                                                                                                          |                                                                                                                                                             | and the second of                                                                       |                                                                                                                               |
| 177                                                                                                      | ر مالغطران ري                                                                                                                                               | مرزخت ترفيز                                                                             |                                                                                                                               |
| £47<br><b>7</b> 47                                                                                       | والقطراف وي<br>القطبية                                                                                                                                      | مرزقیت کویژا                                                                            | قابلاً ثانياً                                                                                                                 |
|                                                                                                          |                                                                                                                                                             | مراخمة تتابية                                                                           |                                                                                                                               |
| 777                                                                                                      | القطبية                                                                                                                                                     | مراقعیت کاچیزا<br>۲۰۳                                                                   | قابلاً ثانياً                                                                                                                 |
| 717<br>717                                                                                               | القطبية<br>قلب                                                                                                                                              | مرار آهيات <u>ڪويتر</u><br>۲۰۲                                                          | قابلاً ثانياً<br>القابل الاول                                                                                                 |
| 717<br>717<br>471 461 461                                                                                | القطبية<br>قلب                                                                                                                                              | مرز گرفت ترکی از این از این از این از این از این از | قابلاً ثانياً<br>القابل الاول<br>القابل الثانى                                                                                |
| 717<br>717<br>471 461 481 484<br>484 471 4718                                                            | القطبية<br>قلب                                                                                                                                              | ۲۰۳<br>۲۰۲<br>۳۲۳<br>۲۷۹۰۲۲۸۰۲۰۱۰۲۰۰                                                    | قابلاً ثانياً<br>القابل الاول<br>القابل الثانى<br>القاسانى                                                                    |
| 717<br>717<br>471 461 461 464<br>471 471 1611 474<br>481 461 361 475                                     | القطبية<br>قلب                                                                                                                                              | ۲۰۳<br>۲۰۲<br>۳۲۳<br>۲۷۹۰۲۲۸۰۲۰۱۰۲۰۰                                                    | قابلاً ثانياً<br>القابل الاول<br>القابل الثانى<br>القاسانى<br>القاشانى                                                        |
| 717<br>717<br>471 4701 481 484<br>404 4618 4717 474<br>717 4716 486 781                                  | القطبية<br>قلب<br>القلب                                                                                                                                     | Y.T<br>T.T<br>TYT<br>TYT:T:T:T:T<br>TAT<br>A1A                                          | قابلاً ثانياً<br>القابل الاول<br>القابل الثانى<br>القاسانى<br>القاشانى<br>القاشى عباض                                         |
| 717<br>717<br>471 4701 4A1 4AV<br>4044 4611 4791 474A<br>4044 4611 4717<br>717<br>707                    | القطبية<br>قلب<br>القلب<br>القلب الإعدل الخمدى                                                                                                              | 7.7<br>7.7<br>777<br>777<br>771.7.7.7<br>707<br>708<br>717                              | قابلاً ثانياً<br>القابل الاول<br>القابل الثانى<br>القاسانى<br>القاشانى<br>القاشى عياض<br>إلقاهرة                              |
| #11<br>117<br>117<br>117                                                                                 | القطبية<br>قلب<br>القلب<br>القلب الإعدل الخمدى<br>القلب الإنساني                                                                                            | 7.7<br>7.7<br>777<br>777<br>771.7.7.7.7<br>707<br>707<br>711                            | قابلاً ثانياً<br>القابل الاول<br>القابل الثاني<br>القاساني<br>القاشاني<br>القاضي عياض<br>إلقاهرة<br>القاهر الثاني             |
| 717<br>717<br>717 4701 481 484<br>484 4811 484<br>484 484 184 484<br>717<br>70<br>70<br>7184774          | القطبية<br>قلب<br>القلب الاعدل الخمدى<br>القلب الإنساني<br>القلب الجامع التق النق                                                                           | 7.7<br>7.7<br>777<br>777<br>7.7:1.7:A77:PV7<br>767<br>767<br>773<br>773                 | قابلاً ثانياً<br>القابل الاول<br>القابل الثاني<br>القاساني<br>القاشاني<br>القاضي عياض<br>القاهرة<br>القاهر الثاني<br>قاف      |
| 717<br>717<br>717<br>713 481 481 481<br>714 481 481 481<br>717<br>717<br>717<br>718<br>718<br>718<br>718 | القطبية<br>قلب<br>القلب الاعدل الخمدي<br>القلب الإنساني<br>القلب الجامع التق النق<br>القلب الجامع                                                           | 7.7<br>7.7<br>7.7<br>7.7<br>7.7<br>7.3<br>7.3<br>7.3<br>7.3<br>7.3                      | قابلاً ثانياً<br>القابل الاول<br>القابل الثاني<br>القاساني<br>القاشاني<br>القاشي عياض<br>إلقاهرة<br>القاهر الثاني<br>قاف      |
| 717 717 744 744 744 744 744 744 744 744 744 74                                                           | القطبية<br>قلب<br>القلب الاعدل الخمدى<br>القلب الانسانى<br>القلب الجامع التق النق<br>القلب الحقيق<br>القلب العنوبرى<br>قلب العرش                            | 7.7<br>7.7<br>777<br>777<br>7.7:1.7:A77:PVT<br>767<br>767<br>7.3:6V2<br>7.7             | قابلاً ثانياً<br>القابل الاول<br>القابل الثانى<br>القاشانى<br>القاشانى<br>القاشى عياض<br>القاهر الثانى<br>قاف<br>القبح<br>قدر |
| 777 717 744 744 744 774 774 744 744 744 744 74                                                           | القطبية<br>قلب<br>القلب الاعدل الخمدى<br>القلب الانسانى<br>القلب الجامع التق النق<br>القلب الحقيق<br>القلب العنوبرى<br>قلب العرش                            | 7.7<br>7.7<br>7.7<br>7.7<br>7.7<br>7.3<br>7.3<br>7.7<br>7.7<br>7.7                      | قابلاً ثانياً<br>القابل الاول<br>القابل الثانى<br>القاشانى<br>القاشى عباض<br>القاهرة<br>الفاهر الثانى<br>قاف<br>القبح<br>قادر |
| 777 717 744 744 744 744 744 744 744 744                                                                  | القطبية<br>قلب<br>القلب الاعدل المصدى<br>القلب الإنساني<br>القلب الجامع التق النق<br>القلب الحقيق<br>القلب المصنوبري<br>قلب العرش<br>قلب العرش              | 7.7<br>7.7<br>777<br>777<br>767<br>767<br>769<br>773<br>777<br>777<br>777               | قابلاً ثانياً<br>القابل الاول<br>القابل الثانى<br>القاشانى<br>القاشى عياض<br>القاهرة<br>الفاهر الثانى<br>قاف<br>قاف<br>القبح  |
| 717 717 717 717 717 717 717 717 717 717                                                                  | القطبية<br>قلب<br>القلب الاعدل الخمدى<br>القلب الإنساني<br>القلب الجامع التق النق<br>القلب الحقيق<br>القلب المعنوبرى<br>قلب العرش<br>قلب تق نق<br>قلب تق نق | 7.7<br>7.7<br>777<br>777<br>767<br>767<br>773<br>773<br>671<br>777<br>777<br>777        | قابلاً ثانياً القابل الاول القابل الثاني القاساني القاشاني القاضي عياض القاهرة القاهر الثاني قاف القبح القبح القبح            |

# ٧٦٠/مصباحالانس

| 177-179                  | الكبريت                  | 471 471 4704 4140    | الغلم            |
|--------------------------|--------------------------|----------------------|------------------|
| 101                      | الكبش                    | 117 166A 166A 1671   |                  |
| 411                      | الكتاب الالمي الفعلي     | 1440 4447 4440 4447  |                  |
| ٤٧٦                      | كتاب الجنة والنار        | 101 - 10+A 40+V 40+A |                  |
| 411447                   | الكتابالحكيم             | 776, 476, 476, 176,  |                  |
| 444                      | الكتاب القرآنى الحمدى    | 47K 47E 4315 411.    |                  |
| 411                      | الكتاب الثولي            | **********           |                  |
| <b>ዕ</b> ላደ ‹۵ · ፕ ‹ሞም ነ | · الكتاب المبين          | 1141 1178 148 147 W. | القلم الاعلى     |
| 4.46.1                   | الكتاب المبين الفعلي     | 1764 4718 4148 4148  |                  |
| 771                      | كتاب الحو والاثبات       | 1471 1771 1771 1771  |                  |
| *14                      | كتاب علم العنم           | 471 4701 4771 4798   |                  |
| 5.7                      | 1 1                      | 471 471 471 4717     |                  |
| ۲۰۵                      | كتاب قولى                | 11.1 12 1711 171V    |                  |
| ٥.,                      | كتبه القلم               | 477 (616 (611 (617   |                  |
| £1.4TYA47.1              | الكثرة الحثيقية          |                      |                  |
| 7.7                      | كرة الحقيقة الكونية      | 116+ 116+ V-17-ATT   |                  |
| 707                      | الكرة المنوبة            | 3214777777777        |                  |
| 1774 114. 174E 17.T      | الكثرة النسبية           | £VT                  | القلمى           |
| 17.                      | 3                        | 6/12855 F E11        | القلمية          |
| Y + £                    | الكثرة النسبية الاسمائية | 14.                  | القنفذ           |
| 7.1                      | كثرة تفصيلية             | 101410.              | القوس            |
| 771                      | كثرة حقيقة               | 4.4                  | القوة العشقية    |
| TT1+14+                  | كثرة حقيقية              | ۵۸۷                  | القوة النطقية    |
| ************             | كثرة نسبية               | 11                   | القوى الملوية    |
| VAF                      |                          | 173                  | القير            |
| £7.47Y                   | كثبب الرؤية              |                      |                  |
| 771                      | الكثيبية                 | ک                    |                  |
| **                       | الكحالة                  |                      |                  |
| **** **** ****           | الكرمى                   | ١.۵                  | الكاتي           |
| TAE ITES IT. T.Y         |                          | 177                  | الكافور          |
| 487. 413 48.T 4TAV       |                          | 177                  | الكائن الاول     |
| 1174 4177 4170 417E      |                          | ۵۰٤                  | الكامل المكل     |
| 410 4111 4114 4171       |                          | V17                  | كامل الوقت       |
| *101 *107 *100 *107      |                          | 111                  | الكاملين المكلين |
| 417 411 417 417          |                          | 3.3                  | الكبائس          |
|                          |                          |                      |                  |

| ۷۲۵                     | اللسان الجامع           | 1611 1611 1611 1611 |                           |
|-------------------------|-------------------------|---------------------|---------------------------|
| 717                     | لسان الجسع              | 4414 4411 44.7 44.4 |                           |
| 4714474                 | لسان الحال              | 1074 40TA 40T. 4014 |                           |
| ۵٦٧                     | لسان الروح              | 4761 4774 477E 471. |                           |
| 224                     | لسان العللب             | 177                 |                           |
| ۵٦٧                     | لسات الظاهر             | 7.47.461            | كرسيأ                     |
| YFG                     | لسان المقام             | 441173              | الكرسي الكريم             |
| (VV                     | اللمية                  | 143                 | الكرمي المثالية           |
| <b>****</b> ****        | لوح                     | 7.4                 | الكشاف                    |
| 410x 4107 4171 477.     | اللوح                   | ۵۲۸٬۵۳۷             | الكمبة                    |
| *********************** |                         | 1.4                 | الكليةالاسمائية           |
| 441 44.V 44A 4EAT       |                         | 17.41.0             | الكلى الطبيعي             |
| 471. 47.V 401E 40TV     |                         | 1.1                 | الكل المقل                |
| 477 47E 471 411         |                         | 177                 | كبال الاستجلاء            |
| 365, 265, 965, 245      | //                      | 177                 | كيال الجلاء               |
| 4714 4716 4771 440      | اللوح أهفوظ             | YAA                 | الكمال الحمدى             |
| TET TE. TTI TT.         |                         | £3Y                 | الكمالات الحمدية          |
| 471 4710 471E 47VF      |                         | 14                  | الكتل الحمدين             |
| 4.7 4.1 4 474           | 60-1040/                | ۲۱۲ مراحمات کامی    | الكنز الخنق               |
| 477 417 416 416         |                         | ۵۰۳                 | الكواكب                   |
| 46+7 457 4664 4664      |                         | ٤٨٠                 | الكون المبائي             |
| *********               |                         | 18A+ 18Y1 18Y+ 18AE | الكون والفساد             |
| 8.7                     | اللوح والقلم            | 779.655             |                           |
| ivi                     | اللوحي أ                | ٦                   | كونية قابلة               |
| 74.                     | اللوحي النفسي           |                     |                           |
| 111                     | اللوحية النفسية         | ك                   | 1                         |
| ٤٧٦                     | اللولؤ                  | *1+410+4V           | لابشرط                    |
|                         |                         | 1.0                 | لابشرط لاشئ               |
| (                       | •                       | 74.                 | لازمان                    |
| 46.414                  | مابعدالمطلع             | 118                 | اللاضرورة                 |
| ۵۱۵                     | الماتريدية              | Y+4                 | اللحمة النسبية            |
| 441V                    | المادة العباثية         | 454                 | لسان الاستعداد            |
| 41V                     | المادة المهائية الكونية | ٧٢۵                 | لسانالاستعلالكل للاقاليبي |
| 147-111                 | مالك                    | 177                 | لسان الامر                |
| 10                      | الماهيات الغير الجعولة  | VFG                 | لسان الباطن               |

# ٧٦٢/مصباح الانس

| 717                  | الحمية الالحمية              | £4.4£47417.                | الماحيات الكلية                   |
|----------------------|------------------------------|----------------------------|-----------------------------------|
| TEA                  | الحبة الجلالية               | 70                         | الماهية الحقيقية                  |
| 711                  | الحمية الذاتية               | 100                        | الماهية المخلوطة                  |
| 437                  | الحبة الذائبة الجلالية       | ۱۰۵                        | الماهية المشتركة                  |
| 7104711              | انحبة الصفاتية               | 770.401.477.477            | متجدد                             |
| 714                  | الحبة الكونية                | 744 (74) (71)              | المتضايفين                        |
| 711                  | عبة ذاتية                    | ۷۱۳                        | المتمكن                           |
| 111111               | عددالجهات                    | 171,173                    | المقال الأفلاطوني                 |
| 4.7                  | الحدد للجهات                 | ١٨                         | المثال الجامع                     |
| 11.1 171V 171E 171.  | عبد                          | 141                        | المثال المتصل                     |
| **** VA3* AA3* ****  |                              | 1111 1771 3571 1771        | المثال المطلق                     |
| F.6, V.6, A.6, 6/6,  |                              | 7144170                    |                                   |
| FIG. 170, 170, 1VQ.  |                              | 274 - 277 - 271            | المثنال المعلق                    |
| YFF47+ £ 40 47       |                              | *****                      | المشال المقيد                     |
| ۵۷                   | محمدين عبدالمالانصارى المروى | 111                        | مثال نوري                         |
| 7.747.4              | أقمدى                        | TAO                        | المتالى الملكوق                   |
| 77.                  | ا الحمديون                   | TVY                        | المثالية الكاولى                  |
| 777                  | المحمدية                     | TYE                        | المشالية الجنانية                 |
| 41141111111111       | المسديين                     | ۲۷E مر فرکن ترکی میزار عاب | المثالية للطلقة                   |
| 411                  | "<br>مُداد                   | 17741774177                | المفل "                           |
| 211                  | المداد                       | 1.4                        | المعل الاقلاطوتية                 |
| £7.Y                 | مدبرة للبرازخ                | 170-17                     | المثل الحيالية                    |
| 1                    | مدين                         | {                          | المثل العقلية                     |
| 217                  | مذهب الكمون واليروز          | . 17.                      | المثل العقلية النوعية الافلاطونية |
| 77414116             | عنق                          | ۵٤٧                        | المثل التجددة                     |
| AT 61 1-1 371        | الحقق                        | 27.4270                    | المثل المعقولة                    |
| 7712 YV12 1332 7362  |                              | ETALETY                    | الشل المعاقة                      |
| 3301 1761 1171 1371  |                              | ٤٢٠                        | المثل المعلقة الحيالية            |
| 74.470               |                              | . ٧٠۵                      | عباري الاقدار                     |
| AP 6.12 F.12         | الحقق الطوسي                 | ٣٨                         | الجنل القابل                      |
| ***********          |                              | 11                         | الجمهول المعلق                    |
| ٧٠٣                  | محققوا المتصوفه              | 701                        | محبة ازلية                        |
| ተለለ ተጓነ ተደጓ አለዮ      | الحققون                      | 717                        | الحية الاتارية                    |
| £414£11411+          |                              | 714                        | الحبة الازلية                     |
| 11V1 117 117 11 11VI | الحققين                      | 777.470                    | الحبةالاصلية                      |

| 777                   | المشيئة الذاتية            | 111 AAD 410 TED                         |                           |
|-----------------------|----------------------------|-----------------------------------------|---------------------------|
| ۵۵۰                   | مطلع                       | 411 411 411 411                         |                           |
| 47147614              | المطلع                     | 1VT AFT A+11 FF6                        |                           |
| TA1                   | مطلق الصورة الوجودية       | V1017V17T117TV                          |                           |
| 4171 4771 4174 417A   | مطلق الوجود                | 777                                     | الحمودة حيرة              |
| ۵۲۲                   |                            | 010411                                  | المخاطبات الربانية        |
| ۸۹۸                   | المظهر الحمدى              | 7 <b>7</b> 7                            | المراتب البرزخية          |
| *****                 | المعاملات القلبية          | 177773                                  | المراتب الخمس             |
| ٦٠                    | المعاملات                  | 111                                     | المراتب الحمس الكلية      |
| 4140 41A7 417E 4A+    | المعتزلة                   | 111                                     | المراتب الكلية الاسمائية  |
| V+E+YE5               |                            | <b>ም</b> ልነ <i>-የ</i> ኛል - 47 - A       | مراتب النكاح              |
| ii                    | المعدوم المطلق             | 774                                     | مرتبة الارواح             |
| 7.61 (711 - 477) (4-3 | معراج التحليل              | 7-7                                     | مرتبة الامكان             |
| 771                   | معراج التركيب              | 7474 667                                | مرتبة الجمع والوجود       |
| ۵.,                   | معراج المتركيب الاول       | 771                                     | مرثبة الحس                |
| 777 4764              | بعرابياتو كيبومعراجالتحليل | FAE (FY) (FY.                           | مرتبة العاء               |
| 777                   | المعراج                    | 771                                     | مرتبة المشال              |
| 14                    | المعراج الروحاني           | ۵۸۰                                     | مرتبة المطلع              |
| ١٠٠                   | الملفواج الروسى)           | ۵۱۱ مرکز مین تا مین                     | المرتبة                   |
| 777                   | معراج النود                | 405                                     | المرتبة الاحدية           |
| 11                    | معراج روحاني               | 771                                     | المرتبة العائية           |
| 787                   | المرفة الثانية             | 331                                     | المرتبة العائية الانسانية |
| 747                   | ممرفة النكاح               | 441                                     | المرتبية                  |
| 4.1751.14             | المعقولات الثانية          | 111417                                  | المرجان                   |
| 14111111111111        | معقول ثان                  | 711                                     | مركزية الكامل             |
| 1 11                  | المعلم ألاول               | 141                                     | المريخ                    |
| Y41                   | المبةالذاتية               | 411                                     | مويم                      |
| 77                    | المعية المنبسطة الذّاتية   | V. <b>V</b>                             | المسجد الاقصى             |
| 212                   | المغفرة الكبرى             | 171                                     | المسك                     |
| AV                    | المفناطيس                  | YTT 1771 12 EA 1777                     | الميح                     |
| 744. 144. 144.        | المفاتح                    | 177                                     | المشاهدات                 |
| 414                   | مفاثيح                     | { A Y + <b>\$</b> Y A + <b>\$</b> Y A } | المشترى                   |
| **** **** ****        | المفاتيح                   | 161                                     | مشرب الابرار              |
| ተጓጓ ተጓል ጥለል ተለነ       |                            | 163                                     | حشرب المقربين             |
| 7.717.64677           |                            | 777                                     | المشيئة الأصلية           |

# ٢٦٤/مصباحالانس

| •                             |                                                |                                 |                |
|-------------------------------|------------------------------------------------|---------------------------------|----------------|
| المفاثيح الأؤل                | 1711 4111 4111                                 | المقولات العشر                  | 76847-14774    |
|                               | 777 40 2 2 4 4 4 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 | ملائكة البروج                   | 767            |
| المفاتيح الثواق               | P74+46F                                        | ملائكةالكواكب                   | 767            |
| المفاتيح الغيبية              | ۵۳۹                                            | الملائكة المثالية               | 171            |
| مفاتيح الغيب                  | 476° 477° 477 471                              | ملائكة المنازل                  | 767            |
|                               | 1672 6672 1772 3772                            | الملاثكة المهيمة                | 759            |
|                               | TY4 TTV TA1 TT1                                | الملائكةالمهيمية                | 701            |
| -                             | 111 TA TAT TAT                                 | ملابسة الخفاء الحقيق            | Y. Y           |
|                               | 1132 1134 TV34 TP34                            | الملكوت الاعلى                  | 277            |
|                               | ۵۹۷                                            | ملكوت                           | 144414-4114411 |
| مفاتيح أؤل                    | ۵۵۶                                            | الملكوت                         | . 677.448.444  |
| مفاتيح غيب                    | · A7° V · F · 76F                              | ملكوت الموجودات العنصرية        | 717            |
| المفتاح                       | <u>ልሞል ‹ልነኛ ‹ሞለጓ ‹ሞነ</u> ገ                     | الملكوتي                        | 111            |
| مفتاح الغيب                   | 4174 474 471 414                               | الملكونية                       | 874            |
| _                             | CON CON TEST CON                               | ملكة الرضاء                     | ٧٠٥            |
|                               | 444 4414 4444 4444                             | الممكن القابل                   | 10             |
|                               | 464414416414                                   | منازل الاخرة                    | TV             |
| المفتاح الثانية               | 1 Y.                                           | منازل السائرين                  | Δ٧             |
| مفتاح غيب الجمع والوجود       | ۱۰ او کر کار کار کار کار کار کار کار کار کار   | زمن <b>اذة</b> بي               | ۵۵۸            |
| الفصحة                        | 434 434 474 474                                | المنازلة                        | ***            |
|                               | 114411                                         | المناسبة الاصلية                | 777            |
| المقاصد                       | 180                                            | المناصبة الحالية                | Y3A            |
| مقام الاحسان                  | ۵۲                                             | المغاصبة الفاتية                | ******         |
| مقام الاسلام                  | ۵۹                                             | المناسبة الذاتية الثابتة الخفية | 141            |
| مقام الانسان الكامل           | Y • 4                                          | المناسبة الروحانية              | *******        |
| مقام الاجان                   | ۵۹                                             | المناصبة العينية                | 414            |
| مقامات قاب قوسين              | ٧٤                                             | المناصبة الغيبية                | 717            |
| مقام المطاوعة                 | 441                                            | المناسبة المرتبية               | 177            |
| مقام الولاية                  | 110                                            | المناسبة المزاجية               | 141            |
| مقام او ادنی                  | 700+7-7+V1                                     | المناسبة الوقتية                | 111            |
| 4.14.                         | 444                                            | مناسبة ذائية                    | 77.            |
| معام في يسمع                  | 110                                            |                                 |                |
| مقام في يسمع<br>المقام اللوحي | ٥٠٠                                            | المنجيات                        | <b>Δ£ 47</b> V |
|                               |                                                | المنطق                          | 44.47V         |
| المقام اللوحي                 | ٥                                              |                                 |                |

| 4.V.4.T.ETT.T.A                         |                  | ۵۵                        | مواقع النجوم           |
|-----------------------------------------|------------------|---------------------------|------------------------|
| 777                                     | النسبة الاجتاعية | 1141100                   | المواقف                |
| 177                                     | نسبة الاممائية   | 41 4715 4ETT 4TYE         | موسى                   |
| 711                                     | النسبة الحبية    | ٦٣٤                       |                        |
| A١                                      | نسبة سلبية عدمية | ŧA                        | الموسيتي               |
| 1.1                                     | النبىء           | 177                       | المولدات الثلاث        |
| 751                                     | نشأة البرزخ      | 1                         | المؤيدية               |
| 761                                     | النشأة البرزخية  | 16,010                    | المهدى                 |
| 17                                      | نشأة «الست»      | 04'4YV                    | الملكات                |
| 761                                     | نشأة حشرية       | 7014711                   | المبيم                 |
| 744411                                  | نصوص             | 716 4777                  | المهيمون               |
| 411 117 111 114                         | النصوص           | 11.7 11.T 1797 1797       | المهيمة                |
| 1317 4117 4118 4111                     |                  | 4-1-1-1-1-1-1-1-1         |                        |
| 4774 4774 4774 4774                     | ,                | <b>********</b>           | المهيمين               |
| *************************************** | /3               | 711471                    | المهيمية               |
| ላናን፥ ያሃን፥ ዕናኛ፥ ዕኖፊ፥                     | (78              | ATE . EAA . E & 1 . E & . | الميزان                |
| 4041                                    |                  | 46.4 441 4154 417         | ميكائيل                |
| £74£4                                   | نعتالواحد        | 'ATT 'A.1 4111 41.T       |                        |
| 411411.41.14.4.4.                       | / التفعات رك     | ۵۲۵ مراکست کارین          |                        |
| 4710 4178 4177 417.                     | -                | ۵۳۹                       | الميكائيلي             |
| 411 411 411 411                         |                  | TOA                       | تليل ألاول             |
| 471: 4771 477A 477A                     |                  | 714                       | الميل التعشق           |
| *****************************           |                  | 777.7                     | الميل العشق            |
| 4TT1 4TTV 4TT. 4TVA                     |                  |                           |                        |
| 411 401 417 411                         |                  | ن                         | 1                      |
| 481 4018 40.5 487.                      |                  |                           |                        |
| 124 764 766                             |                  | ££A                       | النبوات العامة والخاصة |
| 1760 YEGO 1760 YEFO                     |                  | 71.417                    | النبي                  |
| <b>3</b> የሮን የሃርን ፕልዮን ፕልዮን             |                  | ٧ŧ                        | نہینا                  |
| 382 782 782 782                         |                  | ŧ٨                        | النحو                  |
| 4144414                                 |                  | ۵۰۷                       | النزول                 |
| 101 479A47 · V                          | نفس الرحاث       | TEA                       | نسب اسمائه وصفاته      |
| 1177 4177 4170 1771                     | النفس الرحماني   | ***********               | النسب الاسمائية        |
| 411 412 414 411                         |                  | 1312 7512 8812 5512       |                        |
| 471 47EV 47TO 47T                       |                  | 1372 7672 7772 1872       |                        |

## ٧٦٦/مصباحالانس

| ۵۱۱                 | نكاح الارواح         | ተገጎ ጥገለ ጥገገ ጥገኘ                               |                            |
|---------------------|----------------------|-----------------------------------------------|----------------------------|
| 41141TY             | فكاح الاسماء         | **** **** **** ****                           |                            |
| 767                 | النكاح الاسمائي      | 471. 47AE 47A1 47VE                           |                            |
| £77:178             | نكاح الاسماء الذاتية | 1616 1617 1799 1797                           |                            |
| 77.7                | النكاح الاصلي        | 4674 467A 4676 4677                           |                            |
| 210                 | النكاح الاول الغيي   | * *** **** **** ****                          |                            |
| 4714 4717 4744 47.V | النكاح الاول         | 441 441 441 4A1                               |                            |
| 47AE 47A+ 47Y+ 477Y |                      | 100 2101 2701 2461                            |                            |
| 413.414.377.461     |                      | 401 AA61 FA61 +P61                            |                            |
| ۵Y٠                 | النكاح الاول الكوني  | 1700 1700 3700 4170                           |                            |
| 772 4872 4787       | النكاح الثالث        | 777 47E 771 7717                              |                            |
| <b>a</b> Y•         | النكاح الثالث الكوني | V11:771:7£1                                   |                            |
| 1879 1739 6771 TA1  | التكاح الثاني        | . 177                                         | النفسى العبائي             |
| 116:375             |                      | V174Y1Y                                       | النفس القدسية              |
| ۵۲۰                 | النكاح الثاني الكوني | 4131173144                                    | النفس الكل                 |
| 811                 | نكاح الحقائق         | 471E47E7477-49446                             | النفس الكلية               |
| TAT                 | النكاح الرابع        | बरु बगा बग बग                                 |                            |
| . ۵۲.               | النكاح الرابع الكوني | 777-077-010-4                                 |                            |
| 7AT4783             | النكاح الروحاني      | 200 al 4 ( 1000 1000 1000 1000 1000 1000 1000 | النفس الحمدية              |
| 747                 | أأنكاح الغيي         | 411 471 47. 411                               | النفس الناطقة              |
| 1.4                 | النكاح الغيبي الازلى | 777:277:278                                   |                            |
| TAT                 | النكاح المنتج        | 1.4                                           | النفسية                    |
| 411.474.47A         | نوح                  | TAT                                           | النفسية المثالية الملكوتية |
| 7.447.8             | النور الاحمدي        | 1-14-144797                                   | النفوس الجزئية             |
| £774£11             | النور الاقرب         | ** *******                                    | النفوس السياوية            |
| 113,123,423         | نور الاتوار          | 7.6.5                                         | النفوس الفلكية             |
| 1.7447              | النور                | . 37641-7417                                  | النفوس الكلية              |
| 113                 | النور الشامئخ        | 177                                           | النفوس المطمئنة            |
| 417                 | النور المرشوش        | . £77                                         | النفوس الناطقة             |
| 1.34777473          | النور الوجودي        | TET 471.                                      | النقطة الوسطية             |
| 247                 | النور الوجودى العام  | 17                                            | النقيض                     |
| 171                 | النوشادر             | ۸۱                                            | النكاحات                   |
| 771                 | نون                  | TAE                                           | النكاحات الاربعة           |
| 618 4779            | النون                | 616                                           | النكاحات الخمس             |
| £VT                 | النون الأكبر         | 8114878                                       | النكاحات الخمسة            |

# فهرش الأعلام / ٧٦٧

| 477                  |                      | A                    | النون الاولى      |
|----------------------|----------------------|----------------------|-------------------|
| . Yŧ                 | الوجودالجمعى         | ٤٧٣                  | النونى            |
| . 101                | الوجود الحقبق        | 163                  | تهوالحتمر         |
| 141.141              | الوجود الخاص         | 101                  | نهر العسل         |
| . 161                | الوجود الخاص الواجبي | 101                  | نهز اللبل         |
| 941 974 91T 9T       | الوجودالمام          | 101                  | تهر الماء         |
| 411 711 3111 111     |                      | 173                  | النبازك           |
| 4.1 4.4 4.4 4.5      |                      |                      |                   |
| THE THE THE          |                      | J                    | 1                 |
| 4017 4777 4774 4770  |                      |                      |                   |
| 1AT 173 473 773      |                      | T1141AT              | واحدية            |
| . 10, 110, 610, 170, |                      | TTI                  | الواحدالاحد       |
| 71/4                 |                      | ***                  | الواح الارواح     |
| 177                  | الوجودالعلمى         | 1.1                  | الواحد بالذات     |
| 174                  | الوجودالميني         | F1V                  | واحدية الجامعة    |
| ٧١.                  | الوبيودالفلوط        | VII                  | الواجد الوجود     |
| 747                  | وجود مطلق            | 17/                  | واحدي قر آني      |
| 110 410 6174 617t    | الوجود المطلق        | 441 441 444 44       | الواحدية          |
| 1101 1101 1101 1101  | روس دي               | 957 958 951 97.1     |                   |
| 440 760 760 460      |                      | 473 473 433 3673     |                   |
| 171 171 171 171      |                      | ጥነ- ጥነአ ጥነሃ ጥልል      |                   |
| 47.1 4147 4144 4174  |                      | 411 112 112 VIV      |                   |
| 41. 41.4 41V 41.Y    |                      | 1889 IFVE ITTV ITTI  |                   |
| 4 411 471 411        |                      | (7+1 'B+T 44A 441T   |                   |
| 117. 178. 1817 17TF  | •                    | VIANTAMETOLIS        |                   |
| ·                    |                      | 7.1                  | الواحديةالذائبة   |
| 111 111 A11 1111     |                      |                      | الوارد            |
| 3.61 F161 YTF1 FTF1  |                      | A                    | الواردات          |
| 7.617.67.67.67.67.6  |                      | * Y.T                | الوجوب الذاق      |
| 44641474147          | الوجود الفاض         | 28-4279              | الوجودات الخاصة   |
| T7A4T774T+457147     | الوجودالمنيسط        | 171                  | وجودات خاصة       |
| ٨١                   | وجودي ثبوتي          | TTV TT. T.1 (101     | الوجودالاضافي     |
| 41144444444          | الوجه الخاص          | 740,010,071,411      |                   |
| 1711 1711 1711 1711  |                      | 1.4.4                | الوجودات الإضافية |
| 417 411 41. 471.     |                      | 1111 . 611 6771 4761 | الوجودالبحت       |

# ٧٦٨/مصباح الانس

| 11-4144                                             | المادية                      | ************************************** |                          |
|-----------------------------------------------------|------------------------------|----------------------------------------|--------------------------|
| TVE                                                 | هارون                        | 4040 4000 4001 4014                    |                          |
| 41. 410 411 4.V                                     | الحياء                       | 744                                    |                          |
| 4274 427V 4677 4677                                 |                              | ۸۷                                     | وجهة الخاص               |
| 411 4130 4111 4EA                                   |                              | 171                                    | وحداني النعت             |
| 44.4 44.7 4144 414.                                 |                              | 100-107                                | الوحدانية                |
| 701.774.71.                                         |                              | 474.                                   | الوحدانية الجمعية        |
| 771 4177 40 1 1 4 1 1 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 7 | المباءالاول                  | ۲۸                                     | وحدة الحق الذاتية        |
| £4A                                                 | اغبان                        | 474 414 41V 41VA                       | الوحدة الحقيقية          |
| 678                                                 | هرمس                         | 415.64.641                             |                          |
| **                                                  | الحناسة                      | V1A47+1471F                            | الوحدة الحقيقية الذانبة  |
| 171                                                 | Age                          | 2.5                                    | الوحدة الحقيقية المطلقة  |
| 777                                                 | الموية الكيرى                | 4774474-411                            | الوحدة الذانية           |
| <b>Δ+</b> Y                                         | هيولاني                      | 176                                    | وحدة الصفات              |
| 141.131                                             | خيولائي الوصف                | 771                                    | الوحدة الصرفة الحقيقية   |
| 22.421                                              | لمبوكي                       | 17447744118                            | الوحدة المددية           |
| 977 916 916 WI                                      | المبولى                      | 74.                                    | وحدة النسب               |
| 47+1 4114 4117 4117                                 |                              | \$1.000                                | الوحدة النسبية           |
| 471 476 471 47F.                                    | يلون سيدي                    | //25 / EIV                             | وحدة الوجود              |
| 7744274427                                          |                              | 7+1                                    | وحدة جمعية               |
| 771401444                                           | الهيولي الكل                 | **********                             | وحدة حقيقية              |
|                                                     |                              | 111                                    | وحدة ذاتية               |
| •                                                   | \$                           | 111                                    | وحدة غيبية حقيقية        |
|                                                     |                              | ۵,                                     | وحدة قدسية               |
| £114£V14£71                                         | البائوت                      | TY1411.                                | وحدة نسبية               |
| TVt                                                 | ي <i>نيي</i><br>يدا <b>ث</b> | •                                      | ورثته الحالية والمقامية  |
| 787                                                 | يداف                         | ₽£A                                    | الوقت                    |
| ۵۲۷                                                 | يعقوب                        | eta .                                  | الولايات العامة والحناصة |
| 177                                                 | يوسف                         | 4167 4117 47+A 4064                    | الولاية                  |
| EAT                                                 | اليوم العرشي                 | 7774787                                |                          |
| 744.707                                             | يوم الفصل                    |                                        |                          |
| V11                                                 | يوم تبل السرائر              |                                        |                          |
| rar                                                 | يوم ذى المعارج               |                                        |                          |
| 1.0.1.7                                             | الحيان                       |                                        |                          |
|                                                     |                              | ۵۳۷                                    | هاجر                     |